

## لوياتان

| هابز، تامس، ۱۵۸۸ ــ ۱۶۲۹ م. Hobbes, Thomas                            | سرشناسه:             |
|-----------------------------------------------------------------------|----------------------|
| لویاتان/ توماس هابز؛ ویرایش و مقدمه از سی. یی. مکفرسون؛               | عنوان و پديدآور:     |
| ترجمه حسين بشيريه.                                                    |                      |
| تهران، نشر نی، ۱۳۸۰.                                                  | مشخصات نشر:          |
| ۵۷۲ ص.                                                                | مشخصات ظاهری:        |
| چاپ دوم 2–557–312–964–978؛ چاپ ششم 8–557–312–964–978                  | شابک:                |
| فيپا                                                                  | وضعيت فهرست وسى:     |
| عنوان اصلی: Leviathan                                                 | یادداشت:             |
| چاپ دوم: ۱۳۸۱؛ چاپ چهارم: ۱۳۸۵؛ چاپ پنجم: ۱۳۸۷؛ چاپ ششم: ۱۳۸۹ (فیپا). | یادداشت:             |
| علوم سیاسی ــ متون قدیمی تا ۱۸۰۰ م. ؛ دولت                            | موضوع:               |
| مکخرسون، کرافورد براف، ۱۹۱۱ ــ ۱۹۸۷ م.، افزوده مقدمهنویس              | شئاسه أفزوده:        |
| JC 107/ ۹ ل ۲ هر ۱۳۸۰                                                 | ردەبندى كنگرە:       |
| ۳۲۰/۱                                                                 | ردەبندى ديوبى:       |
| ۲۹۲۲۵۷۵                                                               | شماره کتابشناسی ملی: |

## توماس ھابےز **لو پاتان**

ویرایش و مقدمه از سی. بی. مکفر سون

ترجمهٔ حسین بشیریه



|                 | رنى                    | D         |      |   |
|-----------------|------------------------|-----------|------|---|
| لويساتسان       |                        |           |      |   |
| تــومــاس هابِز |                        |           |      |   |
|                 | دكتر حسين بشيريه       | مترجم     |      |   |
|                 | تهران، ۱۳۸۹            | چاپ ششم   |      |   |
|                 | ه ه ه ا نسخه           | تعداد     |      |   |
|                 | ۰۰۰۱۲ تومان            | قيمت      |      |   |
|                 | غزال                   | ليتوكرافى |      |   |
|                 | غزال                   | چاپ       |      |   |
|                 | يهمن سراج              | ناظر چاپ  |      |   |
| ۴.,             | Sec. The second second | - + + +   | AL 1 | 1 |

تمامی حقوق این اثر محفوظ است. تکثیر یا تولید مجدد آن کلاً و جزئاً، به هر صورت (چاپ، فتوکپی، صوت، تصویر و انتشار الکترونیکی) بدون اجازهٔ مکتوب ناشر ممنوع است. شابک ۸ ۵۵۷ ۲۱۲ ۹۶۴ ۸۷۹

www.nashreney.com

فهرست مطالب

| ۹   | يادداشت مترجم                     |
|-----|-----------------------------------|
| ۱۵  | یادداشت مترجم                     |
| ΔΥ  | برخی منابع دربارهٔ هابز           |
| Δ٩  | یادداشتی دربارهٔ متن کتاب لویاتان |
| ۶۵  | لویاتان به قلم توماس هابز         |
| ۶۷  | ﻧﺎﻣﻪ ﺗﻘﺪﻳﻤﻴﻪ                      |
| ۶۹  | فهرست فصول                        |
| ۷۱  | مقدمه                             |
| Υ۵  | بخش اول. در باب انسان             |
| NAY | بخش دوم. در باب دولت              |
| ۳۲۷ | بخش سوم. درباب دولت مسیحی         |
| f9r | بخش چهارم. درباب مملکت ظلمت       |
| ۵۶۳ | مرور و نتیجه گیری                 |

ح.ب.

نه زنده شد و نه مرد.

- خوشا به حال أنكس كه
- وای به حال مردگان؛
- وای به حال زندگان؛

يادداشت مترجم

مقدمهٔ مفصل سی. بی. مکفر سون بر لویاتان و نیز ترجمهٔ کتاب هایز اثر ریچارد تاک توسط نگارنده، ۱ نیاز به نگارش مقدمهای دیگر بر احوال و آثار و اندیشهٔ هابز را مرتفع میسازد. با این حال بهنظر می رسد که بعد اقتصادی تحلیل مکفر سون در مقدمه اش بر **اوباتان** بر بعد سیاسی آن غلبه یافته و از این رو از حوزهٔ علایق اصلی هابز قدری فاصله گرفته باشد. به گفتهٔ ریچارد تاک لوباتان بزرگ ترین و نخستين اثر فلسفة سياسي بهزبان انگليسي است و اولين شرح جامع دربارهٔ دولت مدرن و ویژگی ها و کارکردهای آن است. به ویژه جدایی سیاست و دولت از کلیسا و مذهب به عنوان یکی از مهمترین ویژگیهای دولت مدرن یکی از محورهای اساسی تحلیل هابز در سراسر کمتاب را تشکیل میدهد. بنابراین، موضوع اصلی بحث هابز در لوباتان دولت، قدرت و سیاست است. از همين رو در اين يادداشت بايد اولاً به كوشش عمده و بي سابقهٔ هابز در تأسيس علم سياست جديد اشاره کرد. ماهیت دولت و قدرت در پرتو همین عملم جدید توضیح داده می شود. هابز با بهردبرداری از تمثیلهای ابزاروار و انداموار، دولت را همچون انسان مصنوعی قلمداد میکند؛ به سخن دیگر تمثیل دولت به عنوان انسان مصنوعی که آمیزهای از دو تمثیل اساسی مذکور است. مبناي علم سياست جديد هابز بهشهار مي آيد. لوياتان يا دولت به عنوان انسان مصنوعي ممكن است دچار انواع بیاری ها گردد و یکی از علایق اصلی هابز تشریح کالبد دولت و توضیح بیاری های آن است. بنابراین ترسیم چارچوب اساسی علم سیاست جدید یکی از دستاوردهای بزرگ لوباتان به شهار می آید. دستاورد دوم هابز در این کتاب، تحلیل او از ماهیت قدرت است که همچون پدیده ای سیّال و فراگیر اساس کل زندگی اجتماعی را تشکیل میدهد و حوزه های مختلف زندگی همچون مالکيت اقتصادي، علم و دانش، اخلاق، قانون و حقوق و غيره همگي در پر تو آن شکل مي گيرند و در حقیقت با آن هم ذات هستند. بنابراین در یادداشت حاضر همین دو نکتهٔ اساسی را قـدری توضيح مىدهيم.

هابز در مقدمهٔ لوباتان پس از توضیح اینکه همهٔ دستگاههای خودکار دارای نوعی حیات مصنوعی هستند میگوید: «... آن لویاتان عظیمی که کشور یا دولت ... خوانده می شود به کمک فن و صناعت ساخته شده

## ۱۰ لویاتان

است و صرفاً انسانی مصنوعی است، که از انسان طبیعی عظیم تر و نیر ومند تر است و برای حراست و دفاع از او ایجاد گشته است و در آن حاکمیت همچون روحی مصنوعی است که به کل بدن زندگی و حرکت می بخشد؛ و در آن [بدن مصنوعی] قضات و حکام و دیگر کارگزاران قوهٔ قضاییه و مجریّه همچون مفاصل مصنوعی هستند؛ پاداش و کیفر ... رگ ها و اعصابی هستند که همان وظیفه را در بدن طبیعی انجام می دهند؛ ثروت و مکنت همهٔ اعضا [کشور] در حکم قوّت آناند؛ حفظ امنیت مردم ... کارویژهٔ اصلی آن است؛ مشاورین که مطالب مورد نیاز را به اطلاع می رسانند در حکم حافظهٔ آناند؛ عدالت و قوانین، عقل و ارادهٔ مصنوعی هستند؛ اجماع و توافق در حکم تندرستی؛ فتنه و شورش در حکم بیاری، و جنگ داخلی در حکم مرگ آن موجود است. سرانجام ایسنکه پیانها و میثاق هایی که به موجب آنها نخست اجزای این پیکر سیاسی ساخته و سپس ترکیب و نخلق می کنیم» (صفحهٔ ۲۷ متن مین در روز خلقت اعلام کرد و فرمود: پس انسان را

هابز این تمثیل اساسی را در سراسر کتاب خود برای توضیح دستگاه دولت به کار میبرد. بر طبق این تمثیل «مجموعهها» یا گروهها و سازمانهای اجتماعی در حکم اندامها و عضلات پیکرهٔ دولت هستند (ص ۲۲۷). وی در جای دیگری توضیح میدهد که از بین این گروهها و سازمانها، گروههای قانونی همچون عضلات طبیعی، و گروههای غیرقانونی همانند غدهها و مواد صفراوی و عفونتزایی هستند که بهواسطهٔ جریان و ترکیب طبیعی اخلاط بد در بدن تولید می شوند (ص ۲۳۷)؛ و یا «همچون کرمهایی هستند که در روده های انسان طبیعی یافت می شوند» (ص ۳۰۰). کارگزاران عمومی در حکم اعصاب و پی هایی هستند که اندام های مختلف بدن طبیعی را به جنبش درمي آورند (ص ٢٣٨)؛ آنان كه از جانب حاكم جواز و اختيار دارند تا احكام صادر شده را اجرا کنند و فرامین حاکم را انتشار دهند و شورش ها را سرکوب نمایند، عمل شان همچون اعمال و خدمات دست در بدن طبيعي است (ص ۲۴۱)؛ و يول به عنوان وسيله اي كه به واسطهٔ آن کالاها در درون کشور دست بهدست می شوند و از این سو به آن سو می روند و هر بخشی را تغذیه و سیراب میکنند، در حکم خون پیکرهٔ سیاسی و گردش آن همانند خـونرسانی بـه کشـور است (ص ۲۴۶). پول از دو طریق یا مجرا انتقال می یابد: یکی مجرای انتقال به خزانهٔ عمومی و دیگری بجرای خروج از آن خزانه برای پرداختهای عمومی؛ بجرای اول همچون رگهایی هستند که خون را از بخشهای مختلف بدن میگیرند و به قلب حمل میکنند و مجرای دوم همانند شرائسینی هستند که خون را دوباره بیرون میفرستند تا به همهٔ اعضا و جوارح بدن زندگی و حرکت ببخشد؛ (ص ۲۴۶) همچنین مشاورین دولت در حکم حافظه و خاطرهٔ پیکرهٔ سیاسی هستند (ص ۴۵۰). هابز در فصل بیست و نهم لویاتان در بحث از اسباب تضعیف و انحلال دولت ها، نقطه ضعف های آنها را با بیاری های بدن طبیعی همانند می سازد؛ برخی از این نقطه ضعف ها «ناشی از بنیاد و تأسیس ناقص و نارسای آناند و همانند آن نوع از بیاریهای بدن طبیعی هستند که از زاد و ولد معیوب ناشی میشوند.» (ص ۲۹۲). دستهٔ دوم امراضی هستند «کـه نـاشی از زهـر آيـين.ها و عـقايد فتندانگیزند و یکی از آنها این است که اشخاص خصوصی قاضی و داور اعمال نیک و بد باشنده (ص ۲۹۳)؛ وجود دو مرجع حاکمیت مدنی و روحانی در کشور واحد یکی از امراض عمدهٔ پیکرهٔ سیاسی است که هابز آن را با بیاری صرع یا حمله در بدن طبیعی مقایسه میکند زیرا این نوع بیاری را عموماً به معنی جنزدگی میگیرند و هابز در بخش نتیجه گیری لویاتان حکومت روحانیون را به حکومت اجنه و ارواح تشبیه کرده است. هابز در توضیح این مرض میگوید «زیرا همچنانکه در این بیاری روحی غیر طبیعی، و یا بادی در سر راه مییابد و از فعالیت رشتهٔ اعصاب جلوگیری میکند ... و بدین شیوه موجب بروز حرکات خشونت آمیز و نامنظم در آن قسمت ها میگردد ...؛ به همین سان در پیکرهٔ سیاسی [دولت] وقتی قدرت روحانی، اعضای دولت را از طریق تس از به واسطهٔ قدرت مدنی ... به حرکت درآورده شوند، ... در نتیجه لاجرم مردم را دچار اغتشاش و آشفتگی می سازد و یا دولت و کشور را به جور و ظلم تسخیر میکند و یا اینکه آن را به درون آتش جنگ داخلی فرو می افکند.» (ص ۲۹۸)

مرض دیگر ناشی از وجود چندین مرجع حاکمیت برابر یا معارض در کشور واحد است: «مثل وقتی که قدرت وضع و اخذ مالیات (که در حکم قوهٔ مغذّیه است) در اختیار مجمع عمومی باشد؛ و قدرت هدایت و فرماندهی (که در حکم قوهٔ محرّکه است) در دست شخص [حاکم] واحدی باشد: و قدرت قانونگذاری (که معادل قوهٔ عقلیه است) متکی بر توافق اتفاقی آن دو و حتیّ طرف ثالثی هم باشد.»(ص ۲۹۸). به نظر هابز «چنین حکومتی اصلاً حکومت نیست بلکه تجزیهٔ دولت به سه دسته و جناح است و برخی هم آن را پادشاهی مرکب می خوانند»؛ و در ادامه می گوید: «نمی دائم که این نوع بی سامانی در دولت را دقیقاً به چه مرضی در بدن طبیعی تشبیه کنم. اما کسی را دیده ام که از پهلویش کس دیگری با سر و دست ها و سینه و شکم خاص خودش بیرون زده و در حال رشد بود؛ می شد.» (ص ۲۹۹).

هابز همچنین دشواری در گردآوری پول برای مصارف ضروری دولت بهویژه در راه جنگ را بهواسطهٔ خسّت مردم به مالاریا در بدن طبیعی تشبیه میکند. (ص ۲۹۹) «گاه نیز دولت دچار مرضی میشود که به بیاری ذات الجنب شباهت دارد و آن وقتی است که خزانـهٔ دولت از مسیر جریان طبیعی خود خارج میشود و در دست یکی یا شار اندکی از افراد... از طریق انحصارات و یا از طریق گردآوری عواید عمومی متراکم میگردد؛ به همان سان که خون در بیاری ذات الجنب به درون غشای پستان ها وارد میشود و در آنجا آماسی ایجاد میکند که با تب و سوزش های دردناک

بهطور کلی تمثیلی که علم سیاست جدید هابز بر آن استوار است تمثیل بسیار نیرومندی است و حتی میتوان گفت که نظریههای سیستمی و سیبرنتیکی جدید در علم سیاست در حقیقت ادامهٔ همان تمثيل اساسي هابز هستند و بر پايهٔ همان استدلال استوارند. <sup>ا</sup>

در خصوص نکتهٔ اصلی دوم یعنی تحلیل قدرت به عنوان پدیده ای سیّال و فراگیر که اساس زندگی اجتماعی را تشکیل می دهد نیز اشارات بسیاری در سراسر لویاتان پراکنده است. هابز در مقام پاسخ گویی به ایراد احتمالی منتقدین به اصول عقلانی سیاستی که مورد نظر اوست، مبنی بر اینکه مردم عادی توانایی و صلاحیت کافی برای فهم آنها را ندارند می گوید: «اذهان مردم عادی، اگر به خاطر وابستگی به اصحاب قدرت مشوب نگشته و یا آرا و عقاید علیا آنها را خط خطی نکرده باشد، همچون کاغذ سفیدی است که برای دریافت هر آنچه قدرت عمومی بر آن نقش بربندد، آمادگی دارد. آیا ملت ها را به پذیرش سکوت آمیز رموز بزرگ مذهب مسیح که ماورای عقل اند، نکشانده اند.»

همچنین در خصوص رابطهٔ حق، قانون و دولت میگوید: «قوانین، قواعدی برای تشخیص حق و ناحقاند؛ هر چیز که ناحق شناخته شود، مغایر با برخی قوانین است و به همین سان آشکار است که هیچکس جز دولت نمی تواند قانون بگذارد، زیرا ما تنها نسبت به دولت مطیع و فرمانبرداریم ... و بنابراین هر آنچه به حکم استنتاج ضروری از این تعریف منطقاً برآید، می باید به عنوان حقیقت پذیرفته شود.» (ص ۲۵۴) بدین سان هابز میان قدرت دولتی و حق و حقیقت رابطه ای عسمیق می یابد.

همچنین در بحثی دربارهٔ مالکیت میگوید: «توزیع مواد و منابع تغذیه موجب پیدایش مال من و مال تو و مال او، یعنی در یک کلام مالکیت میشود: و مالکیت در همهٔ دولتها متکی به قدرت حاکمه است. زیرا وقتی دولتی نباشد... جنگ هر کس بر ضد همسایهاش همواره جریان خواهد داشت و بنابراین هر کس مالک هر چیزی خواهد بود که بتواند آن را به زور به چنگ آورد و نگه دارد... بنابراین پیدایش مالکیت نتیجهٔ دولت است.» (ص ۲۴۳)

همچنین در جای دیگری میگوید: «پیش از آنکه مفاهیم عدالت و بی عدالتی بتواند معنایی داشته باشد، می باید قدرت اجبارگری در کار باشد تا همهٔ آدمیان را به یک میزان به واسطهٔ ترس از کیفری که عظیم تر از فایدهٔ مورد انتظار از نقض عهد باشد، به ایفای پیانهای خود وادار سازد ... در جایی که دولتی در کار نباشد، هیچ چیز در آنجا ناعادلانه نیست.» (ص ۱۷۱) همچنین در خصوص تأثیر قدرت دولتی بر شکلگیری شأن و منزلت اجتاعی میگوید: «... تفاوت در قدر و ارزش کسان نتیجهٔ هوش و ثروت یا تبار و نسب و یا کیفیت طبیعی دیگری [نیست بلکه] وابسته به ارادهٔ کسانی است که قدرت حاکمه را در دست دارند.» (ص ۲۷۵) همچنین در جای دیگری میگوید: «واضعان قوانین مدنی نه تنها اعلامکنندگان بلکه خود، سازندگان و تعیینکنندگان عادلانه و یا ناعادلانه بودن اعبال اند؛ زیرا هیچ چیز در اعبال آدمیان ذاتاً نهفته نیست که آنها را برحق یا برخطا یادداشت مترجم ۱۳

بسازد.» بدینسان در تحلیل عمیق هابز از قدرت سیاسی حوزههای گونا گون زندگی از جمله مالکیت اقتصادی، مفاهیم اخلاقی، قانون، حقوق و معرفت در پر تو قدرت عمومی شکل می گیرند.

\* \* \*

سعی مترجم در ترجمهٔ این اثر کلاسیک که اینک حدود ۳۵۰سال از تاریخ تحریر آن می گذرد بر آن بوده است که لحن و شیوهٔ نگارش نویسنده در ترجمهٔ فارسی در حد امکان انعکاس داده شود و جملات طولانی کتاب که اغلب حاوی عبارات متعدد و معترضه هستند، بدون آنکه بریده شوند، به همان شکل به فارسی ترجمه شوند. به منظور تحصیل اطمینان از صحت ترجمهٔ آیات کتب مقدس، آیات ترجمه شده با ترجمهٔ تورات از اصل زبان عبری به زبان فارسی تحت عنوان کتاب المقدس: عهد عتیق ترجمهٔ ولّیم گلن (لندن، ۱۸۵۶)، و با ترجمهٔ انجیل از اصل زبان یونانی به زبان فارسی تحت عنوان کتاب المقدس: عهد جدید ترجمهٔ هنری مرتن (لندن، ۱۸۵۶) (که هر دو در مجلد واحدی انتشار یافته اند) تطبیق داده شده و در برخی موارد از ترجمه های مذکور استفاده شده است. همهٔ مطالبی که می می نوان کتاب المقدس: می از جان می می از نرجمه های مناور استفاده شده است. همهٔ مطالبی که منوان کتاب المقدس از جانب مترجم است و نیز همهٔ پانوشت هایی که به حرف م ختم می شوند، به منظور تسهیل فهم متن از جانب مترجم افزوده شده اند.

حسین بشیر یه دیماه ۱۳۷۹

## مقدمه

بهقلم سي. بي. مكفر سون ۱

هابز: تحلیل گر قدرت و صلح چرا در نیمهٔ دوم سدهٔ بیستم باز هم ما آثار هابز را که سه قرن پیش نوشته شدهاند، می خوانیم؟ چرا آثار وی جاذبهای همیشگی دارد؟ و یا شاید باید پر سید که چرا آثار هابز هر چند یکبار جاذبه پیدا میکند؛ زیرا در زمانهٔ ما علاقه به آنها بسیار گسترش پیدا کرده است. بر سر انسان سدهٔ بیستم چه آمده است که وی را بیش از انسانهای سه قرن گذشته به هابز نزدیک ساخته است؟ وقتی پر سش بدین شیوه پیش نهاده شود، برخی پاسخها بی درنگ به ذهن می آیند. مسائل مربوط به قدرت تعمرف قدرت هستم، بلکه می خواهیم آن را با حق مهار کنیم؛ هابز نیز چنین هدفی داشت. وی به شیوه ای روشن تر از هر اندیشمند دیگری پس از ماکیاولی، و نیز به شکلی ساماندتر از هر کوشش شیوه ای روشن تر از هر اندیشمند دیگری پس از ماکیاولی، و نیز به شکلی ساماندتر از هر کوشش شیوه ای روشن تر از هر اندیشمند دیگری پس از ماکیاولی، و نیز به شکلی ساماندتر از هر کوشش خال هابز بر حقوق طبیعی و برابر انسانها پای می فشرد و میکوشید تا به منظور دستیابی به نظریه ای دربارهٔ حق و اطاعت و نیز قدرت، آن دو [ یعنی قدرت و حقوق] را به هم پیوند دهد.

افزون بر این، صلح دغدغهٔ اصلی هابز بود، همچنانکه به دغدغهٔ عمدهٔ امروز ما نیز تبدیل شده است. البته، هابز چندان به جنگ میان ملت ها نمی اندیشید بلکه جنگ داخلی دغدغهٔ اصلی وی بهشهار می رفت؛ بهنظر او پر هیز از جنگ داخلی هدف اصلی دانش سیاسی است. «سودمندی فلسفهٔ اخلاق و سیاست را باید نه بر حسب آسایشی که به واسطهٔ دانستن چنان دانش هایی حاصل ما می شود بلکه برحسب مصیبت هایی بسنجیم که بدون آگاهی از آن دانش ها بر سر ما می آید. و البته،

۱. Crawford Brough Macpherson ایسی بی. مکفرسون، در ۱۹۳۳ از دانشگاه تورنتو فارغالتحصیل شد. و از ۱۹۳۵ پس از تحصیل در مدرسهٔ اقتصاد و علوم سیاسی لندن و دستیابی به درجهٔ فوق لیسانس، در دانشگاه تورنتو به تدریس پرداخت. وی در ۱۹۵۵ درجهٔ دکترای دانشگاه لندن را اخذکرد، در ۱۹۵۶ استاد اقتصاد سیاسی دانشگاه تورنتو شد و در ۱۹۵۸ بمعنوان عضو انجمن سلطنتی کانادا برگزیده گشت. وی در چندین نوبت فرصتهای مطالعاتی خود را در دانشگاههای انگلستان به پژوهش گذراند و عضو برون مرزی کالج چرچیل در کیمبریج شد. مکفرسون ضمن شرکت در سمپوزیومهای گوناگون آثار متعددی منتشر کرد که از آن جملهاند: دموکراسی در البرتا؛ نظریه و عملکرد نظام شبه حزبی (۱۹۵۳)؛ نظریهٔ سیاسی فردگرایی سرمایهدارانه از هایز تا لاک؛ (۱۹۶۲)؛ و جهان واقعی دموکراسی (۱۹۶۶).

همهٔ مصیبتهایی که ممکن است از طریق کوشش آدمی مرتفع شوند از جنگ و بهویژه از جنگ داخلی برمی خیزند، زیرا جنگ داخلی سرچشمهٔ کشت و کشتار، تنهایی و انزوا و از دست رفتن همه چیز است.<sup>()</sup>» گرچه امروزه ما باید بیش از انسانهای سدهٔ هفدهم از جنگ میان ملتها بترسیم، لیکن باز هم باید به دلایل روشنی از جنگهای داخلی و خطرات آن در هر جاکه رخ نمایند نگران و بیمناک باشیم. نسل امروز معنا و مفهوم جنگ و صلح را از اغلب نسلهای سه قرنی که از دوران هابز میگذرد، بهتر درمی یابد. پس بدین دلیل امروزه به هابز باز میگردیم که وی را تحلیل گر تیزبین قدرت و صلح می یابیم.

بهعلاوه وقتی دریابیم که هابز مجموعهٔ نظرات سیاسی خویش را علم مستقلی می دانست، علاقهٔ ما افزون می گردد. وی مطمئن بود که سیاست را می توان به صورت علم در آورد و بر این باور بود که خود این کار را انجام داده و نخستین کسی بوده است که چنین کرده است. ادعاهای هابز بلند پر وازانه و جسارت آمیز بود. وی از «قواعد شبههنا پذیر و دانش راستین انصاف و عدالت» <sup>7</sup>، و نیز از تکالیف فر مانر وایان و اتباع به عنوان «علمی» سخن می گفت که «... مبتنی بر اصول یقینی و روشنی است <sup>7</sup>»، و همچنین از شیوهٔ «تبدیل و تحویل [سیاست] به اصول و قواعد، و شبههنا پذیری عقل <sup>7</sup>» سخن به میان می آورد. به علاوه هابز به جایگاه خود به عنوان بنیانگذار چنین فلسفهٔ علم سیاست جدید با میو تنی نمی نگریست: «پس فلسفهٔ طبیعت شاخهٔ جوانی است؛ اما فلسفهٔ جامعه باز هم جوان تر می می می آورد. به علاوه هابز به جایگاه خود به عنوان بنیانگذار چنین فلسفهٔ علم سیاست جدید با می می می آورد. با رسالهٔ خود من با عنوان شهروند آغاز می شود (و من این سخن را با برافروختگی می گویم تا انتقادکنندگان بر من بدانند که سخنان شان بر من تأثیری نگذاشته است).<sup>۵</sup>» به علاوه تنها به راستی روح علم جدیدی را که در آن زمان فهم آدمیان از جهان طبیعت را دگرگون می ساخت، به راستی روح علم جدیدی را که در آن زمان فهم آدمیان از جهان طبیعت را دگرگون می ساخت، استناجات بسیار عقلانی و مستدل، گزاره هایی برای تبین پدیدهای مورد نظر جستورانه و را تری انتی می است). می است می آورده بود. این همان روح اندیشهٔ گالیله بود که در آن بر پ ایهٔ فر ضیات جسورانه و را به را ترا می است ان می است از می است.

سدهٔ بیستم تنها عصر علم نیست؛ می توان هر یک از سه سدهٔ پیشین را نیز چنین توصیف کرد؛ بلکه سدهٔ بیستم عصری است که در آن علم، به خداوندی بدل شده است که باید موضوع پر ستش، ترس و هراس و التجا و توسل قرار گیرد. می بینیم که علم ممکن است ما را به نابودی بکشاند و با این حال برای رفع خطر نابودی به علم بیشتر روی می آوریم. به منظور پیشگیری از گسترش دانش کاربردی پر تاب موشکها، در جستجوی دانش کاربردی سیاست هستیم. شور و اشتیاق برای علم سیاست هیچگاه به اندازهٔ امروز گسترش نیافته است و این خود بی دلیل نیست. اما دانش سیاست اُشکال بیهوده و عبش یافته و ما را به درون باتلاقی از مطالعات تجربی و «فارغ از ارزشگذاری» رهنمون گشته است که در رفع مهم ترین دغدغه ها و نگرانی های ما چندان راهگشا و سودمند

- ۱. اصول فلسفه، ص ۸.
- ۴. اصول قانون، ص xvii.
- ۲. پهيموث، ص ۲۰.
  - ۵. اصول فلسفه، ص ix.
- iv a a

۳. همان، ص ۱۵۹.

مقدمه به قلم سی. بی. مکفرسون 🔰

نبودهاند. اما هابز در مقیاس وسیع تری عمل میکرد که متناسب با نیازهای ما است؛ وی مهابایی نداشت که «انصاف و عدالت» را محور علم سیاست خود سازد. بنابراین، می توان در نوشته های او طعم واقعیتی را چشید که در بسیاری از نوشته های امروز یافت نمی شود. در نموشته های او علم سیاستی را باز می یابیم که قطع نظر از نارسایی هایش (که بسیار کمتر از آن است که معمولاً تصور می رود)، به اعماق موضوع راه می یابد.

پس می توان گفت که سدهٔ بیستم از سه لحاظ ما را به شناخت قدر و ارزش واقعی اندیشهٔ هابز نزدیک تر ساخته است و آن سه عبار تند از: قدرت، صلح و دانش. سدهٔ حاضر ما را بر آن داشته تا به موضوع بحث او یعنی روابط قدرتِ ضروری، ممکن و مطلوب در بین آدمیان؛ و نیز به فرجام اندیشهاش، یعنی یافتن راهی به سوی صلح و «زندگی آسوده» و سرانجام به روش کار وی یعنی روش علمی علاقهٔ تازهای پیداکنیم.

شاید چنین بناید که آنچه گفته شد، در توجیه تجدید شهرت هابز در عصر ما کافی باشد. صرف توانایی ذهن و قدرت اندیشه و نوشتههای هابز، اعتبار دعاوی وی را تقویت میکند. اما جز آنچه گفته شد، مطالب دیگری نیز هست.

ما امروزه در جامعهٔ بازاری به سر می بریم. رفتار و ارزش های ما به طور مستقیم یا غیر مستقیم عمدتاً به واسطهٔ مقتضیات بازار شکل گرفته است. ما انسان هایی بور ژوایی هستیم. انسان هایی هم که هابز توصیف و تحلیل می کرد، چنین بودند. البته نمی توان به یقین گفت که تا چه اندازه او خود از این امر آگاه بود؛ گاه آگاه بود و گاه نبود. همهٔ خوانندگان آثار وی نیز در سدهٔ بیستم به این نکته توجه ندارند، هر چند وقتی روی این بُعد انگشت گذاشته شود، روشن تر و آشکار تر می گردد. اما چنانکه در ادامهٔ این مقدمه به طور کلی خواهیم گفت، می توان بر این ادعا تأکید کرد که همین نکته دلیل اصلی اهمیت هابز برای دوران ما به شهار می آید. روش علمی هابز، وی را وا می داشت تا بودند. از آنجا که پیکرهٔ اصلی دانش هابز با استنتاج از این الگوها تولید شده، دانش او نیز، دانشی دربارهٔ جامعهٔ بور ژوایی است؛ و این دان<sup>\*</sup>، با یکی دو اصلاح، به دانش بسیار کاملی تبدیل می شود: دربارهٔ جامعهٔ بور ژوایی است؛ و این دان<sup>\*</sup>، با یکی دو اصلاح، به دانش بسیار کاملی تبدیل می شود: دربارهٔ جامعهٔ بور ژوایی است؛ و این دان<sup>\*</sup>، با یکی دو اصلاح، به دانش بسیار کاملی تا می شود: اصلاحات مورد نظر تنها به این دلیل لازم می آیند که هابز از درج یکی دو ویژگی جامعهٔ بور ژوایی بازاری که اهیت شان بعدها آشکار شد، قصور نمود.

ما بحث خود را با توصیف هابز به عنوان تحلیلگر قدرت و صلح آغاز کردیم و اضافه نمودیم که وی تحلیلگری علمی بود. اینک میگوییم که وی به تحلیل علمی قدرت و صلح بورژوایی علاقه داشت. به این دلیل ممکن است وسوسه شویم تا قوت و ضعف دانش او را تنها از این حیث ارزیابی کنیم یعنی دربارهٔ وی تنها برحسب درستی نظریه اش به عنوان تحلیلگر جامعهٔ بورژوایی داوری نماییم. در چنین ارزیابی و برداشتی قوت هابز را می توان در نگاه بسیار نافذ وی به انسان و جامعهٔ بورژوایی یافت. اما البته چنین مبنایی برای داوری بسیار تنگ و محدود است. در جهان امروز که جامعه و سیاست بورژوایی، هر قدر هم پخته باشد، راهنهاییهای درستی به دست ما دهد. بازی روزگار چنین است که ما دقیقاً در زمانی در آغاز راهی قرار گرفته ایم تا قدر و ارزش واقعی علم سیاست هابز را دریابیم، که کاربرد آن علم هر چند محدودتر می شود. با این حال هنوز می توان از هابز مطالب بسیاری فراگرفت. حتی می توانیم با بررسی دقیق دانش او در شرایط جدید دریابیم که چرا امروزه جامعهٔ بورژوایی تا بدین پایه با چالش روبرو گشته است.

زندگی، زمانه و نفوذ فکری هابز

هابز در سال ۱۵۸۸ زاده شد و نود و یک سال عمر کرد. عمر دراز وی تا اندازه ای نتیجهٔ مراقبتی بود که در حفظ «سلامت سیاسی» خود معمول می داشت. وی خود را انسانی تر سو توصیف می کرد؛ دست کم وی به منظور پر هیز از تندباده ای سیاسی که مخاطره آمیز به نظر می رسیدند، احتیاط بسیار و مهارت قابل ملاحظه ای از خود نشان می داد. در روزگار وی از این گونه تندباده ای سیاسی بسیار بود. دوران حیات فعال، یعنی دوران نویسندگی وی، عصر سلطنت چارلز اول، جنگهای داخلی، تشکیل دولت متحده در عصر انقلاب و دولت سرپرستی [به رهبری کرامول] و نیز بازگشت خاندان استوارت به سلطنت را دربر می گرفت. چنین دورانی برای کسی که عقاید سیاسی روشنی داشت و می خواست نظرات خود را برای عموم مطرح کند، روزگار بی در دسری نبود. اگر هابز واقعاً ترسو می بود از تصمیم خود به انتشار عقایدش سر باز می زد زیرا طبعاً می دانست که چنان عقایدی شاه و پارلمان را خوش نمی آید.

هابز آدمیان را به اطاعت و فرمانبرداری از هرگونه مرجع اقتدار سیاسی موجودی توصیه میکرد که عملاً و فعلاً قدرت را در دست داشته باشد؛ به سخن دیگر وی دلایل و مبانی عقلانی اطاعت و فرمانبرداری را توضیح میداد. اما نظریهٔ او برای خوشایند هیچیک از کسانی که پی درپی در طی آن دوران قدرت را به دست گرفتند، عرضه نشده بود، زیرا به هیچیک از آنها وجاهت و مشر وعیتی را که میخواستند، روا نمی داشت؛ یعنی به هیچیک از آنها توجیهی را که بتوانند به عنوان حمایت کافی و دائمی از خودشان در مقابل مخالفان شان، تعبیر کنند، ارزانی نمی داشت. در نظریهٔ هابز هواداران سلطنت از حمایت انحصاری نظریهٔ حقالهی و نیز حق عرفی پادشاهان هر قراردادی میدند. همچنین هواداران پارلمان از پشتیبانی نظریههای حقوق عسرفی و حاکمیت قراردادی عدود یا قابل سلب هر دو محروم می گشتند. نظریهٔ هابز نمی توانست خوشایند هیچیک از آن دو گروه باشد و هابز خود می بایست از این نکته آگاه بوده باشد.

با این همه هابز نظریهٔ سیاسی خود را در اشکال مختلف و بدون تغییر اساسی در طی سال های ۱۶۴۰، ۱۶۴۲، ۱۶۴۷، ۱۶۵۰، ۱۶۵۱، ۱۶۵۱، ۱۶۶۸ و ۱۶۷۰ منتشر کرد. در سال ۱۶۴۰ نظریهٔ او در حمایت از پادشاه تلق میگشت: در پاییز همان سال وقتی معلوم شد که پارلمان جداً سر معارضه با اقتدار شاه دارد، هابز از ترس جان، خود را به پاریس رساند، و چنانکه بعدها میگفت «نخستین کسی بود که گریخت». در سال ۱۶۵۱ درحالیکه هنوز در پاریس به سر می برد، لویاتان را در لندن منتشر ساخت و نسخهای از آن را در پاریس به چارلز دوم تقدیم کرد که از لندن گریخته بود و چندین سال در همانجا در نزد هابز ریاضیات میخواند. محافل سلطنت طلبان انگلیسی در پاریس ناخر سندی خود را از آن اثر نشان دادند و از قرار معلوم کاتولیکهای فرانسوی نیز از حملهٔ آشکار هابز به دستگاه پاپ برآشفته شده بودند. این بار هابز از پاریس به لندن گریخت و بدانجا بازگشت و در مقابل «شورای دولت» اعلام تسلیم و وفاداری کرد و در آنجا در نهایت گمنامی و خاموشی به سر برد. با احیای سلطنت در ۱۶۶۰، چارلز دوم مفتخر بود که هابز را به عنوان روشنفکر بپذیرد وطی دستورهایی مقرر کرد که هابز «بتواند به اعلی حضرتش، که همواره از ذوق و دانش و حاضر جوابی هوشمندانهاش عظوظ گشته بود، آزادانه دسترسی داشته باشد<sup>(۱</sup>». همچنین وی هر ساله صد پوند به عنوان حقوق بازنشستگی به هابز می داد.

برخی از دشمنان هابز کوشیدند تا وی را به عنوان شخصی مصلحت طلب وانمایند، اما شواهد موجود مؤید این ادعا نیست. هابز در سراسر عمر خود به نظریهٔ واحدی پایبند بود و همان را مکتوب و منتشر کرد؛ و وقتی دریابیم که چگونه ذهن او به آن نظریه رسید، کاملاً روشن می شود که وی همواره نه همچون هوادار گرایش سیاسی خاصی بلکه همانند عالم و دانشمندی بی طرف می اندیشید. وی امیدوار بود که نظریهٔ علمی اش آنقدر او را به فراسوی منازعات سیاسی جاری برکشد تا بر اذهان مردم چیره گردد و آن منازعات را به پایان رساند؛ اما وقتی در موارد مکرر چنین امکانی پیش نیاید، هابز آنچه را که مصلحت می اندیشید، به عمل آورد و در عین حال امید خود را از دست نداد.

مراحل تکامل فکری هابز را میتوان از روی ترتیب تاریخی آثارش، گزارشهای معاصرین دربارهٔ زندگی وی و نیز گزارشهای خودش در این خصوص بازسازی کرد. دست کم در مراحل اولیه، شیوهٔ پیشرفت فکری هابز را نباید از آنچه دربارهٔ پیشرفتها تحرکّات شخصیاش از لحاظ طبقات اجتماعی در جامعهٔ انگلستان آن دوران میدانیم، جدا کنیم. پـدر وی کشیش دون پایهٔ بی سوادی (در شهر وستپورت<sup>۲</sup> در نزدیکی مالزبری<sup>۳</sup>) بود که در هنگام کودکی تـوماس مـرد و مراقبت از فرزند خود را به عموی ثروتندی واگذاشت که در مالزبری سازندهٔ دستکش بود و به آموزش توماس توجه داشت و وی را در سن چهارده سالگی به مـاگـدالن هـال<sup>۴</sup> در دانشگاه آکسفورد فرستاد. توماس هابز پنج سال پس از آن درجهٔ لیسانس گرفت و گرچه حوصلهاش از خواندن معارف ارسطویی به سرآمده بود لیکن بدان وسیله یک مرحله در سلسله مراتب اجتماعی ترقی کرد. پس از ترک آکسفورد، بخت یارش شد و به منصب آموزگاری فرزند یکی از اشراف به نام ویلیام کاوندیش، ارل دونشر<sup>۵</sup> دست یافت. این منصب جهان بزرگتری را به روی هابز گشود. آویری سابقالذکر هابز را از «تبار مردم عامی» توصیف کرده است، شاید به این دلیل که مادر او از

- 3. Malmesbury 4. Magdalen Hall
- 5. William Cavendish, Earl of Devonshire

<sup>1.</sup> J. Aubery, Brief Lives (ed. O. L. Dick), 1949, p. 152.

<sup>2.</sup> Westport

طبقهٔ کشاورزان و زمینداران کوچک بود؛ و اینک هابز به عنوان دانشوری تهیدست، به منصب خادم فکری خاندانی اشرافی دست می یافت که کتابخانهٔ قابل ملاحظهای در اختیار وی گذاشته بود و به علاوه منصب او مستلزم وظیفهٔ خوشایند سفرهای خارجی در ملازمت با آن دانش آموز جوان بود. خاندان کاوندیش در این زمان از لحاظ مالی دچار بحران شده بود و هابز این واقعیت را از درون مشاهده می کرد. بخشی از وظیفهٔ او کوشش برای پیدا کردن پولی برای دانش آموز جوان خود بود تا حدی که برای گرفتن وام و تأمین منبع مالی از اینجا و آنجا مجبور بود زیر باران بایستد و سرما بخورد. بدین سان به احساس عدم امنیت هابز به عنوان فردی نوخاسته، احساس عدم امنیت طبقهٔ حاکمهٔ قدیم نیز افزوده می شد. هابز در همان آغاز پی برد که از سلسله مراتب اجتاعی و طبقاتی در ابتدای سدهٔ هفدهم چیزی جز ظاهری فریبنده باقی نمانده بود. شاید همین احساس ناامنی مضاعف سدهٔ هفدهم امنیتی به ظاهری فریبنده باقی نمانده بود. شاید همین احساس ناامنی مضاعف بود که وی را بر آن داشت تا طی سفرهای اروپایی خود، از سر شور و شوق در هندسه و علم جدید سدهٔ هفدهم امنیتی به ظاهر فکری بیابد.

هابز در طی کار آموزشی اولیهٔ خود، وقت خویش را صرف مطالعهٔ آثار کلاسیک کرد و به خواندن آثار شاعران، تاریخ نویسان و فیلسوفان یونانی و رومی پرداخت؛ ولی این کار را به شیوه ای کاملاً متفاوت از شیوهٔ مدرسی رایج انجام می داد. نخستین اثر منتشر شدهٔ او (به سال ۱۹۲۸) ترجمهٔ اثری از توسیدید بود؛ دیدگاه مادی و ملموس آن مورخ در این خصوص برای هابز بسیار جذاب بود که آدمیان می توانند از تاریخ «چگونگی حفظ خود به شیوه ای احتیاط آمیز در حال حاضر و به شیوه ای دوراندیشانه در آینده را فراگیرند». <sup>۱</sup> چنین دیدگاهی با شیوهٔ فلسفه بافی ارسطویی رایج در مدارس آکسفورد، که هابز خود مدتی گرفتار آنها شده بود، بسیار تفاوت داشت. همچنین، هابز، چنانکه سال ها بعد در شرح حال خود آورد، برای توسیدید قدر و ارزش بسیار قائل بود زیرا به نظر توسیدید را به خوانندگان خود معنی گرفتار آنها شده بود، بسیار تفاوت داشت. همچنین، هابز، منتر معارات دموکراسی را بر ملا ساخته بود. هابز در مقدمهٔ خود بر آن ترجمه در واقع آرای توسیدید را به خوانندگان خود به عنوان اخطاری در مقابل هرگونه نارضایی نسبت به حکومت مستقر گوشزد می کرد. می توان چنین برداشت کرد که هابز در همان زمان نسبت به ثبات حکومت انگلستان نگران شده بود و باید هم نگران بوده باشد زیرا اختلاف میان زمان در آن زمان بر همگان آشکار گشته بود.

همچنین می توان چنین برداشت کرد که وی در آثار کلاسیک در جستجوی اندیشههایی دربارهٔ انسان و حکومت بود که در سنت فلسنی عصر خودش یافت نمی شد. به علاوه می توان چنین استنباط کرد که وی به کسانی که از تجربه و تاریخ درس می گیرند بیش از کسانی علاقه داشت که بر اصول انتزاعی اولیه تکیه می کنند. هابز، دست کم در همین دوران 'کلاسیک' زندگی خود (که می توان گفت تا ۱۶۲۸ یا ۱۶۲۹ ادامه یافت) گرایش و ذهنیتی تجربه گرایانه داشت، تا بدانجا که با آرای فرانسیس بیکن موافق بود و با وی برای مدتی کوتاه، احتالاً در فاصلهٔ سال های ۱۶۲۱ تا ۱۶۲۶،

<sup>1.</sup> The English Works of Thomas Hobbes. ed. W. Molesworth, 1839-45, vol. III. p. vii.

رابطهٔ نسبتاً نزدیکی داشت. هابز مدتی کاتب تقریرات بیکن بود و آنقدر با شیوهٔ اندیشه وی هماهنگی داشت که بیکن او را بر هر کس دیگری ترجیح می داد و «دوست داشت با او صحبت کند»<sup>۱</sup>. هابز همچنین به بیکن در ترجمهٔ بسیاری از مقالاتش به زبان لاتین کمک کرد و داستان معروفی که آوبری دربارهٔ مرگ بیکن در سال ۱۹۲۶ آورده است، نقلقول از هابز بوده است. منظور از این مطالب اصلاً آن نیست که نگرش علمی هابز در سالهای بعد به واسطهٔ آشنایی وی با بیکن شکل گرفته بود؛ گرایش هابز به علم که در ۱۶۲۹ رخ داد، گرایش به تعبیر متفاوتی از علم بود. منظور ما تنها این است که هابز پیشاپیش گرایش و ذهنیتی مدرن داشت تا بدان حد که در نفی نگرش مدرسی مسلط و در طلب معرفت جدید و نیز در تأکید بر اینکه چنین معرفتی می باید فایدهٔ دنیوی و مادی داشته باشد، با بیکن هم رأی بود.

هابز در سال ۱۶۲۹، در آستانهٔ دومین سفر آموزندهاش به قارهٔ اروپا، یعنی یازده سال پیش از آنکه وی نخستین اثر سیاسی خود را بنویسد، دانشور چهلویک سالهای با مطالعات کلاسیک بود ولی در جستجوی فهم تازهای دربارهٔ انسان و حکومت گام برمیداشت؛ با جهان فکری بیکن آشنا بود اما ظاهراً دنبال مبنایی محکم تر از آن میگشت که تفکر تجربی و استقرایی بیکن می توانست بهدست دهد؛ از بی ثباتی بالقوهٔ جامعهٔ انگلیسی و دولت انگلیس آگاه بود و خواست و تمنای درونی عمیق برای امنیت داشت.

در همین زمان بود که هندسه به سراغ او آمد. البته نباید در مورد تأثیر آن در آن زمان اغراق کنیم. کوشش او در جستجوی روش و فرضیهای اساسی مدتی دیگر نیز ادامه یافت و تازه هفت سال پس از این بود که هابز با گالیله ملاقات و گفت وگو کرد. با این حال در همین زمان نیز هندسه بر او تأثیر گذاشت. داستانی که آوبری در این خصوص گفته نشانی از حقیقت دارد. «وقتی در کتابخانهٔ یکی از رجال بود، کتاب اصول اقلیدس مفتوح باقی مانده بود. اصل ۴۷ از کتاب اول پیش روی او بود. آن قضیه را خواند. سپس گفت خدایا (گهگاه برای تأکید سوگند می خورد): این ناممکن است سپس شرح و اثبات آن قضیه را خواند که وی را به قضیه دیگری ارجاع داد و او آن قـضیه را خواند. آن قضیه باز هم او را به قضیه دیگری رجوع داد و وی آن را هم خواند و همین طور تا آخر هندسه کرد.»<sup>۲</sup>

البته آنچه هابز را مجذوب کرد، روش استدلال بود؛ به سخن دیگر این نکته بود که چنان روشی ما را قادر می سازد تا حقیقت برخی قضایای پیچیده، و در بادی نظر، نامحتمل را براساس قضایای خیلی ساده تری اثبات کنیم که همگان بر حقیقت بدیهی آنها اتفاق نظر داشته باشند. به نظر می رسید که این روش شیوه ای برای دستیابی به نتایج قطعی باشد.

نمي توان به يقين گفت كه چقدر طول كشيد تا آنكه هابز در ذهن خود ميان قطعيت روش هندسه

<sup>1.</sup> Aubrey, Brief Lives, p. 149. 2. Ibid. p. 150.

و عدم قطعیت نظریهٔ اخلاق و سیاسی رایج پیوند ایجاد کرد. بی تر دید وی تا پیش از سال ۱۹۴۰ که رسالهٔ اصول قانون، طبیعی و سیاسی را نگاشت، به آن پیوند رسیده بود. اما برای آنکه وی بتوانـد روشی مانند روش استقرایی هندسه را بر سیاست اِعمال کند، به چیزی بیش از کشف اقلیدس نیاز داشت. آنچه مورد نیاز وی بود، فرضیه ای اساسی دربارهٔ سرشت و ماهیت اشیا بود که بتوانـد کنش های آدمیان در جامعه و روابط آنها با یکدیگر را نیز توضیح دهد؛ روابط هـندسی میان خطوط، نقاط و سطوح برای این منظور کافی نبود. هابز در سال های پیش از ۱۹۴۰، احتالاً در طی سفر سوم خود به قارهٔ اروپا (۷–۱۹۳۴) به چنین فرضیه ای دست یافت. در طی آن سفر وی عضو ملقهٔ رو به گسترش دانشمندانی شد که در پاریس گرد مرسن<sup>1</sup> جمع شده بودند؛ همچنین برای ملاقات با گالیله که رابطهٔ فکری نزدیکی با وی برقرار کرد، به زیارت اماکن مقدس فلورانس رفت. در ست تر در تفاوت در حرکت یافت. این فرضیه همراه با موضع علمی مکانیکی برخاسته از آن، فرضیهٔ مورد نظر این بود که علت همهٔ امور از جمله احساسات انسان را باید در حرکت و یا با سخن در اثر منتشر نشدهٔ رسالهٔ فکری نزدیکی با وی برقرار کرد، به زیارت اماکن مقدس فلورانس رفت. در اثر منتشر نشدهٔ رسالهٔ فکری نزدیکی با وی برقرار کرد، به زیارت اماکن مقدس فلورانس رفت. در اثر منتشر نشدهٔ رسالهٔ فکری نزدیکی با وی برقرار کرد، به زیارت اماکن مقدس فلورانس رفت. در اثر منتشر نشدهٔ رسالهٔ فکری نزدیکی با وی برقرار کرد، به زیارت اماکن مقدس فلورانس رفت. در اثر منتشر نشدهٔ رسالهٔ فکری نزدیکی با وی برقرار کرد، به زیارت اماکن مقدس فلورانس رفت. در اثر منتشر نشدهٔ رساله می ۱۹۳۰ و ۱۹۳۶ نوشته شده باشد. (تونیس این رساله را در بین

اندیشهٔ حرکت، ذهن هابز را تسخیر کرده بود و این خود نتیجهٔ نیکویی داشت زیرا همان اندیشه وی را به نوآوری و ابتکار بزرگی که در دانش سیاست به عمل آورد، رهنمون شد. هابز پیش از انسان و جامعه را برحسب حرکت تبیین کند. وی تبعات و مضامین قانون قوهٔ جبری<sup>7</sup> در نظریهٔ گالیله را در ذهن خود جذب کرده بود. این قانون در واقع مفروضات مربوط به سکون و حرکت را به شکلی ساده اما ژرف واژگون میکرد. در نظریهٔ قدیمی رایج، سکون وضع طبیعی اشیا بود؛ هیچ جیز حرکت نمی کرد مگر آنکه چیز دیگری آن را به حرکت در آورد. فرض گالیله این بود که حرکت، وضع طبیعی است؛ اشیا حرکت آدمیان اعبال کند تا به نظریه آورد. فرض گالیله این بود که هابز می خواست این فرض را بر حرکت آدمیان اعبال کند تا به نظریه آن را از حرکت باز دارد. را نسبت به یکدیگر توضیح دهد و سپس استنتاج کند که آدمیان باید چه نوعی از حکومت داشته باشند که به آنها امکان دهد تا حرکت میکنند مگر آنکه چیز دیگری آنها را از حرکت باز دارد. را نسبت به یکدیگر توضیح دهد و سپس استنتاج کند که آدمیان باید چه نوعی از حکومت داشته باشند که به آنها امکان دهد تا حرکت خود را حفظ کنند و به حداکثر افزایش دهند. به این منظور را نسبت به یکدیگر توضیح دهد و سپس استنتاج کند که آدمیان باید چه نوعی از حکومت داشته باشند که به آنها امکان دهد تا حرکت خود را حفظ کنند و به حداکثر افزایش دهند. به این منظور رکت مطرح شوند؛ دوم بخش مربوط به انسان که در آن آدمی همچون نوعی از جسم در حال فلسفه یا علمی منظم را در سه بخش طراحی کرد: یکی بخش مربوط به شهروند دو آن اصول اولیهٔ حرکت مطرح شوند؛ دوم بخش مربوط به انسان که در آن آدمی همچون نوعی از میله می و تأثیر حرکت ملق شود و احساسات، امیال و رفتار انسان به عنوان پیامدهای حرکت در آن معلوم شود

Mersenne . ۱ ، مارتین مرسن (۱۵۸۸-۱۶۴۸)، ریاضیدان، فقیه و فیلسوف فرانسوی۔م.

که چنان حرکاتی ضرورتاً به چه نتیجهای میانجامند و چگونه می توان با تکیه بر معرفت به چنین قوانینی، و با استفاده از پیشاندیشی عقلانی، نتایج آنها را بهبود بخشید.

ذهن هابز، وقتى كه وى در سال ١۶٣٧ به انگلستان بازگشت، سخت درگير اين طرح عظيم بود. وی هیچگاه از این طرح دست نکشید اما ترتیب اجرای آن را به شیوهای که در نظر گرفته بود. تغییر داد. نزاع میان پادشاه و پارلمان که اندکی بعد به جنگ داخلی انجامید، در آن زمان به چنان سطح نگرانکنندهای رسیده بود که هابز را بر آن داشت تا طرح اولیهای از بخش سیاسی علم منظم خود را، بدون آنکه به نخستین و کلیترین بخش آن بپردازد، به هممیهنان خود عرضه بدارد. بدین سان هابز رسالهٔ اصول قانون، طبیعی و سیاسی را نوشت؛ در ذیل اهدائیهٔ این کتاب تاریخ ۹ ماه مه ۱۶۴۰ درج شده است. هابز این رساله را بهعنوان «تنها مبنای راستین چنین علمی، یعنی علم، عدالت و سیاست» <sup>۱</sup> توصیف کرده است. این اثر در سال ۱۶۴۰ به صورت دست نویس منتشر شد. مباحث آن از دو بخش تشکیل میشد: یکی دربارهٔ انسان و دیگری دربارهٔ دولت. این دو بخش بعدها (در سال ۱۶۵۰) به عنوان دو رساله جزا منتشر شدند: یکی تحت عنوان طبع بشر (شامل سیزده فصل اول بخش اول) و دیگری تحت عنوان لاتین De Corpore Politico (دولت)، (شامل شش فصل آخر بخش اول و کل بخش دوم). رسالهٔ اصول قانون به عنوان رساله ای علمی عرضه مى شد، اما در آغاز در حمايت از پادشاه بر ضد پارلمان مطرح گرديد. در نتيجه هابز با ملاحظهٔ قوت روبهافزایش پارلمان، بیمناک شد و امنیت خود را در خطر دید. وقتی پارلمان طولانی آ در پاییز تشکیل شد و با استیضاح استرافورد گرایش به سازشناپذیری خود را آشکار ساخت، هابز به پاریس گریخت و تا سال ۱۶۵۱ در همانجا ماند. شاید وی امیدوار بود که بتواند در فضای آرام محفل مرسن در پاریس کار خود را در نوشتن نخستین بخش نظریهٔ عظیم علمی خویش از سر بگیرد، اما تحولات انگلستان او را مدام بر آن میداشت تا به طرح مجدد و گسترش بخش سیاسی آن نظریه بير دازد.

تا پیش از نوامبر سال ۱۶۴۱ هابز رسالهٔ لاتین شهروند را تکمیل کرده بود. در این رساله نظریهٔ بخش دوم اصول قانون به شیوهٔ رسمی تری مطرح شد. رسالهٔ شهروند نخست در سال ۱۶۴۲ منتشر گشت و سپس در سال ۱۶۴۷ همراه با مطالب اضافی جدیدی انتشار یافت. اما هابز هنوز احساس می کرد که رساله ای به زبان انگلیسی مورد نیاز است تا خوانندگان بیشتری داشته باشد و به مسئلهٔ اساسی قدرت و اطاعت سیاسی به شیوه ای کامل تر از دیگر آثار منتشر شده او بپردازد. پس به نوشتن لوباتان پرداخت. پیش از آنکه این کتاب در حدود میانهٔ سال ۱۶۵۱ منتشر شود، هابز ترجهٔ انگلیسی زنده ای نیز از رسالهٔ شهروند به عمل آورده بود؛ این ترجمه نیز در همان سال ۱۶۵۱، تحت عنوان مبانی فلسفی حکومت و جامعه منتشر شد.

۱. **اصول قانون،** ص xvii.

۲. پارلمانی که چارلز اول در نوامبر ۱۶۴۰ فراخواند و به تعبیری تا آوریل ۱۶۵۳ یعنی زمان اخراج اعضای باقی مانده بهوسیلهٔ کرامول و به تعبیر دیگر تا مارس ۱۶۶۰ یعنی زمان انحلال آن بهوسیلهٔ خود اعضای باقی مانده، ادامه یافت.م.

در اینجا گزارش مختصر خود از پیشرفت فکری و تعهدات سیاسی نهفته در پس علم سیاست هابز در وجه تکامل یافته آن را فعلاً رها میکنیم. گرایش و تعهد سیاسی هابز از زمانی که فیلسوفی اومانیست و علاقمند به آثار کلاسیک بود تا زمانی که به فیلسوفی با دیدگاه مکانیکی تبدیل شد، اساساً تغییر نیافت: وی به تضمین صلح مدنی از هر طریق و با هر عقیدهای که به تأمین آن کمک کند، پايبند بود. قبلاً گفتيم که چگونه وي بي درنگ پس از انتشار لوياتان به انگلستان بازگشت. هابز آخرين بيستوهشت سال زندگي خود را درحاليكه از نظر سياسي سكوت اختيار كـرده بـود و رويهمرفته كسي كارى به كارش نداشت، در همانجا گذراند. تنها حادثهٔ ناراحتكننده و هيجان آميز در سال ۱۶۶۶ رخ داد؛ در آن سال در فضای ترس آلود حاکم بر کشور پس از آتش سوزی بزرگ و وبای فراگیر، لایحدای بر ضد الحاد و توهین به دین خدا به مجلس عوام تقدیم شد و به کمیتهٔ مسئول آن لایحه اختیار داده شد تا به گردآوری اطلاعات بپردازد و دربارهٔ کتاب های متایل به الحاد، کفر و تحقير دين، از جمله «كتاب آقاى هابز تحت عنوان لوياتان» با ذكر نام، به مجلس گزارش دهد. دربارهٔ آنچه آن کمیته گزارش کرد، اطلاعی در دست نیست، اما آن لایحه از مجلس عوام به مجلس لردان رفت و هابز تا زماني كه مجلس لردان لايحة مذكور را در طي جلسات بعد همچنان مسكوت گذاشت، نگران بود. (دومین حملهٔ جدی دستگاه دولت به اصول فکری هابز، با تأخیری قابل ملاحظه در سال ۱۶۸۳ از جانب دانشگاه آکسفورد صورت گرفت. اما در این سال ها هابز دیگر شخصاً نگرانی نداشت. دانشگاه آکسفورد در آن سال با محکومکردن کتابهای دگراندیشانه بهطور کلی هابز را بدخصوص بدعنوان صاحب اين ادعا محكوم كرد كه صيانت ذات بدعنوان قانون بنيادين طبيعت، «فراتر و برتر از هر تعهد دیگری است»).

از سال ۱۶۶۶ به بعد هابز دیگر شوقی به انتشار مطالب دربارهٔ سیاست از خود نشان نداد. البته به هیچوجه از نظر فکری منفعل نبود؛ با این حال هیچ مطلب مهمی به علم سیاست خود نیفزود. مجموعهٔ آثار او به زبان لاتین از جمله ترجمهٔ لوباتان با برخی اصلاحات و نیز خود نسخهٔ لاتین لوباتان به طور مستقل ناچار در آمستردام منتشر شدند (به ترتیب در سال های ۱۶۶۸ و ۱۶۷۰). البته هابز دو اثر سیاسی دیگر نوشت. نخستین اثر یعنی گفتوگو میان یک فیلسوف و یک پژوهشگر قوانین عرفی انگلستان که حمله ای به مدافعان حقوق عرفی در مقابل اختیارات پادشاه بود، ظاهراً در سال ۱۶۶۶ نوشته شد، اما منتشر نشده باقی ماند و هابز در دوران حیات خود اجازه نداد آن را منتشر کند؛ این اثر پس از مرگ او، در سال ۱۶۸۱ منتشر شد. دوم رسالهٔ یعیموث بود که تحلیل تاریخی تیزبینانه ای از پارلمان طولانی و جنگ داخلی به دست می داد و در سال ۱۶۶۸ تکمیل شد. هابز که به انتشار آن اشتیاق بسیار داشت، متن رساله را به چارلز تسلیم کرد، اما چارلز صراحتاً با انتشار آن خالفت ورزید. آن رساله نیز پس از مرگ هابز، در سال ۱۶۸۸ منتشر شد، هر چند نسخه ای آن اندکی پیش از مرگ هابز، در سال ۱۶۷۹ به صورت پنهانی چاپ شده بود.

البته این دو اثر اخیر بسیار جالب بودند؛ نخستین اثر پیش درآمدی بر مکتب حقوق اثباتی بود که در قرن نوزدهم با آثار جان آستین به کهال خود رسید؛ اثر دوم تا اندازهٔ زیادی بیانگر برداشت هابز از تحولات اجتماعی و سیاسی دوران وی بود؛ با این همه این دو اثر در حاشیهٔ نظریهٔ اصلی او قرار می گیرند. لوباتان همچنان برجسته ترین دستاورد هابز در علم سیاست است. چنانکه هابز در صفحات پایانی لوباتان می گوید، نگارش این اثر «محصول نابسامانی های عصر حاضر است». برخی ادعای دیگر هابز را در این زمینه نمی پذیرند که لوباتان «خالی از هواداری، بدون هدف عملی و فارغ از هر طرح و نقشهٔ دیگری است جز اینکه رابطهٔ متقابل میان امنیت و فرمانبرداری را در پیش چشم آدمیان قرار دهد»<sup>۱</sup>.

نمی توان به آسانی گفت که از جمله امیدواری هایی که هابز در خصوص نظریهٔ خود ابراز می داشت کدام یک بیش از بقیه دور از واقع بینی بود. وی امیدوار بود که نظریه اش در «دانشگاهها» آموخته شود و «… مبلغان و اشراف و رجال از آن جرعه ای چنانکه می یابند برگیرند و آن را (هم از بالای منابر و هم در گفت وگوهای خود) بر سر مردم بیفشانند…»<sup>۲</sup>

لویاتان از دیرباز تا عصر ما در دانشگاهها تدریس شده است و این در حالی است که (و یا به این دلیل است که) مبلغان و اشراف هر دو جایگاه خود به عنوان تولیدکنندگان آرا و عقاید را از دست داده اند. هابز امیدواری دیگر خود را به شیوه ای طعنه آمیز تر بیان میکرد: «گهان نمیکنم که [نظریهٔ من] در این زمان از جانب بازرس عمومی نظریه ها و یا از جانب هر کسی که طالب تداوم صلح عمومی باشد، محکوم گردد ... زیرا چنین حقیقتی، که مغایر با منفعت یا شادی هیچکس نیست، در نزد همگان مقبول می افتد»<sup>۳</sup>. البته چنانکه هابز خود در سال ۱۶۵۱ به خوبی می دانست، نظریه اش چندان مقبول نیفتاد.

با این همه تصویر سنتی هابز به عنوان اندیشمندی منزوی و مطرود در چشم معاصرین خود، اندیشمندی که هیچگونه نفوذی در دوران حیات خود بر خوانندگان آثارش و یا نویسندگان سیاسی دیگر باقی نگذاشته و بدینسان از جریان اصلی اندیشه سیاسی سده هفدهم خارج بوده است، تصویری نادرست است.<sup>۴</sup> البته، چنانکه اشاره کردهایم، درست است که نظریهٔ او برای بسیاری از سیاستمداران و کشیشان ناخوشایند بود و بسیاری از آنها حملات مکتوب سنگینی بر او وارد میکردند زیرا نظریهٔ او را خطرناک میدانستند؛ برخی از آنها نظریهٔ هابز را به ایس دلیل خطرناک می یافتند، که به گفتهٔ خودشان، در نز د طبقات کتابخوان و باسواد مقبولیت گستردهای پیدا کرده بود. یکی از نویسندگانِ شرح حال هابز در سال ۱۹۹۱ اظهار داشت که لویاتان «نیمی از طبقهٔ اشراف ملت را فاسد کرده است»<sup>۵</sup>. منتقدین دیگر بر آن بودند که تقریباً بلافاصله پس از نخستین انتشار لویاتان فرسودگی و فساد [در طبقهٔ اشراف] آغاز گشت. باایـن حال بیشک آثار

۴. نادرستی این برداشت را تنها کوئینتن اسکینر اخیراً نشان داده است. ر.ک.

Quentin Skinner, "The Ideological Context of Hobbes's Political Thought", Historical Journal, IX,3, (1966), pp. 286-317.5. Anthony à Wood, Athenae Oxoniensis.

<sup>1.</sup> Leviathan, Review and Conclusion, pp. 395-6.

<sup>2.</sup> lbid. p. 395.

<sup>3.</sup> Ibid. p. 396.

سیاسی هابز به فروش می رفت. بسیاری از آنها در مدت زمان کوتاهی پس از انتشار، به چاپ سوم رسیدند. سه چاپ از لوباتان وجود دارد که همگی مورخ ۱۶۵۱ هستند، هر چند دو چاپ از این سه چاپ فاقد مجوز بودند و تاریخ واقعی انتشارشان معلوم نیست. هفده سال پس از نخستین انتشار آن هنوز بازار نسخههای دست دوم در بین کتاب فروشان بسیار داغ بود. در دفتر یادداشت های روزانه کسی به نام پییز <sup>۱</sup> در مدخل سوم سپتامبر ۱۶۸۸ چنین آمده است: «خطاب به کتاب فروش ما در مورد «لویاتان هابز» که اینک بسیار مطلوب است: کتابی که پیش از ایـن ۸ شـیلینگ فـروخته می شد. اکنون من ۲۴ شیلینگ برای آن می دهم، آن هم دست دوم، و هم اینک به مبلغ ۳۰ شیلینگ فروش می رود. کتابی است که اسقف ها اجازه نمی دهند مجدداً چاپ شود».

بهعلاوه شواهد قابل ملاحظهای در این خصوص در دست است که نظریهٔ سیاسی اصلی هابز، بسیار بیش از آنچه تصور میرود، در جریان اصلی اندیشهٔ سیاسی جدی دوران حیات وی وارد و جذب شده باشد.<sup>۲</sup>

کسانی که نفوذ هابز در سدهٔ هفدهم را دستکم گرفتهاند، معمولاً قبول دارند که هابز در سدهٔ نوزدهم مورد شناسایی و استقبال دیررسی قرار گرفت؛ مضمون این گفته آن است که اندیشهٔ هابز، از لحاظ نظریهٔ حاکمیت، در اندیشهٔ جان آستین تعیّن کامل یافت و بهطور کلیتر نظریات جرمی بنتهام و «چر تکه لذت طلبی» او که آشکارا ریشههای هابزی داشت، هابز را احیا کرد.

آنچه در این نگرش تنگنظرانه نادیده گرفته می شود این است که هابز در سراسر این دوران از سدهٔ هفدهم تا سدهٔ نوزدهم نفوذ پر توانی داشت. به محض آنکه هابز نیاز به وجود قدرت حاکمهٔ واحدی را اثبات کرد، هیچکس، از لولرها<sup>۳</sup> گرفته تا هرنیگتون<sup>۴</sup> و لاک در آن استدلال تر دیدی نکرد. آنچه مورد تر دید آنها قرار گرفت این بود که آیا چنین قدرتی حتماً باید قدرت حاکمهای باشد که خود را مستمراً تجدید و احیا کند یا نه. در این باره نمی توان تر دیدی به خود راه داد که هابز جزئی از جریان اصلی اندیشه سیاسی در انگلستان بوده است؛ بلکه باید تصدیق کرد که هابز اصلاً مجزئی از جریان اصلی اندیشه سیاسی در انگلستان بوده است؛ بلکه باید تصدیق کرد که هابز اصلاً اگر بپنداریم که لاک که در ۱۶۸۹ با نام مستعار، مطالبی برای توجیه انقلاب آزادیخواهان منتشر می کرد صر فاً به اصطلاح، «هابز » طبقات تهیدست بوده باشد. این گفته احتالاً نادرست و قابل بحث است، زیرا لاک کمتر از هابز نسبت به خواست های تهیدستان سر عطوفت داشت. بهتر است بگریم که لاک، به عنوان نمایندهٔ شناخته شده دولت بورژوایی از انقلاب آزادیخواهان منتشر گروههای سردرگم بود. هابز بسیار دوراندیش بود و به عنوان راه حل مطلق تأمین صلح مدنی، پیشنهادی عرضه کرده بود که تحقق آن تا تکمیل انقلاب بورژوایی در سال ۱۹۸۹، امکان نداشت.

1. Pepys 2. Skinner, op. cit.

۳. Levellers ، گروه اصلاحطلب و جمهوریخواهی که در سال ۱۶۴۵ از بین نمایندگان تندرو پارلمان پیدا شد و خواستار اصلاحات اقتصادی و اجتماعی بود\_م.

Harrington .۴: سرجان هرینگتون (۱۵۶۱-۱۶۱۳)، نویسنده و مترجم انگلیسی\_م.

روش و مفروضات پیش تر دیدیم که چگونه روش استقرایی هندسه، اندیشهٔ هابز را تسخیر کرد و چگونه آشنایی او با اندیشه های علمی روبه گسترش در آن روزگار، وی را به این فرضیه رهنمون گشت که امور و اشیا را باید برحسب مفهوم حرکت تبیین نود. همچنین دیدیم که هابز می خواست علم سیاستی تأسیس کند که به آدمیان نشان دهد چگونه به صلح مدنی و زندگی آسوده دست یابند. به این منظور وی نیازمند فرضیه ای مشخص تر از فرضیهٔ عمومی حرکت بود و نیز به روشی جامع تر از روش استناج در هندسه نیاز داشت. روش هندسه بسیار عالی بود زیرا می توانست به قضایای پیچیدهٔ کاملاً قابل اثبات برسد. اما هندسه به این منظور می بایست کار خود را از برخی قضایای سادهٔ بدیهی آغاز کند. حال چگونه ممکن بود قضایایی از این دست یافت شوند تا بتوان از آنها علم سیاست را استنتاج کرد؟ روش اقلیدسی نمی توانست چنین قضایایی را به دست دهد. آنچه مورد نیاز بود، روشی مرکب از دو بخش بود که هم نشان دهد چگونه می توان به چنین قضایای سادهٔ اولیه ای رسید روش «تجزیه ای حرد» یا آنها چه کار کنیم. هابز این روش را در شیوهٔ معمول گالیله یعنی روش «تجزیه ای حرد»ی» یوش تر این قضایای پیچیده با ترکیب قضایای سادهٔ اولیه ای رایس روش «تجزیه ای می این ای این منظاری پیچیده با تر وش را در شیوهٔ معمول گالیله یعنی روش «تجزیه ای حرد گریم» یوش تر می می توان به چنین قضایای سادهٔ اولیه ای رسید روش «تجزیه ای می روش تأسیس قضایای پیچیده با ترکیب قضایای ساده و اساسی مورد

بخش 'تجزیدایِ' روش گالیله، شیوهای برای ممارست در تخیل و اندیشیدن بود. به این معنی که چه حرکات یا نیروهای سادهای را می توان تصور کرد که وقتی منطقاً با یکدیگر ترکیب شوند، تبیین علمی و علّی خاصی دربارهٔ پدیدهٔ پیچیدهای که باید تبیین شود، بهدست می دهند. گالیله این روش را بهشیوهای ماهرانه به کار برده بود، به این صورت که حرکاتی را تصور میکرد که قابل مشاهده نبودند، اما وقتی مفروض گرفته می شدند برای توضیح و تبیین حرکات پیچیدهٔ قابل مشاهدهای که وی می خواست آنها را توضیح دهد (مانند مسیر حرکت توپ شلیک شده) از لحاظ ریاضی کافی بودند.

پس میباید با این فرض آغاز کنیم که پدیدهٔ قابل مشاهدهای که نیازمند توضیح است، نتیجهٔ مرکب برخی عوامل سادهٔ مشاهدهناپذیر است و سپس باید در خیال خود بهدنبال چنان عواملی بگردیم که به حکم ترکیب دقیقاً منطق، ضرورتاً به ایجاد آن نتیجه بینجامند.

چگونه ممکن بود این روش در خدمت علم سیاست گرفته شود؟ علم سیاست در عین حال هم دشوارتر و هم ساده تر از علم مکانیک بود. دشوارتر بود زیرا با حرکات آدمیان در رابطه با یکدیگر سروکار داشت و این حرکات به ارادهٔ آنها بستگی پیدا میکند و می توان انتظار داشت کـه ارادهٔ آدمی بسیار پیچیده تر از هر نیرویی باشد که اجسام صرفاً مادی را به حرکت درمی آورد. از سوی دیگر ساده تر بود زیرا ما می توانیم نوعی شناخت بی واسطه نسبت به انگیزه ها و اراده های خودمان داشته باشیم، درحالیکه نمی توان نسبت به حرکت اجسام مادی دیگر چنین شناختی به دست آورد. «فلسفة مدنى قابل نمايش و اثبات است زيرا ما خود دولت را مىسازيم» <sup>۱</sup>.

نخستین پرسش هایی که علم سیاست باید بدان ها پاسخ دهد یکی این است که چه عواملی موجب می شود که جامعهٔ سیاسی به کارکرد خود ادامه دهد؟ و دیگر اینکه اگر بد کار کند، دلیل چیست؟ نمی توان پاسخ به این پرسش ها را آنچنانکه ساعت ساز با پیاده کردن اجزای ساعت در مورد ساعت درمی یابد، دریافت. اما می توان جامعه را در خیال خود یا به شیوه ای فرضی تجزیه کرد. این نکته ای است که هابز به روشنی در نظر داشت و از آن بهره گرفت. «زیرا همچنانکه در مورد ساعت و یا ماشین کوچکی مانند آن، جنس و شکل و حرکت چرخ ها را نمی توان به خوبی شناخت، مگر آنکه ساعت از هم تجزیه شود و جزء جزء مشاهده گردد؛ به هین سان برای تفحصی مگر آنکه ساعت از هم تجزیه شود و جزء جزء مشاهده گردد؛ به هین سان برای تفحصی مهر جدا سازیم، اما با این حال) آنها را چنان در نظر بگیریم که گویی تفکیک و تجزیه شده اند...»<sup>7</sup> به طور خلاصه، مرحله «تجزیهای» روش گالیله، وقتی در علم سیاست به کار رود، به معنی تجزیهٔ جامعهٔ سیاسی به حرکات اجزای آن (یعنی افراد انسان) و تجزیهٔ حرکات آنها به نوبهٔ خود به نیروهای متصور یا فرضی ساده ای است که، بر روی هم، بتوانند آن حرکات را تبین کند.

این نیروهای متصور یا فرضی می باید نیروهایی باشند که در نظر هر پر سشگر معقولی که زحمت غور در درون خویش را به خود بدهد، بدیهی و آشکار بنمایند. اگر این نیروها همان نیروهای بدیهی و آشکار باشند، در آن صورت شرط لازم برآورده می شود ــ یعنی آنها همان قضایای بدیهی و خود آشکار و سادهای هستند که وقتی مفروض گرفته شوند، خواه اخواه به قلیای پیچیده تری می انجامند که هابز برای تأسیس علم سیاستِ خود بدان ها نیاز داشت.

هابز بر این بتاور بود که نیروهای سادهای که خود در خیال خویش حرکات آدمیان را بدانها تقلیل داده بود، بدیهی و خود آشکارند. چنانکه در مقدمهٔ لویاتان میگوید:

هر کس به اندرون خویش بنگرد و تأمل کند که وقتی میاندیشد، ابراز عقیده میکند، استدلال مینماید، دچار بیم و امید میشود و غیره، در واقع چه میکند و به چه دلایلی آن کارها را انجام میدهد؛ به همان سان نیز می تواند اندیشه ها و امیال آدمیان دیگر را در مواقع مشابه دریابد و بشناسد ...[و] وقتی من شناخت خود از خویش را به شیوه ای سامان مند و روشن نظم بخشیده باشم، زحمتی که برای دیگران باقی می ماند آن است که آشکارا ملاحظه کنند که آیا آنها نیز چنان چیزهایی را در خود می یابند یا نه. زیرا این نوع نظریه، هیچ نوع اثبات و برهان دیگری ندارد.<sup>۳</sup>

هابز فرضيهٔ خود را براساس برداشت خويش از طبع بشر استوار كرد؛ اين شيوه بسياري را

۲. مبانی، صص ۱۱–۱۰.

خوش نيامد و هنوز هم نمى آيد ليكن ما نبايد آن را بدون تأمّل رد كنيم.

فرضيهٔ برجسته و روشن هابز اين بود كه حركت انسان ها را مي توان به اعرال دستگاهي مكانيكي تقليل داد كه مركب از اندامهاي حسى، عصبها، ماهيچهها، قوه تخيل، حافظه و تعقل است و در واکنش به تأثیر (یا تأثیر خیالی) اجسام بیرون از خود حرکت میکند. این دستگاه به نظر هابز، به معنای دقیق کلمه خودجنبان نیست، لیکن همواره در حال حرکت است، زیرا اشیای دیگر همواره بر آن تأثير مي گذارند. اما اين دستگاه به مفهومي نه چندان دقيق خودجنبان است زيرا در درون خود میل یا کوششی برای حفظ حرکت خویش، دارد. هابز فرض را بر وجبود انگیزمای درونی به ادامه حرکت قرار می داد و این انگیزه در اساسی ترین شکل خود به نظر او همان انگیزه پرهيز از مرگ بود. «هر کسي ... از مرگ ... دوري ميگزيند، و اين کار را به حکم انگيزه و ميلي طبيعي انجام مي دهد، همچنانكه سنگي ميل به سقوط دارد» <sup>۱</sup>. مي توان گفت كه همين انگيزه و ميل به ادامهٔ حرکت، تعیین کنندهٔ کل فعالیت بدن فرد انسان است زیرا کل فعالیت آن عبارت است از کوشش در جهت آنچه به حرکت دائمیاش یاری رساند و پرهیز از آنچه مانع از حرکتش گردد. این کوشش ها را می توان امیال و بیزاری های انسان خواند. پیچیده ترین و دقیق ترین کنش های انسان را مي توان به عنوان پيامدهاي عملكرد همين نظام مكانيكي بدن توضيح داد؛ البته نه بدين معنى كه همهٔ آنها را همچون اعمال بازتابی صرف و سادهای چون پلکزدن تلق کنیم، بلکه به این معنی که همهٔ کنش های آزادانه (یعنی ارادی) را نتیجهٔ فرایند تأمل یا محاسبه ای بدانیم که حافظه، تخیل، عقل و ادراک حسی را به کار میگیرد و همهٔ آنها را در خدمت حفظ امیال و یا دفع بـیزاریهـا قـرار مے دھد.

فرضیهٔ علمی چشمگیر هابز از این قرار بود. همهٔ کنش های آدمی را می توان به حرکت های اساسی و اولیهٔ بدن و ذهن تجزیه کرد؛ دانشمندان این حرکات را از نو به شیوه ای ترکیب میکنند که همه چیز را بتوان با آن توضیح داد. هابز بر این باور بود که خود این کار را انجام داده است. وی تصور میکرد که عوامل اساسی و اولیه ای که مفروض گرفته بود آنقدر بدیهی و خود آشکارند که هر پژوهندهٔ صادق می بایست آنها را بپذیرد. همچنین وی بر این باور بود که ترکیب عقلانی این عوامل آنقدر از حیث منطق درست است که هر پژوهندهٔ صادق می بایست با نتایج آن نیز موافق باشد. هابز که در مورد این دو نکته مطمئن و متقاعد بود نیازی نمی دید که خوانندگان خود را به دنبال خویش در مسیر طولانی حدسها و آزمون و خطای منطق پیچیده ای بکشاند که خود از مریق آن به مفروضات خویش رسیده بود. به سخن دیگر هابز ما را با خود به مرحله 'تجزیه ای' استدلال خویش نمی برد بلکه همراه با ما بلافاصله از مفروضات و استدلال ترکیبی آغاز میکند. منظور از این گفته تنها آن است که، همچنانکه در مورد اغلب نظریه های علمی پیش می آید، تر تیب منظور از این گفته تنها آن است که، هریانکه در مورد اغلب نظریه های علمی پیش می آید، تر تیب

مبانی، فصل ۱ بخش ۲، ص ۲۶.

بدینسان لوباتان با فصولی دربارهٔ اجزای گوناگون سازوکاری آغاز میشود که بدن آدمی به موجب آن عمل میکند. فصلهای اول تا پنجم به بحث از حس، خیال، رشتهٔ خیال، زبان و استدلال عقلی می پردازند. فصل ششم انگیزهها (یعنی امیال و بیزاریها) را تعریف میکند و نشان میدهد که چگونه حالات مختلف و شناخته شدهٔ ذهن که آدمیان را به انواع گوناگونی از عمل متایل می سازند، به وسیلهٔ امیال و بیزاریها قابل توضیح اند (و یا نتیجهٔ آنها هستند). همچنین نشان داده می شود که چگونه هر کنش اختیاری نتیجهٔ محاسبه و تأمّل درباره امیال و بیزاریهاست. پنج فصل می شود که چگونه هر کنش اختیاری نتیجهٔ محاسبه و تأمّل درباره امیال و بیزاری هاست. پنج فصل بعدی به تفصیل این مطلب می پردازند و نشان می دهند که چگونه آدمیان ضرور تاً متایل به تعامل اند و نسبت به یکدیگر عمل میکنند. تا پایان فصل یازدهم، بدین سان زمینه برای استناج این مطلب فراهم شده است که آدمیان چگونه باید رفتار کنند یعنی چه نوعی از جامعهٔ سیاسی را ایجاد کنند تا صلح و زندگی آسوده برایشان تأمین شود.

نظریهٔ سرشت آدمی در جامعه

به قیمت قدری ساده سازی خوب است در اینجا بکوشیم تا استدلال اصلی در تحلیل هابز دربارهٔ رفتار آدمیان نسبت به یکدیگر را باز نماییم. این استدلال عمدتاً در فصل های ششم تا یازدهم لوباتان یافت میشود، هر چند در هر مورد مراجعه به یکی دیگر از آثار وی که در آنها عبارات مشابهی، گاه نکتهای را به شیوهٔ روشن تری مطرح میکنند، سودمند خواهد بود. ارزش ایس کار نسبت به خطر ایجاد خدشه در مطالب، در صورتی بیشتر خواهد بود که بتوانیم بدان وسیله خط اصلی استدلال هابز را به روشنی مجزا سازیم به نحوی که دریابیم که آن استدلال مستلزم مفروضاتی بوده است که هابز خود آنها را آشکار نساخته است. وقتی این مفروضات روشین شوند، به تر می توان دربارهٔ اعتبار استدلال و نتیجه گیری های وی داوری کرد.

می توان بحث را با خواهش <sup>۱</sup>ها یا امیال<sup>۲</sup> آغاز کرد. 'میل' از یک لحاظ واژهٔ بهتری برای انتقال معنای مورد نظر هابز است زیرا معمولاً 'خواهش ها' را به معنایی حیوانی می گیریم درحالی که هابز این واژه را برای بیان همهٔ انواع خواست ها و امیال به کار می برد، چه امیال معطوف به لذت های فکری و غیرمادی و چه امیال مربوط به ارضای لذت مادی. با این حال واژهٔ «میل» آنقدر مبهم است که شاید بهتر باشد که همان واژهٔ 'خواهش' را به کار ببریم که به شیوهٔ آشکارتری در حوزهٔ فیزیولوژی جای می گیرد (و این جایی است که هابز برای آن در نظر داشت). نخستین قضیهٔ هابز را می توان چنین بیان کرد: «آدمیان به وسیلهٔ خواهش ها و بیزاری ها به حرکت در می آیند». البته این قضیه، آنچه را که هابز دربارهٔ 'سرچشمه های درونی حرکت های اختیاری' و فرایند محاسبه گری گفته بود، خلاصه و ساده می سازد.

اگر بخواهیم در زنجیرهٔ استدلال هابز قدری به عقب بازگردیم، می توان گفت که همهٔ کنش های

ارادی و اختیاری نتیجهٔ تفکر و تأملاند و این خود به معنی محاسبهٔ در ایس باره است که چه کنشهایی موجب ارضای خواهشهای فرد می شوند. اما هابز خود راه میانبری به ما نشان می دهد و می گوید که خواهش و بیزاری نامهایی برای بیان آن 'فعالیتی' هستند که «سرچشمههای آغازین جنبش در درون بدن آدمی است، پیش از آنکه آنها [خواهشها و بیزاریها] در قالب ... کنشهای مشهود، ظاهر شوند».<sup>۱</sup> به سخن دقیق تر حرکات درونی ما واکنشهایی به برخی حرکات از بیرون هستند: «آنچه واقعاً در درون ماست ... تنها حرکت است، که به واسطهٔ عمل اشیای بیرونی ایجاد می شود ... بدین سان وقتی عمل و تأثیر شیء از طریق چشمها، گوشها و دیگر اندامها به قلب می رسد، نتیجهٔ واقعی در آنجا چیزی جز حرکت یا فعالیت نیست که از خواهش یا بیزاری نسبت به شیء مرّک تشکیل می شود.»<sup>۲</sup>

اما چون اشیای خارجی دائماً بر روی انسان عمل میکنند، نادرست نیست اگر بگوییم (چنانکه هابز میگوید) که خواهش ها و بیزاری ها عواملی هستند که اعبال ارادی و اخبتیاری انسان را موجب میشوند.

وقتی در ذهن انسان خواهش ها و بیزاری ها، امیدها و بیم ها دربارهٔ امری واحد یکی پس از دیگری پیدا می شوند؛ و پیامدهای خوب و بد گوناگون انجام یا پر هیز از انجام فعل مورد نظر متوالیاً به درون ذهن ما می آیند؛ به نحوی که گاه میلی به آن کار داریم و گاه از آن بیزاریم؛ گاه امیدواریم که بتوانیم آن را انجام دهیم؛ گاه مأیوس می شویم و یا از اقدام بدان می هراسیم؛ در این احوال مجموعه خواهش ها، بیزاری ها، امیدها و بیم هایی که تا هنگام انجام فعل و یا تا وقتی که انجام آن نامکن دانسته شود، ادامه می یابند، همان چیزی است که ما تأمل و سنجش می نامیم ... در تأمل و سنجش، آخرین خواهش یا بیزاری که بلافاصله متصل به فعل یا ترک فعل است، همان چیزی است که ما اراده به معنی عمل اراده کردن (نه قوهٔ اراده) می خوانیم.<sup>۳</sup>

پس می توانیم قضیهٔ زیر را به عنوان نخستین قضیهٔ هابز دربارهٔ انگیزه انسان مطرح کرد: ۱. انسانها به واسطهٔ خواهش ها و بیزاری ها به جنبش درمی آیند. هابز بلافاصله پس از تأکید بر نیروی مرّکهٔ خواهش ها و بیزاری ها قضایای بسیار دیگری دربارهٔ امیال و خواهش ها مطرح میکند (ما در اینجا برای تسهیل مراجعه آنها را با ذکر شهاره به شیوهٔ زیر می آوریم).

۱.۱. نخست اینکه برخی امیال و خواهشها مانند میل به خوراک ذاتی هستند اما «بسیاری نیستند»: «بقیه که امیال مربوط به اشـیای خـاصانـد از تجـربه و از آزمـایش پـیامدهای آنهـا برمیخیزند...»<sup>۴</sup>

<sup>1.</sup> Leviathan, ch. 6. p. 23. 2. Ibid. p. 25.

۱.۲. دوم اینکه امیال و خواهش ها دائماً دگرگون می شوند و در نز د انسان های متفاوت، تفاوت میکنند: «و چون ساختار بدن هر انسانی دانماً در حال دگرگونی است، پس ممکن نیست که همان چيزها همواره در وي همان خواهش ها يا بيزاري ها را ايجاد كنند؛ همچنين همهٔ آدميان غي توانند در مطلوبیت تقریباً هیچ چیز واحدی اجماع داشته باشند.» <sup>۱</sup>

۱.۳. سوم اینکه خواهش ها وقفه ناپذیرند یعنی تا وقتی انسان زنده است، باید فعالیت داشته باشند: «... زندگی خود صرفاً حرکت است و هیچگاه نمی تواند خالی از میل و خواهش و یا ترس و یا احساس باشد».<sup>۲</sup> به سخن دیگر انسانها خواستار شادی و خرسندی<sup>۳</sup> هستند که به عنوان «توفیق مستمر در دستیابی به چیزهایی که آدمی در هر زمان میخواهد»<sup>۴</sup> تعریف میشود. این نکته بار دیگر در فصل یازدهم بیان میشود: «کسی که خواهش هایش به پایان رسیده باشد، همانند کسی که حواس و مخیلهاش متوقف شده باشد، دیگر نمی تواند زندگی کند. شادی و خبر سندی به معنی پیشروی مستمر میل و خواهش از چیزی به چیز دیگر است ...<sup>۵</sup>»

۱.۴. چهارم اینکه امیال و خواهش ها در نزد انسان های متفاوت از قوت یکسانی برخوردار نیستند. انسانهای متفاوت دارای «میل کمتر یا بیشتری به قدرت، به ثروت، به دانش و به شأن و مرتبت» در درون خود هستند. چنین «تفاوتی در میل و شهوت تا اندازهای ناشی از ساختان و بنیهٔ متفاوت بدن و تا حدی نیز محصول تربیت متفاوت است»؛ به سخن دیگر، «نه تنها ناشی از تفاوت در ویژگیهای بدنی آدمیان است بلکه از تفاوتهای آنها در آداب و رسوم و آموزش برمیخیزد».<sup>۶</sup>

با ترکیب قضایای سوم و چهارم، چنین برمی آید که همهٔ آدمیان می باید بلاوقفه در جستجوی تأمين و ارضاى اميال و خواهش هاى خود باشند، اما چون قوت خواهش ها در نزد كسان، متفاوت است، آدمیان متفاوت با سطوح مختلفی از قدرت، تروت، شأن و عزّت و غیره خرسند می شوند.

هابز وقتى بدينجا مىرسد به عرضهٔ تعريني از قدرت انسان روى مي آورد:

۲. «قدرت انسان (بهطور کلی) عبارت است از وسایل و امکانات فعلی وی برای دستیابی به  $^{\vee}$  امری ظاہر آ مطلوب در آبندہ».

از این قضیه و قضایای ۱.۳. و ۱.۴. چنین استنتاج می شود که:

۲. همگان می باید همواره بکوشند تا قدرتی به دست آورند، هر چند هر کسی لزوماً انگیزه ندارد. تا اندازهٔ دیگران به جستجوی قدرت بپردازد و یا در جستجوی قدرتی بیش از قدرت فعلی خود برآيد.

تا اینجا قضایای هابز هیچ جنبهٔ نگرانکننده یا هیاهوبرانگیزی ندارند. زیرا وی تا اینجا دربارهٔ رابطهٔ فعال انسان ها با یکدیگر و یا رابطهٔ قدرت آدمیان با هم سخنی نگفته است. این مطلب را هابز بلافاصله پس از تعریف قدرت انسان به نحوی که در بالا نقل کردیم پیش میکشد؛ وگرچه ایـن

1. Ibid.

- 2. Ibid. pp. 29-30.
- 5. Leviathan ch. 11, p. 47. 4. Ibid. p. 29.
- 7. Leviathan, ch. 10, p. 41.
- 3. Felicity
  - 6. Leviathan, ch. 8. 35.

مطلب حاوی فرض جدید مهمی است، ولی او آن فرض را چنان بی آب و تاب مطرح می کند که از نظر بسیاری از خوانندگان دور مانده است. البته هابز سه فصل بعد از این، در متن بحث از وضع طبیعی مفروض خود، دربارهٔ آن فرض به نحوی داد سخن می دهد که از نظر هیچکس نادیده نمی ماند. با این حال اینکه هابز آن فرض را در همین جا، یعنی در جایی که به وضوح دربارهٔ انسان های فعلاً موجود در جوامع واقعی سخن می گوید، مطرح می سازد، خالی از اهمیت نیست. اما شیوهٔ طرح بی سروصدا و بی آب و تاب آن فرض تازه و مهم در اینجا را نباید به تمایل هابز به پنهان سازی آن نسبت داد زیرا، چنانکه خواهیم دید، وی در نخستین تقریر نظریهٔ سیاسی خود (یعنی در اصول قانون) آن فرض را طی استد لال مشابهی آشکارا بیان می دارد. شاید در اینجا بدین بیان آشکار آن نبوده باشد.

این فرض جدید، صرفاً به شیوهای تلویحی، در توصیف دو نوع قدرتی که آدمیان دارند، یعنی قدرت اصیل یا طبیعی و قدرت ابزاری یا اکتسابی، بیان شده است.

قدرت طبيعي به معنى برترى توانايىهاى جسم يا ذهن است: مانند توانمندى، مىنش، خردمندى، قريحة هنرى، سخنورى، آزادمنشى [و] نجابت خارق العاده. [قدرتهاى] ابزارى قدرتهايى هستند كه يا بهواسطة همين [قدرتهاى طبيعى] و يا به حكم بخت و اقبال به دست مى آيند و ابزار و وسيلهاى براى كسب قدرتهاى بيشترى چون ثروت، آوازه، دوستان و لطف نهانى خداوند هستند كه آدميان آن را نيك بختى مى خوانند. <sup>1</sup>

آنچه در اینجا باید مورد توجه قرار گیرد این است که قدرت طبیعی آدمی، نه برحسب تواناییهای جسم و ذهن او بلکه به عنوان بوتری قوای هر کس نسبت به دیگر کسان تعریف می شود و نیز اینکه قدرتهای اکتسابی آدمی قدرتهایی هستند که به واسطهٔ آن برتری به دست می آیند. قدرت هر کس عبارت است از میزان برتری و فزونی تواناییها، ثروت، شهرت و دوستان او نسبت به دیگران. قبلاً دیدیم که قدرت هر کس معنوان امکانات و ابزارهای موجود او برای دستیابی به امری مطلوب در آینده تعریف می شود. بنابراین سخن هابز این است که تواناییهای فعلی هر کس برای دستیابی به امری مطلوب در آینده، بر حسب میزان برتری و فزونی تواناییها، ثروت و فرونی توانایی ها می شود و قرونی توانایی موجود او برای دستیابی به

این فرض بدیهی نیست و از هیچیک از اجزای پیشین استدلال هابز برنمی آید، مگر آنکه مفروضهٔ دیگری بدان افزوده شود. هابز خود این مفروضه را بهشیوهای آشکار در عبارت مشابهی در اصول قانون بر آن فرض میافیزایید. در آن عیبارت، وی نخست قیدرت انسیان را بهعنوان تواناییهای بدن و ذهن، بهعلاوهٔ قدرتهای دیگری که با کاربرد آن تواناییها بهدست می آیند، تعریف میکند و سپس میگوید: «و چون قدرت هر کس در مقابل اثرات قدرت دیگری مقاومت و ممانعت میکند، قدرت به سخن ساده چیزی بیش از فزونی قدرت یکی بر قدرت دیگری نیست». <sup>(</sup> مفروضهٔ جدید بدین قرار است:

۴. قدرت هر کس در مقابل اثرات قدرت دیگری مقاومت و ممانعت میکند. این مفروضه به نحوی چنان عمومی و کلی بیان میشود که میتوان به سخنی ساده قدرت هر کس را از نو بهعنوان بر تری و فزونی قدرت او بر قدرت دیگران تعریف کرد.

آیا این مفروضه بدیهی است؟ بهنظر هابز هر کس که به خود زحمت دهد و به درون جامعهٔ خویش بنگرد بر بداهت آن واقف میشود. هابز این مفروضه را نه به عنوان استنتاجی از مفروضات فیزیولوژیک خود بلکه به عنوان استنتاجی تعمیم یافته از مشاهده و تجربه توصیف میکند. وی در بقیهٔ فصل دهم لوباتان تحلیل گسترده ای از روابط قدرت میان انسان ها در جامعه [یعنی] از شیوه ای که آدمیان در عمل یکدیگر را ارزشگذاری میکنند، به دست میدهد. در طی این تحلیل آشکار میشود که هابز مشغول استنتاج قاعدهٔ کلی دیگری از مشاهدات خویش دربارهٔ جامعه است، به این شرح:

۵. کل قدرت اکتسابی عبارت است تسلط بر برخی از قدرت های آدمیان دیگر.

این قاعده یکی از نتایج قضیهٔ ۴ است به این معنی که چون همهٔ قدرت ها با یکدیگر در تضادند تنها راه کسب قدرت آن است که بر قدرت های متعارض با قدرت خود تسلط یابیم. در حقیقت، می توان گفت که قضایای چهارم و پنجم، چون هر دو به عنوان گزاره های کلی از مشاهده جامعه استنتاج شدهاند، متضمن یکدیگر نیز هستند. هر دو قضیه در این گفتهٔ هابز خلاصه شدهاند: «ارج یا ارزش هر کس، همچون سایر چیزها، همان قیمت اوست؛ یعنی به اندازهٔ همان بهایی است که برای استفاده از قدرتش داده می شود ...»

هابز با افزودن قضایای چهارم و پنجم که مبتنی بر مشاهدهٔ جامعهاند، به قضایای فیزیولوژیک پیش تر، نخستین قدم را در تبدیل نیاز انسان به قدرت از امری بیزیان به امری زیانبار برداشته است. پیش از جمع قضایای چهارم و پنجم، طلب قدرت، بیزیان و یا دستکم خنثی بود. درست است که قضیهٔ ۱.۴ مبنی بر اینکه خواست برخی از کسان از برخی دیگر بیشتر است، ممکن است به کوششی از جانب ایشان برای کسب مطلوب خود از طریق تصاحب برخی از قدرتهای کسان دیگر بینجامد، لیکن ضرورتاً به چنین نتیجه ای منجر نمی شود؛ و حتی اگر منجر شود، لزوماً موجب آن نمی شود که همگان درگیر نزاع رقابت آمیز بی پایانی برای کسب قدرت با دیگران و بر ضد ایشان شوند، زیرا گفته می شود که برخی از کسان نسبت به دیگران در سطح پایین تری از لذت و ارضا، خرسند می شوند. اما وقتی قضایای چهارم و پنجم جمع شوند، وضع قدری فرق می کند. زیرا در آن

۱. اصول قانون، بخش ۱، فصل ۸، ص ۲۶.

صورت، چون به موجب قضیهٔ ۱.۴ برخی از کسان خواهان قدرت بیشتری هستند و معنای این قدرت به موجب قضیهٔ ۴ طلب امور مطلوب بیشتری در آینده است، و نیز چون به حکم قضیهٔ ۵کل قدرت اضافی دستیافتنی، عبارت است از تسلط بر برخی از قدرتهای دیگران، پس نتیجهای که بهدست می آید این است که چنین آدمیانی خواهان حکم و سلطه یعنی انتقال برخی از قدرتهای دیگران به خویش هستند. این وضع به خودی خود ضرورتاً بدانجا نمی انجامد که همگان درگیر منازعهای برای قدرت شوند، زیرا همان میزان از انتقال قدرتها ممکن است مساعد حال انسانهای میانه رویی باشد که به حکم طبع خود در سطح پایین تری از لذت و ارضا، خر سند شوند. با این همه هابز تأکید داشت که نزاع رقابت آمیز برای اعمال قدرت نسبت به دیگران، قاعدهای کلی و عمومی است. پس معلوم می شود که هابز فرض دیگری را نیز در نظر داشته است: و آن اینکه: ۶. امیال و خواهش های برخی کسان حد و مرز ندارد.

زیرا اگر خواهش های آنها محدود می بود، ممکن بود نوعی توافق حاصل شود به این صورت که آنها خواست هایشان بر آورده می شد و بقیهٔ مردم نیز با سطح معتدل تری از ارضای و امیال شان می ساختند. تنها در صورتی که امیال و خواست های برخی کسان بی حد و مرز باشد، دیگران ضرور تاً به مقاومت برانگیخته می شوند تا از انتقال برخی از قدرت های خویش ممانعت کنند (و تنها راه مقاومت آن است که درگیر نزاع برای قدرت شوند).

با توجه به همین فرض اخیر (۶) نتیجه گیری هابز به شرح زیر حاصل می شود:

۷. «پس در وهلهٔ نخست تمایل عمومی همهٔ آدمیان را جستجوی همیشگی و خستگیناپذیر قدرت بعد از قدرت میدانم که تنها در مرگ پایان می پذیرد. و علت این امر همواره آن نیست که آدمی خواهان لذتی عمیق تر از لذتی است که پیشاپیش به دست آورده است؛ و یا ایـنکه آدمـی نمی تواند با قدرت معتدل تری خرسند شود؛ بلکه علت آن است که آدمی نمی توانـد بـدون کسب قدرت بیشتر، قدرت و ابزارهایی را که در حال حاضر برای بهزیستی در اختیار خود دارد، تضمین کند.» <sup>۱</sup> همهٔ مردم چه آنان که خواهشهای معتدلی دارند و چه آنهایی که دارای خواستهای افراطی و نامعتدلی هستند، ضرورتاً به درون منازعهٔ رقابت آمیز بی پایانی بر سر قدرت با دیگران کشیده می شوند و یا دست کم از قدرتهای خود مراقبت میکنند تا تحت تسلط دیگران در نیایند.

بزرگ ترین نتیجه گیری هابز از تحلیل سرشت انسان همین است. وی تنها میبایست فرض خود دربارهٔ بیزاری ذاتی انسان از مرگ، و فرض دیگری دربارهٔ توانایی انسان در تشخیص نـفع و مصلحت درازمدت خویش و رفتار براساس آن به شیوهای روشن بینانه تر از گـذشته را، بـه آن نتیجه گیری عمده و اساسی بیفزاید تا به نظریهٔ تجویزی خـود در خـصوص ضرورت اطـاعت و فرمانبرداری از حاکم پراقتدار دست یابد. از آنجا که همین نتیجه گیری دربارهٔ تلاش ضرورتاً رقابت آمیز انسان برای قدرت، چنین نقش عمدهای در بقیهٔ دستگاه نظری هابز ایفا میکند، بهتر است یادآور شویم که این استنتاج مبتنی بر قواعد کلی و عامی است که وی از مشاهدهٔ رفتار آدمیان در جامعه تحصیل کرده است؛ یعنی به هیچ روی مبتنی بر احکام مشابهی نیست که بعدها (در فصل سیزدهم لویاتان) دربارهٔ رفتار ضروری آدمیان در وضع طبیعی مفروض خود بیان داشته است، وضعی که در آن بر طبق فرض وی هیچ جامعهٔ سیاسی و هیچ اقتدار قانونگذار و مجری قانونی در کار نیست. تصویر هابز از شیوهٔ رفتار آدمیان در چنان وضع فرضی به حکم ضرورت، آنقدر گیرا و روشن است که خوانندگان اغلب در نمی یابند که وی در واقع پیش تر کل نظریهٔ خود را دربارهٔ رفتار انسان در جامعهٔ سیاسی مطرح کرده بود. تمام آنچه تا بدینجا گفته ایم در یازده فصل اول لویاتان یعنی پیش از آنکه اصلاً سخنی از وضع طبیعی به میان آمده باشد، مطرح شده است.

این واقعیت که نتیجه گیری کلی هابز دربارهٔ جستجوی رقابت آمیز انسان در پی قدرت براساس تعمیم رفتار آدمی در جامعه بهدست آمده است، از این جهت مهم است که نشان می دهد الگوی ذهنی هابز از جامعه تنها با جامعهٔ بورژوایی بازاری انطباق دارد، قطع نظر از اینکه خود از این امر آگاه بوده باشد یا نه. به این مطلب می توان به سهولت پی برد. جامعهای که هابز به منظور رسیدن به قضایای چهارم و پنجم، روابط موجود در آن را تعمیم می بخشد، جامعهای است که در آن همگان همواره برای قدرت با دیگران رقابت می کنند. قدرت هر کسی مانع و رادعی در مقابل قدرت طلبی دیگران است و این واقعیت چنان فراگیر است که می توان به سادگی گفت که قدرت هر کسی، همان بر تری و فزونی قدرت او نسبت به قدرت دیگران است (قضیهٔ ۴). هر کسی میکوشد برخی از قدرتهای دیگران را به خود منتقل کند و یا در مقابل انتقال برخی از قدرتهای خود به دیگران مقاومت کند، و این کار را نه با کاربرد زور آشکار بلکه به شیوهای بازاری انجام می دهد که در آن، ارزش هر کس «معادل جهایی است که برای استفاده از قدر تش داده می شود».

حتی اگر هابز نمیگفت که ارزش هر کس بدین شیوهٔ بازاری تعیین میگردد، باز هم ضرورت آن بر ما آشکار میبود. زیرا حفظ و تأمین استقرار چنین جامعهٔ کاملاً رقابت آمیزی در صورتی که اعضای آن دائماً در پی اعمال سلطه و استیلای قهر آمیز بر دیگران و یا مقاومت در مقابل سلطهٔ قهر آمیز آنها میبودند، نانمکن میشد. جامعهای که ویژگی اصلی آن رقابت همگانی برای قدرت در برابر دیگران باشد تنها در صورتی میتواند، حتی برای مدت بسیار اندکی، استمرار و تداوم یابد، که در آن شیوه های قانونی و صلح آمیزی برای انتقال برخی از قدرت های کسانی به کسان دیگر معمول باشد و همگان به شیوه می صلح آمیز مشغول انتقال قدرت دیگران به خود و یا مقاومت در مقابل آن باشند؛ الگوی جامعه مورد نظر هابز چنین است. در جای دیگری نشان داده ایم که الگوی بازار سرمایهداری تنها الگویی است که چنین مقتضیاتی را برآورده میسازد.<sup>۱</sup> بدینسان حتی اگر شواهد دیگری در این خصوص در دست نبود که در نظریهٔ هابز الگوی جامعهٔ بورژوایی مسلم فرض شده است (شواهد دیگر را بعداً بررسی میکنیم) باز هم می توانستیم نشان دهیم که هابز بدون در نظر گرفتن الگوی جامعهٔ بورژوایی، نمی توانست به نتیجه گیری خود در خصوص حرکات ضروری آدمیان در جامعه دست یابد.

طبيعت و قرارداد

تا اینجا هابز دو قضیهٔ اساسی دربارهٔ سرشت انسان در جامعه مطرح کرده و در جایی آنها را به عنوان «دو فرض بسیار قطعی دربارهٔ سرشت انسان»<sup>۲</sup> توصیف نموده است. قضیهٔ اول که چنانکه در بالا دیدیم، به واسطهٔ سلسلهٔ درازی از استدلالات مبتنی بر مفر وضات فیزیولوژیک و مشاهدات اجتماعی به دست آمده است، این است که آدمیان ضرور تاً درگیر نزاع وقفه ناپذیری بر سر قدرت با یکدیگر هستند. قضیهٔ دوم نیازی به سلسلهٔ درازی از استدلال نداشت و هابز آن را بدیهی و یا نتیجهٔ مستقیم نخستین فرض خود یعنی این فرض می دانست که «زندگی حرکت است». بر طبق قضیهٔ دوم «هر کس ... از آنچه بد و ناخوشایند است، به ویژه از مهم ترین بلیهٔ طبیعی که همان مرگ باشد، میگریزد: و این کار را به حکم نیروی طبیعی خاصی انجام می دهد، همانند همان نیرویی که به سقوط سنگ می انجامد.»<sup>۳</sup>

حال باید دید که چگونه هابز از این دو قضیه به اثبات استدلال معروف خود در این خصوص رسید که تنها راهی که آدمیان برای پرهیز از مرگ و تأمین امکان زندگی آسوده برای خویشتن دارند آن است که وجود قدرت دائمی حاکمهای را تصدیق کنند، قدرتی که همگان در مقابل آن بی قدرت خواهند بود. هابز این کار را از طریق مجموعهای از استدلالهای انتزاعی انجام داد. بنا به این گونه استدلال اگر آدمیان در وضع فرضی خاصی می بودند در آن صورت حقوقی می داشتند، قانون خاصی را می پذیر فتند و بنابراین به نوع خاصی از قرارداد و توافق می رسیدند. بدین شیوه بود که وی مفاهیم معروف نظریهٔ خود یعنی وضع طبیعی، حق طبیعی، قانون طبیعی و قرارداد اجتماعی را

هابز احتالاً میتوانست بدون توسل به همهٔ این مفاهیم استدلال خود را عرضه کند؛ احتالاً میتوانست استدلال خود را بلاواسطه از قضایایی که پیش تر اثبات کرده بود، آغاز کند. در آن صورت میتوانست استدلال کند که نیروی بالقوه ویرانگرِ نزاع سراسری افراد برای قدرت، ک ویژگی جامعهٔ موجود (و هر جامعهٔ دیگری) است، آنقدر زیاد است که لاجرم بهدلیل تىرویج خشونت به فروپاشی مکرر جامعه می انجامد؛ و چون این وضع خطر مرگ خشونت آمیز را افزایش

<sup>1.</sup> C. B. Macpherson, The Political Theory of Possessive Individualism. (1962), ch. II, sec 3.

<sup>2. &#</sup>x27;duo certissima naturae humanae postulata', De Cive, p. 139.

میدهد، پس میتوان انسانهای خردمند و دوراندیش را مجاب کرد که انتقال کل قدرتی که حاکم برای پیشگیری از آن وضع لازم بداند، به وی ضرورت دارد. اما هابز بهجای آنکه بدین شیوه استدلال کند، به شیوهٔ انتزاع منطق متوسل شد کـه بیشک بـهوی امکـان مـیداد تـا استدلال چشمگیرتر و گیراتری عرضه بدارد. بهعلاوه این شیوهٔ استدلال بـا روش تخییل آمیز رایـج در دانشهای سدهٔ هفدهم کاملاً سازگار بود، هرچند گاه به کجفهمی هایی می انجامید.

هابز در فصل سیزدهم لویاتان وضعی فرضی را مطرح میکند که عموماً «وضع طبیعی» خوانده میشود. (وی در لویاتان این عنوان را به کار نبرده هر چند در مبانی آن وضع را به همین عنوان خوانده است). این وضع فرضی وضعی است که در صورت فقدان هرگونه قدرت عمومی محدودکننده و هر نوع قانون و یا امکانی برای اجرای قانون، متصور میشود. هابز با تکیه بر آنچه پیش تر دربارهٔ رفتار قهری آدمیان در جامعه گفته است، به آسانی نشان می دهد که در صورت رفع هرگونه. محدودیتی همگان همواره در معرض حملهٔ خشونت بار دیگران به جان و مال خود قرار می گیرند. در نتیجه زندگی مدنی نامکن و زندگی کلاً مخاطره آمیز می شود. در آن وضع:

مجالی برای کار و کوشش نخواهد بود؛ زیرا ثمرهٔ آن نامعلوم است؛ در نتیجه کشت و کار زمین؛ و نیز دریانوردی ممکن نخواهد بود؛ از کالاهایی که از طریق دریا وارد می شوند استفادهای نخواهد شد؛ ساختهانهای راحت و جاداری در کار نخواهد بود؛ ابزارهای لازم برای حرکت دادن و منتقل کردن اشیای سنگین به دست نخواهد آمد؛ هرگونه دانشی دربارهٔ سطح کرهٔ زمین، دربارهٔ زبان، هنرها و ادبیات منتنی خواهد شد؛ دیگر جامعهای در کار نخواهد بود؛ و بدتر از همه، ترس دائمی و خطر مرگ خشونت بار ظاهر خواهد گشت؛ و زندگی آدمیان خالی، مسکنتبار، زشت، ددمنشانه و کوتاه خواهد شد.

آدمیان متمدن ضرورت خروج از چنین وضعی را درمی یابند. هابز آگاه است که چنین آدمیانی هیچگاه در چنان وضعی نبوده اند؛ به نظر او مردمان وحشی در وضع طبیعی به سر می برند، ولی مردمان متمدن تنها در شرایط و دوره های جنگ داخلی بدان وضع نز دیک می شوند. اما نکتۀ مورد نظر هابز در پرورش این مفهوم نظری آن بود که به کسانی که منظور وی از «ایت گونه استنتاج براساس امیال و حالات نفسانی»<sup>۲</sup> را درمی یابند نشان دهد که در جهت حفظ مصلحت و منفعت خود به عنوان مردمانی متمدن هر چه لازم است انجام دهند تا به چنان وضع طبیعی یا هر وضعی همانند آن گرفتار نشوند. هابز در استدلال خود از ترکیبی از خواهش ها و امیال (مثل «ترس از مرگ؛ میل به ... زندگی آسوده») و عقل «که راهنای اصول مصلحت آمیز صلح است» برای تشویق آدمیان بدان کار، بهره برداری می کند.

در اين مرحله هابز مفهوم حقوق طبيعي و قوانين طبيعي را مطرح ميكند. معناي اين دو مفهوم

<sup>1.</sup> Leviathan. ch. 13. p.62. 2. Ibid. p. 63.

مقدمه به قلم سی. بی. مکفرسون 🏾 ۴

برطبق تعریف وی با هر معنایی که در گذشته داشتند، بسیار متفاوت است. با این حال طرح آنها در متن بحث از وضع طبیعی فرضی و غیرواقعی، به معانی آنها آسیب می رساند.

حق طبیعی به این صورت تعریف میشود: «آزادی هر کس برای کاربرد قدرت خود بهشیوهای که خودش میخواهد در جهت حراست از وجود خویش، یعنی در جهت حفظ جان خود؛ و به تبع آن انجام هر عملی که به تشخیص رأی و عقل آدمی مناسب ترین وسیله برای رسیدن بـه هـدف باشد.» <sup>۱</sup> هابز این حق را تنها در وضع طبیعی به طور کامل معمول و ممکن می داند:

و چون وضع انسان (چنانکه در فصل پیشین گفته شد) وضع جنگ همه بر ضد همه است؛ و در آن وضع هر کس از عقل خودش پیروی میکند؛ و هر کس می تواند از هر چیزی که به وی یاری رساند در پاسداری از زندگی خویش در مقابل دشمنان خود بهرهبرداری کند، پس چنین برمی آید که در چنین وضعی هر کس نسبت به همه چیز حق دارد، حتی نسبت به بدن دیگری.<sup>۲</sup>

البته لازم نیست زمینهٔ بحث از حق طبیعی فرد تا این اندازه محدود باشد؛ یعنی لازم نیست حق طبیعی به وضع طبیعی فرضی و خیالی پیوند داده شود. درست است که تنها در چنین وضع طبیعی، حق زندگی متضمن حق انجام هر نوع عمل و هر گونه اقدامی و «تصرف، استفاده و بهرهبرداری»<sup>۲</sup> از هر چیزی و تهاجم نسبت به هر کسی است. ولی حق زندگی را می توان (دست کم به عقیدهٔ هابز) از انگیزهٔ درونی هر کسی برای زنده ماندن، بلاواسطه استنتاج کرد. وجود آن حق به دلیل وجود چنین انگیزهای است. این نکته به روشنی تمام در اصول قانون بیان شده است:

و بههمینسان ضرورت و نیاز طبیعی آدمیان را بر آن میدارد آنچه را برایشان خوب است (bonum sibi) طلب کنند و از آنچه برایشان زیانبار است، و بیش از همه از آن دشمن طبیعی هولناک [یعنی مرگ] بگریزند که از قراری که میدانیم موجب از دست رفتن کل قدرتها و همچنین ایجاد بیشترین دردهای جسمانی در آن هنگام میگردد؛ پس برخلاف عقل نیست که آدمی آنچه را که در توان دارد برای حفظ جان خویش در مقابل مرگ و درد انجام دهد. و آنچه برخلاف عقل نباشد، آدمیان حق میخوانند...<sup>۴</sup>

این انگیزه نه تنها در انسان در وضع طبیعی بلکه در انسان بهطور کلی فعال است؛ حق طبیعی از آنِ انسان است.

این گفته در مورد قانون طبیعی نیز صادق است. این قانون قاعدهای تجویزی و هنجاری است که هر انسان خردمندی چه در وضع طبیعی باشد و چه خارج از آن وضع، ضرورتش را درمی یابد.

۴. همان، صص ۵-۵۴.

<sup>1.</sup> Leviathan, ch. 14, p. 64. 2. Ibid.

۳. ا**صول قانون،** بخش ۱، فصل ۱۴، ص ۵۵.

«قانون طبیعی ... اصل یا قاعده ای کلی است که به واسطهٔ عقل کشف می شود و به حکم آن آدمی از انجام آنچه مخرّب زندگی وی باشد و یا وسایل پاسداری از آن را از میان ببرد، و نیز از عدم اقدام به آنچه به نظر او زندگی را به بهترین شیوه حفظ می کند، منع شده است.» `

اگر آدمیان در وضع طبیعی می بودند، همین قانون طبیعی به آنها حق می داد تا حق طبیعی خود را به کامل ترین شکل اعبال کنند: یعنی به هر کس دیگر تجاوز و تعدی کنند. لیکن همان قانون ایجاب می کرد که وسیله ای بهتر از این برای صیانت خود بیابند. همین شرط اخیر است که هابز در فصل چهاردهم مورد تأکید قرار می دهد و از آن دومین قانون طبیعی خود را استنتاج می کند: «هر کس باید مایل باشد در صورتی که دیگران نیز مایل باشند، به منظور تأمین صلح و دفاع از خویش به شیوه ای که خود لازم می داند، از حق خود نسبت به همه چیز صرفنظر کند و به همان میزان از آزادی در مقابل دیگران قانع باشد که خود همان را برای دیگران در مقابل روا و بحاز دارد.»<sup>۲</sup>

پس انسان خردمند، اگر در وضع طبیعی به سر برد، درمییابد که میباید از حقوقی که در آن وضع دارد، (یعنی حق انجام و تصرف هر چیزی و تجاوز به هر کسی) دست بکشد، به شرط آنکه هر کس دیگر نیز در همان حال همان کار را انجام دهد (زیرا در غیر این صورت چنان کسی «خود را در معرض صید» همهٔ کسان دیگر قرار خواهد داد).

چنین کاری آشکارا نیازمند توافق یا قرارداد یعنی عملی هماهنگ خواهد بود که به موجب آن همگان از حقوق طبیعی خود در عین حال صرفنظر کنند. اما صرف توافق در خصوص وانهادن آن حقوق فایده ای نخواهد داشت. زیرا در آن صورت هم باز آدمیان موجوداتی حریص خواهند بود و ممکن است برخی از حقوق قدیم خود را، هر زمان که سودی فوری در اعادهٔ آنها ببینند، بازستانند. بنابراین آدمیان می باید غیر از اینکه دربارهٔ وانهادن حقوق طبیعی خود توافق می کنند، کار دیگری نیز انجام دهند. یعنی اینکه می باید آن حقوق را به شخص یا هیأتی منتقل کنند که بتواند با حق استفاده از کل قوای مرکب همهٔ اصحاب قرارداد، آن توافق را الزام آور سازد و آنها را بدان پایبند نماید. زیرا «میثاق ها بدون ششیر صرفاً حرف اند و قدرتی در تأمین امنیت هیچکس ندارند».

بنابراین انسانهای خردمندی که در وضع طبیعی باشند، درمییابند که نه تنها میبایست حق خود نسبت به هر چیزی را واگذارند، بلکه همچنین میباید حقوق طبیعی خود برای صیانت از خویش را نیز به مرجع اقتداری منتقل کنند. انتقال چنین حقوق و قدرتهایی است که احساس تکلیف و التزام فرد نسبت به آن مرجع اقتدار را ایجاد میکند: «وقتی کسی ... حق خود را واگذار کرده باشد؛ در آن حال گفته میشود که وی مکلف یا ملزم است که مانع از آن نشود که کسانی که چنان حق بدیشان واگذار و یا وانهاده شده است، از فواید آن بهرهمند شوند؛ و همچنین وی مکلّف و موظف است که عمل ارادی و آزادانهٔ خود [در انتقال حق] را ملغی و باطل نسازد...»<sup>†</sup>. شخص یا

<sup>1.</sup> Laviathan, ch. 14, p. 64. 2. Ibid. pp. 64-5.

<sup>3.</sup> Leviathan, ch. 17. p. 85.

<sup>4.</sup> Leviathan, ch. 14, p. 65.

هیأتی از اشخاص که چنین حقوقی به آنها واگذار شود، حاکم خواهند بود؛ و تصمیم گیری در این باره که حاکم به چه میزانی از قدرتهای مردم نیازمند است، بر عهدهٔ خود حاکم است، زیرا در غیر این صورت حاکم نمی تواند از داشتن قدرت کافی برای اجرای قرارداد و پاسداری از صلح مطمئن باشد. بدینسان هابز استدلال خود را به فرجام می رساند و نشان می دهد که اگر آدمیان در وضع طبیعی می بودند، تنها کار معقولی که باید انجام می دادند کوشش برای خروج از آن وضع بود و تنها راه برون رفت از آن وضع نیز انتقال کل حقوق و قدرتهایشان به شخص حاکم می بود.

اما آدمیانی که از جانب هابز تحریض و ترغیب می شدند تا وفاداری و التزام کامل خود نسبت به شخص حاکم را تصدیق کنند، مردمان همعصر خود او یعنی انسان های متمدنی بودند که در وضع طبیعی به سر نمی بردند. پیام هابز به آنها چه بود؟ تنها پیامی که ممکن است وجود داشته باشد این است که اگر ایشان وفاداری و التزام کامل خود به شخص حاکم را تصدیق نکنند، در آن صورت در معرض خطر سقوط به وضع طبیعی قرار می گیرند. بنابراین باید، بنا به مصلحت خودشان، تعهد و وفاداری کامل خود به شخص حاکم را بود به شخص کام را تصدیق نکنند، در آن صورت در

هابز از معاصران خود نمی خواست که قراردادی منعقد کنند، بلکه تنها خواهان آن بود که همان التزام و تکلینی را بپذیرند که در صورت انعقاد قرارداد اجتماعی می پذیر فتند. هابز با مر دمانی که در وضع طبیعی به سر برند، سخن نمی گفت بلکه مخاطبین او کسانی بودند که در جامعۀ سیاسی ناقص و نارسایی یعنی در جامعه ای زندگی می کردند که ضامن امنیت و زندگی آسوده نبود (و شاهد این گفته تمایل چنین جامعه ای به سقوط در وضع جنگ داخلی بود). هابز می خواست به مر دمان زمانۀ خود نشان دهد که برای تأسیس جامعۀ سیاسی نسبتاً کامل تری که برای همیشه از خطر اغتشاش داخلی فارغ باشد، چه کار باید بکنند.

در توجیه دولت حاکم هابز خود اعتقاد داشت که استدلال قانعکنندهای عرضه کرده است. وی پیشاپیش به برخی از ایرادات آشکاری که پیشبینی میکرد بر او وارد کنند، پاسخ گفت: بزرگ ترین ایراد، به عملکرد واقعی مربوط میشود؛ وقتی می پرسند که اتباع حکومت کی و کجا چنین قدرتی را پذیرفتهاند. اما می توان از چنین کسانی پرسید که کی و کجا کشوری وجود داشته است که مدتی مدید از فتنه و اغتشاش و جنگ داخلی فارغ بوده باشد. در بین ملت هایی که دولتشان قدیمی است و هیچگاه دولت آنها جز از طریق جنگ خارجی سرنگون نگشته است، اتباع هیچگاه در مورد قدرت حاکم نراع و اختلاف پیدا نمیکردند.<sup>۱</sup> سپس هابز ایراد مربوط به عملکرد گذشتهٔ آدمیان را با اشاره به اینکه عملکرد گذشته ممکن است نتیجهٔ جهل و نادانی دوران گذشته باشد، رد میکند:

اما به هر حال ایراد و استدلالی که مبتنی بر عملکرد آدمیان باشد، اگر به کنه موضوع پی نبر ده باشد و با دلایل عقلانی، علت ها و سرشت دولت را نسنجیده باشد و همواره گرفتار نارسایی هایی باشد که از چنان جهلی ناشی می شود، بی اعتبار است. زیرا اگر هم در همهٔ مناطق جهان مردمان خانه های خویش را بر روی شن بنا کنند، نمی توان از آن چنین استنباط کرد که باید چنان کنند. مهارت در ایجاد و حفظ دولت، دارای قواعد خاصی است، همچنانکه حساب و هندسه قاعده دارند؛ و مانند (بازی تنیس) تنها مبتنی بر عملکرد نیست؛ و مردمان تهیدست فرصت آن را ندارند و آنان که فرصت دارند تاکنون کنجکاوی و یا روش لازم برای کشف آن قواعد را نداشته داند. <sup>۱</sup>»

هابز همین نکته را ده فصل بعد هم مطرح میکند: به گفتهٔ او آنان کـه اسـتدلال مـیکنند کـه هیچگونه اصول و قواعد کافی و مفیدی برای حفظ قدرت حاکمه وجود ندارد، زیرا تاکنون دربارهٔ چنین قواعدی اتفاقنظری وجود نداشته است،

غلط استدلال میکنند؛ مثل آنکه مردمان وحشی امریکا بگویند که چون تاکنون عہارت و بنای دیرپایی ندیدهاند پس هیچگونه مبانی یا اصول عقلانی برای ساختن عہارتها وجود ندارد به نحوی که آن عہارات به اندازه مصالح خود دوام آورند. گذشت زمان و جد و جهد هر روزه دانش و معرفت جدیدی تولید میکنند. و همچنانکه فن بنای ساختانهای خوب و دیرپا از اصولی عقلانی استنتاج میشود که مردمان کوشایی که مدتها ماهیت مصالح و مواد ساختانی و آثار مختلف اشکال و نسبتها را در طی دوران دراز آشنایی آدمیان با فن معاری (هر چند در آغاز به شکلی ابتدایی) مطالعه کرده بودند، یافتهاند؛ به همین سان مدتها پس از آنکه آدمیان دست به ایجاد دولتهای ناقصی زدند که متایل به سقوط به وضع بی نظمی بودند، می توان از طریق تأمل و تفکر محدّانه اصولی عقلانی را یافت و بدین وسیله بنیاد آنها را مستدام ساخت (مگر آنکه مورد تهاجم خارجی قرار گیرند) و من در این گفتار همین اصول عقلانی را مطری کردهام ...<sup>۲</sup>».

ایراد احټالی دیگری که هابز پیش بینی میکرد مربوط به عملکرد و فایدهٔ آیندهٔ آن اصول بود. «اما باز هم میگویند که گرچه ممکن است آن اصول درست باشد، اما مردم عامی به اندازهٔ کافی مقدمه به قلم سی. بی. مکفرسون ۴۳

ظرفیت و توانایی ندارند تا آنها را دریابند».<sup>(۱</sup> اگر این ایراد بیجواب میماند، میتوانست اساس کل نظریهٔ هابز را در هم بریزد، زیراکل آن نظریه بستگی بدین پیدا میکرد که همگان به اندازهٔ کافی به اصول مورد نظر او متقاعد و مجاب شوند تا بتوانند اقتدار شخص حاکم را به شیوهای عقلانی و بهطور مستمر بپذیرند. هابز به این ایراد چنین پاسخ میدهد: «ذهن مردم عامی، اگر بهواسطهٔ وابستگی به اصحاب قدرت مشوب نگشته و یا بهواسطهٔ نفوذ علمای دین مغشوش نشده باشد، مانند کاغذ سفیدی است که برای دریافت هر آنچه مراجع اقتدار عمومی بر روی آن نقش ببندند،

ملتها را ترغیب میکنند تا بدون اعتراض اسرار عظیم مذهب مسیح را که فراسوی عقل اند بپذیرند؛ و میلیون ها نفر به این باور کشانده می شوند که جسم واحدی ممکن است در عین حال در مکان های متعدد و بی شهار باشد و این نیز خلاف عقل است؛ پس آیا برخی کسان را یارای آن نیست تا از طریق تعلیم و تبلیغ و تحت حمایت قانون آنچه را که کاملاً هماهنگ با عقل است تا بدان حد که هر انسان بی تعصبی تنها با شنیدنش، آن را می پذیر د و فرامی گیرد، مقبول سازند؟

واقعی ترین و آشکار ترین ایرادی که هابز پیش بینی می کرد این بود که مردم وقتی خود را کاملاً مطیع و منقاد قدرت حاکمه سازند، دچار وضع بی قدرتی و ناتوانی کامل می شوند، ولی چون هنوز موجوداتی حریص و پرانگیزه هستند، نمی توان انتظار داشت که آن وضع را تحمل کنند: «... کسی ممکن است در اینجا ایراد کند که وضع اتباع بسیار ناخوشایند می شود، زیرا برای شهوات و دیگر امیال غیر عادی ایشان نامطلوب است و یا کسانی را که قدرت نامدودی در دست خود داشته اند، خوش نمی آید»<sup>۳</sup>. پاسخ فوری هابز به این ایراد، این نکته ساده بود که «وضع انسان هیچگاه کاملاً حکومت گریبانگیر مردم به طور کلی شود بدبختی ها و مصائب هولنا کی است که همراه با وقوع جنگ داخلی رخ می نمایند ...»<sup>۴</sup> هابز در ادامهٔ مطلب استدلال می کند که حکام نمی خواهند به اتباع خود آسیب رسانند زیرا قدرت حاکم در قوت و توانمندی اتباع نه به می خواه به اتباع خود

اما پاسخ کامل هابز به این ایراد بعداً در هنگام توصیف وظایف حکم از نظر وی، ظاهر می شود. وظیفهٔ حاکم تأمین «امنیت مردم» است و منظور از امنیت نه صرفاً صیانت حیات «بلکه همچنین همهٔ خرسندی ها و بهره مندی های زندگی است که هر کس باید از طریق کار و کوشش قانونی، و بدون ایجاد خطر یا آسیبی برای کشور، برای خود تحصیل کند». در اینجا هیچگونه سخنی از دولت رفاهی در کار نیست؛ وضع کاملاً فر دگرایانه است:

<sup>2.</sup> Leviathan, ch. 30, pp. 176-7. 3. Ibid. ch. 18, p. 94.

Ibid.
 Ibid.

منظور آن است که این کار نه از طریق اعمال توجه و رعایت نسبت به افراد به میزانی بیش از صیانت ایشان از آسیبها، بههنگامی که به چنان آسیبهایی گرفتار شوند؛ بلکه از طریق تأمین نظارت عمومی به وجهی که هم از لحاظ نظری و هم از حیث مصداقی در قواعد و دستورهای عمومی و نیز در وضع و اجرای قوانین نیکو مندرج باشد، اعمال شود؛ قوانینی که افراد می توانند در موارد خاص خود به کار ببرند.<sup>۱</sup>

هر کس نسبت به شخص خود حق مالکیتی دارد؛ وظیفهٔ حاکم تأمین شرایطی است که در آن هر کس بتواند کامل ترین بهرهبر داری را از آن حق به عمل آورد. «در بین چیزهایی که آدمی نسبت به آنها حق تملک دارد، گرامی ترین شان جان و جسم، و در درجهٔ دوم (در مورد اغلب کسان) اعضای مربوط به حبّ زناشویی و پس از آن هم ثروت و وسایل زندگی است»<sup>۲</sup>. شخص حاکم باید به مردم تعلیم دهد که به همهٔ انواع تملکات خود احترام و ارج بگذارند.

در ادامهٔ مطالب هابز در توصیف وظایف شخص حاکم به صورتی دقیق تر، تصویری که ظاهر میشود، در کهال وضوح تصویر دولت بورژوایی است. به عنوان نمونه، در مورد مالیات هابز بحث خود را از این قضیه آغاز میکند که مالیات، بهایی است که افراد برای صیانت از جان خود و «تأمین کار خویش» باید بپردازند؛ مالیاتها «چیزی جز مزدهایی نیست که باید به کسانی پرداخت شود که برای دفاع و حراست از افراد در مشاغل و حرفههای گوناگون، مناصب عمومی را تصدی میکنند.» آ هابز از این نظر دفاع میکند که مالیاتها می باید با فوایدی که [از جانب مناصب عمومی] نصیب مردم میشود، برابر باشند. از این رو وی به این نتیجهٔ مقدماتی می رسد که میگان می باید مبلغ یکسانی مالیات بپردازند؛ «زیرا نفعی که هر کس به موجب آن دریافت میکند، بهره مندی از زندگی است، که به یک اندازه برای تهیدستان و توانگران ارزشمند است؛ مبلغی که فر د تهیدست مرهون کسانی است که از جان او دفاع میکنند، برابر با مبلغی است که مؤد توانگر در را مایت می کند رو مقابل دفاع از حیات خود، مدیون است ...»

اما باید این واقعیت را در نظر بگیریم که «توانگران که از خدمات تهیدستان بهر مندند ممکن است نه تنها از بابت شخص خودشان بلکه از بابت تعداد بسیار بیشتری مدیون باشند.»<sup>۵</sup> به سخن دیگر توانگران نیروی کار تهیدستان را در اختیار خود دارند و بنابراین باید به ازای فوایدی که در نتیجهٔ حراست و نظارت بر آن به دست می آورند، مبلغی بپر دازند. و یا به سخن خود هابز در رسالهٔ مبانی: «گرچه همگان به یک میزان از صلح بهره می برند، اما فواید ناشی از آن برای همگان یکسان نیست؛ زیرا برخی متصرفات بیشتری دارند و برخی کمتر ...»<sup>۲</sup>. چون برخی کسان نیروی کار بیشتری در اختیار خود درمی آورند، و تروت بیشتری می اندوزند و در نتیجه بیش از در بران نیروی کار

1. Ibid. ch. 30, p. 175. 2. Ibid. p. 179.

3. Ibid. p. 181.

4. Ibid.

5. Ibid.

۶ مهانی، فصل ۱۳، بخش ۱۱، ص ۱۴۸.

می برند، پس باید مالیات بیشتری بپردازند. نتیجهٔ مقدماتی دومی که از این بحث به دست می آید این است که باید مالیات متناسب با ثروت باشد (یعنی ثروت، مِلاک میزان نیروی کاری باشد که در اختیار توانگران قرار می گیرد). اما این قاعده انگیزهٔ کار و کوشش و پس انداز را تضعیف می کند. هابز به منظور پر هیز از این پیامد و در عین حال حفظ نسبتی میان مالیات ها و ثروت، نتیجه گیری سوم و نهایی خود را اعلام می دارد و آن این است که مالیات ها باید متناسب با مبلغی باشند که هر کس صرف کالاهای مصرفی می کند. بر اساس این قاعده، مالیات ها نه با کل منافعی که افراد مختلف از خدمات دولت در صیانت از جان و نیروی کار خود به دست می آورند، بلکه با آن بخش از این منافع متناسب می شوند که به مصرف می رسند.

برداشت هابز از مسئلهٔ مالیاتگیری برداشتی کاملاً بورژوایی است. مالیاتگیری در نظر او تنها به این دلیل موجّه است که به افراد یاری میرساند تا به اشتغالات خصوصی خود ادامـه دهـند. مالیاتها باید به نحوی سرشکن شوند که هر کس سهم منصفانهٔ خود را تا جایی که هماهنگ با تشویق کار و کوشش و انباشت ثروت باشد، بپردازد. این برداشت از مالیاتگیری با مرحلهٔ اولیهٔ سرمایهداری تناسب داشت که در آن تشویق کار و کوشش و صرفهجویی اهداف اصلی سیاست دولت به شهار می رفت.

بخش های دیگر اندیشه های اقتصادی هابز نیز متناسب با همان مرحله اند. بسیاری از این اندیشه ها در فصل «در باب تغذیه، پرورش و زاد و ولد دولت» عرضه شده اند.<sup>1</sup> این واقعیت که هابز در طرح های اقتصادی خود هوادار مرکانتیلیسم قرن هجدهم بود و اعتقاد داشت که سیاست مداخله دولتی لازمهٔ پیشبرد فرایند توسعهٔ سرمایه داری است، مسلِّم است لیکن نباید موجب ایجاد ایهام در این حقیقت گردد که الگوی اقتصادی مقبول و طبیعی از نظر وی، الگوی اقتصاد کـ املاً سرمایه داری بود (هر چند چنانکه خواهیم دید، برخی از وجوه آن را نمی پسندید.) هابز مسلماً کار را به عنوان کالا تلق می کرد و این قضیه البته محور اصلی سرمایه داری است. وی در ضمن بحث از تجارت خارجی اظهار می دارد که «کار انسان نیز مانند هر چیز دیگری کالایی است که برای کسب توزیعی<sup>۳</sup> را مورد تمسخر قرار می دهد زیرا به نظر او به محض آنکه دریابیم که ارزش هر چیز و از توزیعی<sup>۳</sup> را مورد تمسخر قرار می دهد زیرا به نظر او به محض آنکه دریابیم که ارزش هر چیز و از را زش ها در بازار را نه تنها بازار تعیین میگردد، آنگاه چنین مفاهیمی پیمنا می می شوند. هابز تعیین ارزش ها در بازار را نه تنها به عنوان واقعیت، بلکه به عنوان حق و حقیقتی می پذیرفت، به این معنی که به نظر او هیچ مبنای اخلاق دیگری برای تعیین ارزش اشیا وجود نداشت.

نظریهٔعدالت مبادلهای حکم میکردکه درهرمبادله یا قراردادی، ارزش اشیای موضوع قرارداد برابر باشد وگرنه آن مبادله یا قرارداد برای یکی از طرفین ناعادلانه میبود. هابز ایـن حکـم را

<sup>1.</sup> Leviathan, ch. 24. 2. Ibid. p. 127.

<sup>3.</sup> commutative and distributive Justice

بی معنا می یابد و رد می کند زیرا به گفتهٔ او «ارزش همهٔ اشیای مورد قرارداد به وسیلهٔ علاقه و میل طرفین قرارداد سنجیده می شود؛ و بنابراین ارزش عادلانه ارزشی است که آنها از روی رضایت بپردازند» <sup>۱</sup>. بنابراین نفس وقوع هر مبادلهای به این معنی است که ارزش هر یک از اشیای مورد مبادله برابر است. ارزش برابر به وسیلهٔ نفس عمل مبادله اثبات می شود.

در مورد مفهوم قدیمی عدالت توزیعی نیز هابز نظر مشابهی دارد. به حکم این مفهوم در توزیع منافع میان شهاری از مردم باید از قاعدهٔ «منافع یکسان برای افرادی که دارای شایستگی یکسانی هستند»<sup>۲</sup>، پیروی کرد. به نظر هابز به محض آنکه دریابیم که ارزش هر کس همان قیمتی است که برای استفاده از قدرت یا نیروی کار وی پرداخته می شود، چنان مفهومی بی معنا می گردد. زیرا شایستگی یا استحقاق هر کس بر طبق تعریف دقیقاً همان چیزی است که دریافت می دارد، به نحوی که توزیع کل محصول اجتماعی در میان اعضای جامعه به نسبت شایستگی و استحقاق آنها به صورت خودبه خودی انجام می پذیرد. شایستگی و استحقاق یکسان به واسطهٔ سهم و بهرهٔ یکسان اثبات می شود.

از شیوهٔ برخورد هابز با عدالت مبادلهای و توزیعی آشکارا چنین بـرمی آید کـه وی نـه تنها واقعیت بلکه عادلانه بودن جامعهٔ بازاری را می پذیرفت. دولت حاکمهای که وی توجیه کرده است دولتی بورژوایی است. اما چگونه می توان پذیرش اخلاق بورژوایی بدین شیوه را با نظرات گـاه آشکار او در نقد بسیاری از وجوه شیوهٔ رفتار و زندگی بورژوایی در دوران خودش سازش داد؟ همچنین چگونه می توان گرایش بورژوایی وی را با عدم اقبال بورژوازی امروز نسبت به افکار او و یا نادیده گرفتن آن افکار سازگار نمود؟ در زیر به تر تیب به این دو پر سش پاسخ می دهیم.

برابری بورژوایی در اندیشهٔ هابز

نفرت هابز از اخلاق بورژوایی در آثارش آشکار است. مئلاً در بهیموث میگوید که «عموم شهروندان و سکنهٔ شهرهای بازاری با رذایل سودجویانهٔ اهل تجارت و حرفه او صنایع مئل دورویی، دروغگویی، فریبکاری، ریاکاری و دیگر نابکاریها»<sup>۳</sup> دمسازند؛ همچنین در همانجا دربارهٔ بازرگانان میگوید: «تنها افتخارشان [این است] که بر طبق حکمت خرید و فروش بیش از اندازه ثروتمند شوند» و «تهیدستان را وادارند تا نیروی کار خود را به قیمت مورد نظر ایشان بفروشند ...»<sup>۴</sup>. پس باید پرسید که هابز با چنین دیدگاهی در مورد انسانهای بازاری و جامعه بازاری چگونه می توانست کل نظریهٔ خود را براساس استنتاج از الگویی از انسان و جامعه تأسیس کند که چنانکه دیده ایم، الگوی انسان بورژوایی و جامعهٔ سرمایه داری بوده است؟ پاسخهای گوناگونی می توان به این پرسش داد. شاید رضایت بخش ترین پاسخ این باشد که هابز کاملاً آگاه نبود که الگوهایی که به عنوان الگوهای انسان و جامعه به طور کلی مطرح می کرد تنها به عنوان الگوهای انسان و جامعهٔ بورژوایی اعتبار دارند. وی به گهان خودش آن الگوها را از حرکات و نیروهای سادهٔ فیزیولوژیک استنتاج کرده بود، هر چند، چنانکه دیده ایم برخی مفروضات مبتنی بر تعمیم رفتار انسان در جامعه نیز برای تکمیل آنها لازم بود. اینکه چنین مفروضاتی مبتنی بر تعمیم رفتار انسان و جامعهٔ بورژوایی باشد، شگفت آور نبود. هابز خود از نقش بورژوازی در به راه انداختن جنگ داخلی آگاه بود و درحقیقت تقصیر جنگ را عمدتاً به عهدهٔ آن طبقه می انداخت. به گفتهٔ خودش، چون هدف اصلی کل اندیشهٔ سیاسی او یافتن راهی برای پیشگیری از وقوع جنگ داخلی در آینده بود و چون وی خود نی توانست مانع وجود و گسترش بورژوازی به عنوان طبقه ای گردد که به نظر او ظهورش به جنگ داخلی انجامیده بود، پس لاجرم پرداخته باشد.

بهعلاوه هابز آشکارا گیان میبرد که راهحلی که از الگوهای خود استنتاج کرده بود، با احوال انسان بورژوایی تناسب دارد؛ و در این مورد هم دلایلی داشت. دولت حاکمه او به ایـن مـنظور طراحی نشده بود که رقابت و کسب و کار در زندگی را از آدمیان دریغ دارد؛ بلکه هدف آن تأمین و تضمن همین شیوهٔ زندگی بود؛ دولت مورد نظر هابز به این منظور طراحی شده بود تا شرایطی را تأمین کند که آدمیان بتوانند در عین امنیت به همان شیوه زندگی کنند، بدون آنکه صلح مـدنی را به خطر بیفکنند. به نظر هابز بهایی که آدمیان می بایست برای این شیوهٔ زندگی بپردازند، چندان زیاد نبود؛ آنها تنها می بایست التزام به اطاعت از قوانین شخص حاکم را مادام که وی قادر به پاسداری از ایشان باشد بپذیرند؛ چنانکه گویی برای این کار قراردادی منعقد کردهاند. ایـن التزام همـانند قرارداد درازمدتی است که از بازرگانان انتظار می رود برای تأمین منافع و امتیازات خود منعقد کند و بپذیرند.

پس چرا هابز نتوانست بورژوازی را به چنین کاری ترغیب کند؟ این نکته ما را به پرسش دومی میرساند که در پایان بخش پیشین مطرح کردیم و آن اینکه چگونه میتوان پذیرش اخلاق بورژوایی و نیز تجویز دولتی برای حفظ و پیشبرد زندگی رقابت آمیز از جانب هابز را با بی علاقگی یا غفلت طبقهٔ بورژوا نسبت به نظریهٔ وی در حال حاضر، سازش داد؟ نظریهٔ کامل هابز هیچگاه چنانکه باید راه خود را در درون جامعه ای که به تدریج تحت سلطهٔ بورژوازی قرار میگرفت، باز نکرد. دلیل این واقعیت آن نبود که هابز از حاکمی اقتدار طلب در نظریهٔ خود حمایت میکرد. دلیلی نداشت که بورژوازی نسبت به استقرار مجلس قانونگذاری و هیئت محریه ای که مرکب از خودشان و یا نمایندگان شان باشند، اعتراضی داشته باشد؛ در حقیقت خواستهٔ آن طبقه همین بود و چیزی شبیه به همین نظام سرانجام در سال ۱۶۸۹ به همت آن طبقه برقرار شد. گرچه هابز از روی مصلحت اندیشی دلایلی برای ترجیح حاکمیت پادشاه به جای حاکمیت بحلس عرضه می داشت، اما تأکید میکرد که این ترجیح بر احکامی تجربی تکه دارد که از قطعیت استدلال و استنتاج اصلی او برخوردار نبوده است. راهحل اصلی او که وی مکرراً بدان اشاره کرده است بهواسطهٔ حاکمیت شاه یا حاکمیت مجلس هر دو به یک میزان قابل اجرا بود.

ایراد و اشکال اصلی نظریهٔ هابز، ناشی از شرطی بود که بهنظر وی منطقاً از مفروضات اصلی نظریهاش استنتاج می شد و آن شرط این بود که حاکم، خواه شخص واحدی باشد یا هـیأتی از اشخاص، می باید از قدرت نصب جانشین خود برخوردار باشد. معنای این شرط در مورد حاکمیت مجلس آن بود که گرچه چنین مجلسی می تواند در اصل مجلسی انتخابی باشد، لیکن نمی تواند همواره بر انتخاب کنندگان متکی باقی مجاند بلکه می باید از قدرت لازم برای دائمی کردن خودش از طریق نصب اعضای جدید جهت پرکردن کرسی های خالی برخوردار باشد:

وقتی یکی از اعضای مجلس بمیرد، حق انتخاب عضو دیگر بدجای او متعلق بد مجلس به عنوان صاحب حاکمیت است ... وگرچه مجلس حاکم ممکن است به دیگران قدرت تفویض کند تا اعضای جدید را برای تکمیل افراد مجلس برگزینند؛ با این حال به حکم اقتدار مجلس است که انتخاب صورت میگیرد؛ و به حکم همان اقتدار، ممکن است آن انتخاب (وقتی عموم مردم بخواهند) لغو شود.<sup>۱</sup>

هیچ گروه یا طبقهای که بخواهد بر دستگاه عالی قانونگذاری یا اجرایی میزانی سلطه داشته باشد، نمی تواند از شرط بالا خرسند گردد. و اگر اعضای آن گروه یا طبقه، از طریق انتخاب مجدد اعضا، میزانی از سلطه بر آن دستگاه نداشته باشند، نمی توانند اطمینان یابند که چنان دستگاهی همان دولت بورژوایی مورد انتظار هابز باشد و آنچنان باقی ماند. در تحلیل نهایی هابز نتوانست بورژوازی را در این خصوص ترغیب و اقناع کند که تنها راه ممکن در مقابل راه حل خودش، وضع آماده بود با آزمایش راه حل های موقتی خودش به کار ادامه دهد تا به نظامی انتخابی دست یابد که آماده بود با آزمایش راه حل های موقتی خودش به کار ادامه دهد تا به نظامی انتخابی دست یابد که تأثیر این استدلال هابز قرار نگرفت که اگر دستگاه حاکمه حق تعیین جانشین خودش را نداشته باشد، هیچکس نمی تواند چنان حق را به دست آورد و از این رو هر کسی ممکن است مدعی آن گردد و بدینسان در نتیجه هرج ومرج حاکم شود. با این همه منطق هابز عکم و متقن به نظر می را نداشته و بدینسان در نتیجه هرج ومرج حاکم شود. با این همه منطق هابز عکم و متقن به نظر می را نداشته میچ شکل کامل و بی نقصی از حکومت وجود ندارد که در آن تعیین جانشین خودش را نداشته و بدینسان در نتیجه هرج ومرج حاکم شود. با این همه منطق هابز عکم و متقن به نظر می رسد: اختیار داکم فعلی نباشد. زیرا اگر این حود ندارد که در آن تعیین جانشینان در

انجمنی خصوصی باشد، در آن صورت در اختیار شخصی تابع است و ممکن است حاکم به دلخواه خود آن اختیار را بستاند و در نتیجهٔ آن حق در خودش مستقر شود. و اگر آن اختیار از آنِ شخص خاصی نباشد و به انتخاب جدید موکول شود، در آن صورت دولت

<sup>1.</sup> Leviathan. ch. 19. p. 99.

از هم می پاشد؛ و حق از آنِ کسی است که آن را به دست می آورد؛ آن هم بـرخـلاف خواست کسانی که دولت را به منظور تأمین امنیت دائمی تأسیس کر ده اند، نه حفظ امنیت موقت. <sup>(</sup>

از دیدگاه بورژوازی اشکال چنین استدلالی آشکار است؛ زیرا این نکته را نادیده می گیرد که ممکن است گروه و یا طبقهٔ عمدهای مانند خود بورژوازی، با آگاهی کافی از علائق و منافع مشترک خود، وجود داشته باشد که بتواند، انتخابات جدید و مکرر اعضای دستگاه عالی واجد حاکمیت قانونی را انجام دهد بدون آنکه دولت از هم بپاشد و یا همگان گرفتار نزاعی آشکار با یک دیگر شوند. همين نكته به آنچه ممكن است نارسايي واقعي و جدى الگوى اوليهٔ جامعه درنظر هابز تلقى شود، اشاره دارد. زیرا باید در نظر داشته باشیم که ضعف این استدلال دربارهٔ نیاز به دستگاه حاكمهاي كه دائماً خود را بازسازي كند و استمرار بخشد به ضعف الكويي باز مي كردد كه هابز از آن، نياز به قدرتي تداوم بخش به خويش را استنتاج كرده است. منطق او اشكال و ايرادي ندارد؛ مشكل از مفروضاتي برمي خيزد كه در درون الگوي او تعبيه شدهاند. با توجه به اين مفروض كه قدرت هر کس ضرورتاً مغایر و مانع قدرت دیگری است، به نحوی که همگان در جامعه ضرورتاً بهدنبال قدرت بیشتری از قدرت دیگران هستند و نیز با توجه به اینکه این نیروی گریز از مرکز بهوسیلهٔ هیچ نیروی متایل به مرکزی متعادل و جبران نمی شود، در نتیجه چنین برمی آید که هرگونه ضعف یا کاستی در قدرت حاکمه و یا فقدان موقت آن نهایتاً به نزاعی ویرانگر میانجامد. اما آنچه هـابز نادیده گذاشت و در درون الگوی خود تعبیه نکرد، همان نیروی متایل به مرکز طبقهٔ بـورژوای منسجم و همبسته در درون جامعه بود. هابز آنقدر تحت تأثیر نیروی ویرانگر و تفرقه برانگیز رقابت برای قدرت به شیوهٔ مندرج در الگوی خود، قرار داشت که از این نکته غافل ماند که همان الگو ضرورتاً تمایزات طبقاتی ایجاد میکند، تمایزاتی که ممکن است، دست کم در مورد طبقهٔ بالندهٔ بورژوازی، موجد همبستگی طبقاتی شوند. (البته هابز بهدرستی نیروی رقابت برای قدرت را در الگوی خود تعبیه کرده بود، زیرا این نبرو در حقیقت در جامعهٔ بازاری سرمایهداری موجود و حاضر است و چنانکه دیده ایم الگوی هابز با این نوع جامعه تطابق نزدیکی دارد.)

اگر هابز به این نکته توجه نموده بود، دیگر نیازی به نتیجه گیری در خصوص ضرورت وجود دستگاه حاکمهٔ تداوم بخش به خویش نمی داشت و می توانست برای طبقه همبستهٔ بورژوازی امکان انتخاب اعضای دستگاه های عالیهٔ قانونگذاری و اجرایی را هرگاه که ضرورت چنین انتخابی پیش بیاید، در نظر بگیرد. درست است که در آن صورت، مجلس منتخب، واجد حاکمیت نمی بود؛ یعنی در آن صورت طبقهٔ بورژوا، به طور کلی صاحب حاکمیت به شهار می رفت؛ اما حتی این رویه، هم با برداشت هابز از دستگاه حاکمه سازگار است. زیرا وی می گوید که مجمع حاکمه ممکن است «مجمعی

<sup>1.</sup> Ibid.

از همه گونه اتباع» باشد؛ <sup>۱</sup> «مجمعی از همهٔ کسانی که گرد هم می آیند» و در آن «هر کس حق ورود دارد» (هابز عنوان دموکراسی را برای توصیف این وضع به کار می برد)؛ و یا ممکن است «تنها مجمعی از بخشی» از جامعه باشد که در آن «نه همگان بلکه برخی کسان که متایز و برتر از دیگران اند» حق ورود داشته باشند (این حالت را نیز آریستوکراسی می خواند). <sup>۲</sup> هابز حتی حکومت به وسیلهٔ «مجمعی را که در آن هر کسی بتواند به حکم انتخاب [مردم] وارد شود» <sup>۳</sup>، آریستوکراسی می نامد، هر چند این حالت با برداشت وی از حاکمیت دقیقاً سازگار نیست، زیرا در این صورت، قدرت حاکمه بی شک نه در دست مجلس بلکه در دست انتخاب کنندگان خواهد بود. به هرحال نکتهٔ مورد نیاز ما این است که شرایطی که هابز برای تشکیل دستگاه صاحب حاکمیت مشخصی در نظر به بخش خاصی از مردم و متایز از کل مردم باشند، برآورده می شد. با چنین تعریف مساعه آمیزی از به بخش خاصی از مردم و متایز از کل مردم باشند، برآورده می شد. با چنین تعریف مساعه آمیزی از دستگاه حاکمه، می توان پذیرفت که قدرت حاکمه در طبقهٔ بورژوا نیز مستقر باشد. در آن صورت مادام که آن طبقه خود را تجدید کند و به خود تداوم بخشد، دیگر مشکل جانشینی مطرح نخواهد

به هرحال هابز دربارهٔ این نوع از دستگاه حاکمه و قدرت صاحب حاکمیت چیزی نگفته است، زیرا چنانکه دیده ایم وی امکان وجود چنین طبقهٔ همبسته ای را از الگوی نظری خود حذف کرده بود. معهایی که اینک پیش می آید، این است که چرا چنین کاری کرد. حذف آن امکان در نگاه اول شگفت آور به نظر می رسد زیرا، چنانکه پیش تر اشاره کردیم، هابز، از قدرت مؤثر بورژوازی به عنوان یک طبقه، به نحوی که از گزارش های تاریخی اش در خصوص سیاست و حکومت در انگلستان در میانهٔ سدهٔ هفدهم بر می آید، آگاهی داشت. پس چرا این موضوع را در الگوی نظری خویش جای نداد؟

شايد بتوان گفت كه تا اندازهاى تقصير از روش تجزيه ــ تـركيب وى بـود. زيـرا آن روش، بهشيوهاى كه هابز به كار مىبرد، مستلزم منحلكر دن جامعه به افراد و اشخاص منفر د و بجزا و سپس تجزيهٔ آن افراد به نيروهاى برانگيزانندهٔ ايشان و سرانجام تركيب اين نيروها از نو به شيوهاى منطق بود كه بتواند همهٔ پديده هاى اجتاعى را توضيح دهد. هابز چنانكه ديده ايم، دچار اين وسوسه بود كه مى توان همه چيز را به وسيله حركات قهرى و ضرورى افراد منفر د و جداگانه توضيح داد. وى طبعاً مى توان همه چيز را به وسيله حركات قهرى و ضرورى افراد منفر د و جداگانه توضيح داد. وى طبعاً به توليد الگويى در مورد جامعه نياز داشت و چنين الگويى را نيز ايجاد كرد، اما ظاهراً خودش گهان مىبرد كه آن الگو را براساس حركات اوليهٔ انسان هاى بجزا و منفرد تنظيم كرده است، در حالى كه در حقيقت مفروضاتى را در آن جاى داد كه از مشاهدهٔ جامعه استنتاج كرده بود. روش تجزيه ــ تركيب نياز مند اين همه تكيه و تأكيد بر حركات افراد منفرد نبود و اگر به شكل درست. در حالى كه در مى روضات ضرورتاً اجتماعى موجود در آن مى بايست مـورد توجه و تحري و ميدار من مي مى شرد مفر وضات ضرورتاً اجتماعى موجود در آن مى بايست مـورد توجه و تـصديق كامل ترى قـرار

<sup>1.</sup> Ibid, p. 95.

میگرفت. اما با این همه باید توجه داشت که هابز در آن زمان پیشتاز و مبتکر کاربرد آن روش در حوزهٔ پدیدههای سیاسی بود و از اینرو کاربرد نه چندان دقیق آن بهوسیلهٔ او قابل درک است.

می توان نظر دیگری هم برای توضیح قصور هابز از درج انسجام طبقاتی افراد در الگوی خود، عرضه کرد؛ به این معنی که وی تحت تأثیر اهمیتی که برای مفهوم برابری قائل بود، از آن موضوع غافل ماند. البته باید این امتیاز را برای هابز قائل شویم که وی به خوبی تشخیص می داد که چگونه جامعهٔ سلسله مراتبی سده های پیشین از هم می پاشد و جای خود را به جامعه ای بازاری می دهد که از جهاتی جامعهٔ برابر تری است. چنین جامعه ای خواهان حقوق قانونی برابر و عدالت یکسان برای همگان، قطع نظر از میزان ثروت یا مراتب سنتی آنها است؛ در چنین جامعه ای «امنیت آدمیان مستلزم آن است... که عدالت شامل حال کل مراتب و مدارج مردم گردد؛ یعنی اینکه چه از مردم توانگر و صاحب قدرت و چه از تهیدستان و اشخاص بی نام و نشان رفع ظلم و ستم شود ...»

ند تنها برابری در حقوق به این معنا لازمهٔ عملکر د جامعهٔ بازاری بود بلکه در عین حال نفس وجود بازار نیز این نوع جدید برابری را ممکن می ساخت. جامعهٔ سلسله مراتبی سنتی نیازمند حقوق نابرابر میان شئون و مراتب اجتماعی و نیز اصول اخلاق استعلایی برای توجیه نابرابری در حقوق بود. جامعهٔ بازاری با خود نظمی عینی به همراه می آورد که نیازمند هیچگونه اصول اخلاق استعلایی برای عملکرد خویش نبود. ارزش و استحقاق هر فردی به وسیلهٔ بازار تعیین می شد. بازار معیار و ملاکی عینی به دست می داد به عوی که هیچکس نمی توانست معیارهای ذهنی خود را می پر آن تحمیل کند؛ ارزش هر کس همان قیمتی بود که دیگری برای استفاده از قدرت وی می پرداخت؛ و «در مورد انسانها نیز همچون اشیای دیگر، نه فروشنده بلکه خریدار قیمت را تعیین می کند». <sup>۲</sup> بدین سان ارزش همه چیز را می توان نه به موجب معیارهای استعلایی و یا صورتی فعال می شود که آدمیان به یک بران آزاد باشند و برای کاربرد یا عرضهٔ قدرتهای خود در بازار از حقوق قانونی برابری برخوردار شوند.

تا اینجا تأکید هابز بر برابری را هم در رابطه با حقوق قانونی فرد در درون دولت واجد حاکمیتی که میخواست مطلوبیتش را اثبات کند و هم در الگوی نظری جامعه در اندیشهٔ او که در آن همهٔ روابط در حقیقت روابط بازاری هستند، خاطرنشان کردهایم. اینک باید اضافه کنیم که هابز در مفهوم اساسی تری به مفروضهٔ برابری نیاز داشت. بدون آن مفروضه وی نمی توانست مفهوم حق و تکلیف را از آنچه واقعیت سرشت انسان تلق میکرد، استنتاج کند.

هابز از همین فرض که همهٔ آدمیان ذاتاً نیاز یکسانی به حرکت پیدرپی دارند، حق یکسان و برابر و نیز توانایی برای پذیرفتن تکلیف برابر را استنتاج میکرد. وی نمیتوانست **هیچ ن**ـوعی از تکلیف و التزام را بدون فرض برابری، و صرفاً از واقعیتها استنتاج کرده باشد. زیرا اگر افـراد

<sup>1.</sup> Ibid, ch. 30. p. 180. 2. Ibid, ch. 10, p. 42.

انسان به معنایی بسیار اساسی برابر تلق نشوند، برخی کسان میتوانند داعیهای اخلاقی نسبت به برتری بی حدو حصر خود داشته باشند. چنین افرادی نمی توانند هیچگونه تکلیف و التزام سیاسی را اخلاقاً الزام آور بدانند و بپذیرند (البته به جز تکلیف یا التزامی که از نوعی ارادهٔ الهی یا استعلایی استنتاج شده باشد و هابز هم طبعاً به این حرفها اعتقادی نداشت.) هابز تا آنجا که هدف کلیاش ایجاد علم سیاست به معنایی بود که بتواند براساس واقعیتها نیاز به تکلیف و التزام سیاسی همگانی را اثبات کند، مجبور بود فرض برابری را اساس استدلال خود قرار دهد.

بدینسان، مفهوم برابری در همهٔ فرضیات هابز از نخستین مفروضاتش در مورد حرکت گرفته تا طرح الگوی جامعه و استنتاج حق و تکلیف طبیعی و بالاخره فرض حقوق برابر و عدالت برابر در دولتی که طبق استدلال او مورد نیاز انسانهای خردمند است، اهمیت محوری داشت.

حال این برداشت از برابری منطقاً منافی پذیرش و تصدیق وجود طبقاتی نیست که به حکم ثروت یا براساس معیار مالکیت سرمایه از هم متایز شده باشند. اگر تصدیق شود که اعضای همهٔ طبقات دارای نیاز برابری به حرکت مستمر، و تکلیف و التزام یکسانی نسبت به حاکم و نیز واجد حقوق قانونی برابری در دولت هستند، در آن صورت وجود طبقات با فرضیهٔ برابری هابز ناسازگار نیست. البته هابز وجود چنین طبقاتی در دولت مورد نظر خود را مسلم می دانست، چنانکه از تأکید وی بر عدالت یکسان برای توانگران و تهیدستان و بحث او دربارهٔ مالیاتگیری و توصیههای وی

با این همه احتمال دارد که دلنگرانی وی دربارهٔ مسئلهٔ برابری آنقدر گسترده و زیاد بوده باشد که طبقات در نظر او کماهمیت شده باشند. البته هابز بر آن بود که طبقات همچنان به وجود خود ادامه خواهند داد. در عین حال وی از تغییر و تحول در آنها آگاه بود، چنانکه از بحث او دربارهٔ قدرت فزایندهٔ بورژوازی به عنوان یکی از علل وقوع جنگ داخلی در انگلستان بر می آید. اما شواهدی در خصوص توجه هابز به این نکته در دست نیست که بورژوازی پس از تحکیم قدرت خود، می توانست به عنوان طبقه ای منسجم و همبسته، اساس استدلال های او را به هم بریزد. هابز طبقات می توانست به عنوان طبقه ای منسجم و همبسته، اساس استدلال های او را به هم بریزد. هابز طبقات احتمالاً دغدغهٔ او در مورد مسئلهٔ برابری، موضوع همبستگی طبقاتی را از دیدگاه علمی او پوشیده نگه داشته بود. هابز نخستین ویژگی نظم بورژوایی یعنی نیاز عملی آن به برابری قانونی و نیاز فکری آن به فرضیهٔ برابری اخلاق را مشاهده می کرد اما نمی توانست ویژگی بعدی آن نظم را که ضرور تا به تمایز طبقاتی و همبستگی طبقاتی می انجامید، به درستی مشاهده کند.

در توجیه هابز دربارهٔ علم سیاست هابز و ایرادهایی که بر آن وارد شده بسیار بیش از آنچه در ایـنجا فـرصت هست، می توان سخن گفت. یکی از مسائل لاینحلی که در اینجا مطرح می شود این است که آیا هیچ علمی اصولاً می تواند حق را از واقع استنتاج کند. <sup>۱</sup> مسئلهٔ دیگر این است که آیا می توان تکلیف و التزام سیاسی مورد نظر هابز را که وی به عنوان امری ضروری قابل اثبات می دانست، تکلیف و التزامی در عین حال اخلاق و مصلحت اندیشانه شمرد.<sup>۲</sup> ممکن است به علاوه در این خصوص تردید وجود داشته باشد که آیا هرگونه تکلیف و التزامی که از منافع فر دی درازمدت استنتاج شده باشد، می تواند از قوت کافی برخوردار باشد و فشارهای مغایر در جهت تأمین منافع فر دی کو تاه مدت را خنثی سازد. گاه این پرسش مطرح می شود که انسان های مورد نظر هابز که براساس محاسبات می تواند از قوت کافی برخوردار باشد و فشارهای مغایر در جهت تأمین منافع فر دی کو تاه مدت را خنثی سازد. گاه این پرسش مطرح می شود که انسان های مورد نظر هابز که براساس محاسبات می توانستند تکلیف و التزام خود نسبت به حاکم را مستمراً تصدیق کنند؟ ایس پرسش گاه به صورت دیگری هم مطرح می شود: اگر آدمیان بدان سان که هابز می گوید شدیداً تحت تأثیر امیال خود برانگیخته می شوند، پس چگونه می توانند با عقد قرارداد، تکلیف و التزامی را بپذیرند که به نیست چرا نیازمند حکومت اند؛ و اگر گرگ صفت اند، معلوم نیست چگونه می توانند حکومت را نیست چرا نیازمند حکومت اند؛ و اگر گرگ صفت اند، معلوم نیست چگونه می توانند حکومت را تعمل کنند.<sup>۳</sup>

وقتی پرسش بالا به شکل اخیر مطرح شود، دیگر چندان نیازی به پاسخ ندارد، زیرا نظریهٔ هابز مبتنی بر امکان عقد قراردادی میان آدمیان در وضع طبیعی برای تأسیس جامعهٔ سیاسی نیست. با این حال در اینگونه نقدها نکتهای واقعی نهفته است. اگر تکلیف و التزام افراد نسبت به دولت تنها مبتنی بر محاسبهٔ نفع شخصی از جانب آنها است، چگونه ممکن است نفع شخصی برای حفظ انسجام جامعه کافی باشد؟ زیرا همان نفع شخصی میتواند به نقض تکلیف و التزام حکم کند، به ویژه اگر تغییر در اوضاع و شرایط، چنین عملی را برای عامل آن سودآور سازد.

تبعیت و وفاداری فرد نسبت به حاکم مستقر در شرایط جنگ داخلی، حد نهایی وضع اخیر به شهار می رود. هابز به حکم منطق خود اذعان می کند که تکلیف اطاعت و التزام اتباع نسبت به حاکم «تنها تا زمانی تداوم می یابد که قدرت حاکم، که بدان وسیله می تواند از اتباع خود حراست کند، تداوم یابد، و نه بیشتر. زیرا حق که آدمیان به حکم طبیعت برای صیانت از خویش دارند، وقتی هیچکس دیگر نتواند از آنها صیانت کند، به موجب هیچ میثاق و پیانی قابل سلب و واگذاری نیست». <sup>۴</sup> در اینجا شاید بتوان استدلال کرد که کل نظریهٔ هابز پوچ و بیهوده از کار درمی آید، زیرا قدرت حاکم و توانایی او در صیانت از اتباع خویش، مبتنی بر بازشناسی و تصدیق عقلانی تکلیف و التزام اتباع به حمایت از او از جانب ایشان است. اما در شرایط جرانی و مهمی که حاکم بیش از

<sup>3.</sup> Sir William Temple, An Essay upon the Original and Nature of Government. (Works, 1751, I, p. 99).
4. Ibid, ch. 21, p. 114.

هر زمان دیگر نیازمند حمایت اتباع خویش است، از قرار معلوم آنها آزادند تا حمایت خود را از او دریغ دارند، به شرطی که به نظر آنها وی دیگر آشکارا توانایی صیانت از اتباع خود را نداشته باشد. آنچه گفته شد، کوششی جدی در اثبات نارسایی نظریهٔ هابز نیست، هر چند ممکن است در نگاه اول چنان بناید. در حقیقت این نوع انتقاد مثل آن است که اعتراض کنیم و بگوییم که قانون اساسی انگلستان (و یا هر کشور دیگری) ناقص و نارساست زیرا شیوهٔ عملکرد ما در شرایط جنگ داخلی را مشخص نکرده است. اما از هیچ قانون اساسی نمی توان چنین انتظاری داشت زیرا وقوع جنگ مواجه شده است. اما از هیچ قانون اساسی نمی توان چنین انتظاری داشت زیرا وقوع جنگ مواجه شده است. این مطلب در مورد نظریهٔ هابز نیز صادق است. اگر آدمیان از پیشنهادهای او پیروی کنند، در آن صورت جنگ داخلی رخ نخواهد داد. اما اگر چنان نکنند و جنگ داخلی رخ نماید، نظریهٔ او به هر حال شکست خورده است و در آن صورت دیگر هابز موظف نیست که شیوهٔ برخورد با چنان وضعی را مشخص کند.

اما قطع نظر از شرایط استثنایی جنگ داخلی باز هم می توان استدلال کرد که نفع شخصی، هر قدر هم عقلانی و درازمدت باشد، برای حفظ همبستگی جامعه کافی نیست. می توان در مقام ایراد گفت که نفع شخصی و عقلانی افراد محاسبه گر و جویای لذت در نظریهٔ هابز، در نهایت ضرورتاً می باید موجب ایجاد تمایلی سراسری و همیشگی به انکار و نادیده گرفتن تکلیف اطاعت و التزام نسبت به حاکم گردد. این ایراد و اشکالی است که فلاسفهٔ اخلاق امروزه بر نظریهٔ هابز وارد می کند.

اگر نظریهٔ تکلیف و التزام سیاسی هابز را، چنانکه در بادی امر بهنظر میرسد، بهعنوان نظریهای که دارای اعتبار کلی و عمومی است، تلق کنیم (تلق خود هابز نیز چنین بود)، در آن صورت ایراد بالا بسیار قوی است. اما اگر از سوی دیگر نظریه هابز را تنها در مورد جوامع بورژوایی صادق بدانیم، در آن صورت اشکال مورد نظر بسیار ضعیف خواهد بود. در تعبیر اخیر می توان منطقاً پذیرفت که نفع درازمدتی که هابز بر آن تکیه می کرد، به احتال زیاد نفع کوتاه مدتی را که مغایر نظریهٔ اوست خنثی خواهد ساخت. در حقیقت از روزگار هابز تاکنون، نفع شخصی در مفهوم بورژوایی آن دولت حاکمهای را در جوامع بورژوایی برپا نگهداشته است که از هر حیث منظبق با نظریهٔ هابز است، جز اینکه دستگاه حاکمه در آن [یعنی پارلمان] دارای قدرت نیص اعضای خود [بدون برگزاری انتخابات عمومی] نیست. نظریهٔ هابز بیش از آنچه خود بدان واقف بود و بیش از آنچه اغلب منتقدین امروزی وی از آن آگاهی دارند، قابل دوام بوده است. اگر دیگر آن نظریه چیزی برای تجویز ندارد، تنها به این دلیل است که جامعهٔ بورژوایی پس از گذشت سیصد آن نظریه چیزی برای تجویز ندارد، تنها به این دلیل است که جامعهٔ بورژوایی پس از گذشت سیصد آن نظریه چیزی برای تجویز ندارد، تنها به این دلیل است که جامعهٔ بورژوایی پس از گذشت سیصد سال دیگر نمی تواند خود را از درون بازسازی کند.

#### ارجاعات مقدمه

اصول فلسفه:

اصول قانون:

ارجاعات به خود کتاب لویاتان مربوط به صفحات نسخهٔ اصلی است که در سال ۱۶۵۱ منتشر شد. ارجاعات به دیگر آثار هابز با کلمات اختصاری به شرح زیر داده شده است:

Elements of Philosophy: the First Section Concerning Body, as printed in The English Works of Thomas Hobbes. edited by W. Molesworth, vol. I, London, 1839.

Elements of Law, Natural and Politic, edited by F. Tönnies, Cambridge 1928.

بهيموث:

مبانى:

Behemoth, or the Long Parliament. edited by F. Tönnies, London, 1889.

Philosophical Rudiments Concerning Government and Society. که تحت عنوان De Cive یا شهروند (the Citizen) به وسیلهٔ S.P. Lambrecht، در سال ۱۹۴۹ در نیویورک ویرایش و منتشر شده است. (هابز، خود عنوان De Cive را به معنی شهروند ترجمه کرده بود.)

شهروند:

Elementorum Philosophiae Sectio Tertia, De Cive in Hobbes's Latin Works, vol. II.

درسها:

Six Lessons to the Professors of Mathematics, in English Works, vol. VII.

#### برخي منابع دربارة هابز

ł

آثار و کتابهایی که دربارهٔ هابز نوشته شده بسیار گسترده است. این ادبیات در چند موج ظاهر شده است؛ موج اول در زمان خود او، هنگامی که انتشار نظریاتش طوفانهای فکری برانگیخت پدیدار شد؛ موج دوم، همراه با امواج فرعی تر از میانه سدهٔ نوزدهم آغاز گشت و تا به امروز هم ادامه داشته است. در این دوران مجموعهٔ آثار هابز به زبان انگلیسی و لاتین از جانب پیروان او در مکتب اصالت فایده انتشار یافت. کسانی که بخواهند در اندیشه های هابز بیشتر غور کنند، به تر است برخی از آثار متأخری را مطالعه کنند که دارای ارجاعات کامل هستند. از آن جمله می توان به آثار زیر اشاره کرد:

Richard Peters, Hobbes, Penguin Books, Harmondsworth, 1956.

- C.B. Macpherson, The Political Theory of Possessive Individualism, Hobbes to Locke, Clarendon Press, Oxford, 1962.
- Samuel I. Mintz, The Hunting of Leviathan, Cambridge University Press, 1962.
- Keith C. Brown (ed.), Hobbes Studies, Blackwell, Oxford, 1965.
- J.W.N. Watkins, Hobbes's System of Ideas, Hutchinson Uiversity Library, London, 1965.
- M.M. Goldsmith, Hobbes's Science of Politics, Columbia University Press, New York and London, 1966.

یادداشتی دربارهٔ متن کتاب لویاتان

از کتاب لویاتان سه چاپ مختلف وجود دارد که در هر سه محل انتشار و ناشر چنین قید شده است: «لندن، ناشر: اندرو کروک؛ چاپخانه: گرین دراگن واقع در محوطهٔ کلیسای سنت پل؛ ۱۶۵۱». یکی از این چاپها اصل و دو چاپ دیگر احتالاً بدلی هستند. می توان آنها را به سهولت از روی تزئینات چاپ شده بر صفحهٔ عنوان تشخیص داد و براساس آن تزئینات، چاپ اول را «دارای نشان سر» چاپ دوم را «دارای نشان خرس» و چاپ سوم را «دارای نشان زیورهای ۲۵ گانه» نامگذاری کرد. <sup>(</sup> از روی غلط نامه های هر یک از این سه معلوم می شود کدامیک چاپ اول، دوم و سوم است. چاپ اول چاپی است که از قرار معلوم خود هابز آن را نمونه خوانی و تصحیح کرده بود و از این رو نسخهٔ اصل است. تاریخ انتشار و ناشر واقعی دو چاپ بعدی معلوم نیست. به نظر دو نویسندهٔ سابقالذکر اطلاعات مربوط به محل نشر و ناشر بر روی آن دو واقعی نیست و هر دو بعد از سال ۱۶۵۱ چاپ شدهاند و ناشر آنها اندرو کروک نبوده است. بهعلاوه معلوم نیست که هابز اصلاً در چاپ و انتشار آنها دستي داشته و يا حتي از آن آگاه بوده باشد. برخي شواهد موجود در کتاب، دست کم عبارتی از خود هابز حاکی از آن است که وی وقتی مشغول آماده کردن نسخهٔ لاتین او باتان برای چاپ و انتشار بود (این نسخه نخستین بار در سال ۱۶۶۸ منتشر شد)، چاپ اول را ملاک قرار داد نه دو چاپ بعدی را.<sup>۲</sup> پس وی می با یست چاپ اول را چاپ اصلی و واقعی شمر ده باشد. اگر هم آن دو چاپ دیگر تا آن زمان منتشر شده بودند، باید گفت که یا هابز از وجود آنها بی خبر بوده و یا اينكه آن دو را بر چاپ اول ترجيح نمي داده است.

با توجه به کیفیت نازل حروف چینی و ویرایش دو چاپ بعدی، ممکن است که این دو، با اطلاع خود هابز، پس از سال ۱۶۴۸ منتشر شده باشند<sup>۳</sup>: در این صورت درج تاریخ غیرواقعی ممکن است وسیلهای برای فرار از دستور منع تجدید چاپ لویاتان در انگلستان بوده باشد؛ اما این قضیه بعید بهنظر میرسد زیرا راه حل ساده تر چاپ آن دو (و یا دست کم تظاهر به چاپ آنها) در هلند بود، همچنانکه نسخهٔ لاتین نیز در آنجا چاپ و منتشر شد. اگر دو چاپ بعدی پس از سال ۱۶۴۸ منتشر

H. Macdonald and M. Hargreaves, Thomas Hobbes: a Bibliography. London, 1952.
 ۲. دکترموریس گلدسمیت توجه نگارنده را به این نکته جلب کرد که عبارت «کسانی کمترین ترحم را دارند» در صفحهٔ ۲۷ چاپ اول در دو چاپ بعدی به این صورت آمده است «کسانی از ترحم بیزارند». نسخههای لاتین لویاتان (۱۶۶۸ و ۱۶۷۰) همان عبارت چاپ اول را آوردهاند. ۳. این نکته را کوئینتن اسکینر مطرح کرده است.

شده باشند، در آن صورت می توان هر دو یا یکی از آنها را به عنوان نسخه های اصل پذیرفت. با این همه تا زمانی که اطلاعات بیشتری دربارهٔ تاریخ انتشار نسخه های لویاتان به دست نیاید، چاپ اول را باید به عنوان نسخه ای بی تردید اصیل ترجیح داد. مولزورث در کتاب آثار انگلیسی هابز<sup>()</sup> که مربوط به قرن نوزدهم است، متأسفانه چاپ دوم را به کار برده است (بدون آنکه به این مطلب اشاره ای کند که خود از وجود چاپ های متفاوتی آگاهی داشته و همگی به عنوان نسخهٔ اصلی سال ۱۶۵۱ وانمود شده اند). برخی چاپ های جدید لویاتان براساس همان چاپ منتشر شده اند.

نه تنها سه طبع متفاوت از لویاتان با تاریخ انتشار ۱۶۵۱ وجود دارد، بلکه از چاپ اول نیز نسخههای متفاوتی در دست است. دو نویسندهٔ سابق الذکر شواهدی (براساس علائم کاغذ صفحات عنوان) نقل میکنند حاکی از اینکه چاپ اول دستکم در دو نوبت منتشر شده است. اما امروزه براساس شواهد موجود در متن می توان گفت که از چاپ اول دستکم چهار نسخهٔ متفاوت وجود دارد. تفاوت میان این نسخهها براساس بررسی بسیار دقیق ده نسخه، تنها به تفاوت هایی در نقطه گذاری در شهار اندکی از عبارات، محدود می شود. ممکن است این تفاوتها تنها ناشی از آن باشد که مسئول چاپ کتاب اصلاحاتی درست یا غلط در زمانهای متفاوت در برخی از صفحات، این باشد که نسخههای صحافی شدهٔ کتاب انجام داده باشد؛ و یا ممکن است دلیل تفاوتهای مورد نظر آن باشد که نسخههای صحافی شدهٔ کتاب از صفحات متفاوتی ترکیب شده باشد که قبل یا بعد از تغییرات و اصلاحات مختلف چاپ شده باشند. برای اثبات اینکه آیا می توان همهٔ تفاوتهای استالی را بدین شیوه توضیح داد یا نه و یا اینکه آیا می توان همهٔ تفاوتهای تغییرات و اصلاحات محافی شدهٔ کتاب از صفحات متفاوتی ترکیب شده باشد که قبل یا بعد از تغییرات و اصلاحات محافی شدهٔ کتاب از صفحات متفاوتی ترکیب شده باشد که قبل یا بعد از تغییرات و اصلاحات محافی شده کتاب از صفحات متفاوتی ترکیب شده باشد که قبل یا بعد از تغییرات و اصلاحات محافی شدهٔ کتاب از صفحات متفاوتی ترکیب شده باشد که قبل یا بعد از تعییرات و اصلاحات محافی شده کتاب از صفحات متفاوتی ترکیب شده باشد که قبل یا بعد از در این صورت آیا تغییرات و تفاوتهای مورد نظر مهماند یا نه، باید مقابلهٔ دقیق صورت گیرد.

نسخهٔ حاضر از روی یکی از نسخههای چاپ اول که در کتابخانهٔ دانشگاه تورنتو (تحت شهارهٔ ۱۳۹۷ ) موجود است، گرفته شده است. این نسخه ظاهراً با یکی از دو نسخهٔ چاپ اول که در موزهٔ بریتانیا (به شهارهٔ ۶، ۲۸، ۵۲۲) موجود است و نیز با یکی از سه نسخهٔ چاپ اول که در مجموعهٔ کینز در کتابخانهٔ کینگز کالج، کیمبریج (به شهارهٔ ۲۸، ۳، ۸) موجود است، یکسان است؛ اما با دو نسخهٔ دیگر چاپ اول در همان مجموعه تفاوت دارد (هر سه نسخه هم با یکدیگر تفاوت دارند). همچنین نسخهٔ حاضر با دو نسخهٔ موجود در کتابخانه دانشگاه کیمبریج، نسخهٔ موجود در کتابخانهٔ بودلین، در آکسفورد و نیز دو نسخهٔ موجود دیگر در موزهٔ بریتانیا (به شهارهٔ ۲۶، ۵، ۱۳۸) تفاوت دارد. این چهار نسخه همگی ظاهراً با نسخهٔ شهارهٔ ۲۶، ۳، ۸، موجود در محموعهٔ کینز یکسان اند. همچنین نسخهٔ حاضر با نسخهٔ موجود دیگر در موزهٔ بریتانیا (به شهارهٔ ۲۶، ۵، ۱۴) تفاوت دارد. این چهار نسخه همگی ظاهراً با نسخهٔ شهارهٔ ۲۶، ۳، ۸، موجود در محموعهٔ کینز یکسان اند. همچنین نسخهٔ حاضر با نسخهٔ دیگری که در کتابخانهٔ دانشگاه تورنتو (به شهارهٔ ۲۵، ۱۳) تفاوت دارد. این چهار نسخه همگی ظاهراً با نسخهٔ شارهٔ ۲۶، ۳، ۸، موجود در محموعهٔ کینز یکسان اند. موجود است و ظاهراً با نسخهٔ دیگری که در کتابخانهٔ دانشگاه تورنتو (به شهارهٔ ۲۵ ما)

تنها تغییراتی که در نسخهٔ حاضر از چاپ اول داده شده است، به شرح زیر است: ۱. اصلاحات لازم براساس غلطنامهٔ مندرج در پایان صفحات عنوان چاپ اصلی، در خود مـتن

<sup>1.</sup> Moles worth, English Works.

یادداشتی دربارهٔ متن کتاب لویاتان ۶۱

انجام شده و غلطنامه حذف گردیده است. ۲. تعداد بسیاری از غلطهای چاپی (مثلاً u بهجای n ، d بهجای c ، h یهجای e فیره) و همچنین حروف از قلم افتاده، حروف اضافی، حروف جابهجا شده، کلمات اضافی (مثل one، the و or)، پرانتزهای ناقص، نقطه گذاریهای ناقص و ناهماهنگ و شکل حروف (مثل کاربرد حروف غیرمورب برای کلماتی که باید مورب باشند) برحسب مورد اصلاح شدهاند. به این گونه اصلاحات جزئی در متن اشارهای نشده است.

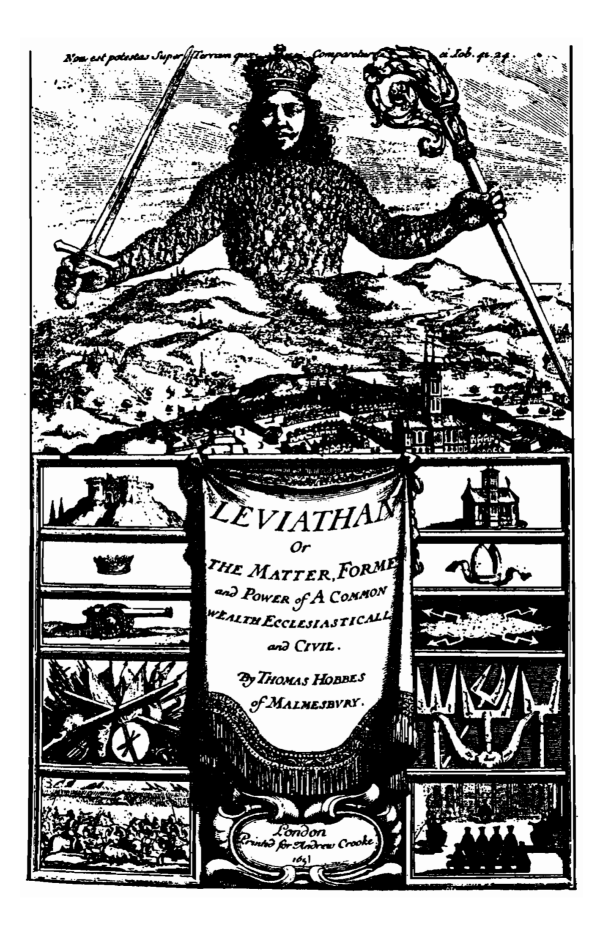
۳. اشتباهی در ارجاع در صفحهٔ ۲۶۸ اصل صورت گرفته است؛ در آن صفحه به فصل ۱۳ کتاب ارجاع داده شده که در اینجا به فصل ۱۶ اصلاح شده است.

۴. تنها در دو مورد حرف ربط of در داخل قلاب، اضافه شده است (در صفحات ۲۴۱ و ۳۹۳ اصل).

از چاپهای دوم و سوم لویاتان برای اصلاح متن استفاده نشده (جز اینکه مورد ۴ در بالا در این چاپها هم صورت گرفته است)

جز آنچه گفته شد تغییری در متن داده نشده و حتی شکل و هجی واژه ها، نقطه گذاری، کاربرد حروف بزرگ و شکل مورب کلهات به شکل اصلی آن حفظ شده است. کاربرد نه چندان رایج قلاب برای ارجاعات انجام شده به کتاب مقدس، در فصل ۳۶ و در برخی صفحات دیگر، به شیوهٔ نسخهٔ اصلی است. کلهات پیوند در پایان هر صفحه برای انتقال از یک صفحه به صفحهٔ دیگر حذف شده است.

سی. بی. مکفرسون



# LEVIATHAN, or The Matter, Forme, & Power of a COMMON-WEALTH ECCLESIASTICALL AND CIVILL.

By THOMAS HOBBES of Malmesbury.



### LONDON,

Printed for ANDREW CROOKE, at the Green Dragon in St. Pauls Church-yard, 1651.



سرور گرانقدر برادر ارجمند جنابعالی آقای سیدنی گودالفین در دوران حیات خود از سر لطف برای مطالعات بنده ارزشي قائل بود و به غير از آن، چنانکه شما مي دانيد مرا يا اظهار نظرات نیکوی خود که هم فی نفسه ارزشمند و هم به خاطر ارزشمندی شخص خودشان پر ارج بود، مرهون منت خویش میساخت. زیرا هرگونه فضیلتی که آدمی را به خدمت به خداوند و یا خدمت به کشور و جامعهٔ مدنی و یا دوستان شخصی متمایل سازد، آشکارا در سخنان ایشان ظاهر می شد و این عادت، نه امری مکتسب به حکم ضرورت و نه محدود به مواقع خاص بلکه جبلی طبع ایشان، و در جوهر غنی و پرمایهٔ سرشت حضرتشان نمایان بود. بنابراین، اینجانب در تقدیر و به افتخار ایشان و با اظهار ارادت و اخلاص نسبت به خود جنابعالی این رساله دربارهٔ دولت را از سر خضوع به حضر تعالی تقدیم میکنم. نمی دانم مردم چگونه با آن برخورد خواهند کرد و یا این رساله بر آنان که مدافع آن باشند چه تأثیری خواهد گذاشت. زیرا در گذرگاهی که از یک سو به وسیلهٔ کسانی محاصره شده است که خواهان آزادی بسیارند و از سوی دیگر به وسیلهٔ کسانی احاطه شده که خواهان قدرت بسیارند، به سختی می توان از میان آن دو نقطه به سلامت گذشت. با این حال، بنده گمان میکنم که کوشش برای پیشبرد و تقویت قدرت مدنی، نباید از جانب خود قدرت مدنی محکوم گردد؛ و نیز افراد معمولی نباید، به سرزنش آن بیردازند و گمان کنند که آن قدرت بیش از اندازه گسترش یافته است. بهعلاوه اینجانب دربارهٔ اشخاص سخن نمی گویم بلکه (به طور انتزاعی) از کرسی قدرت سخن به میان می آورم (همانند آن مردم ساده و بیغرضی که در مقر حکومت روم فریادزنان از کسانی که در حکومت بودند دفاع میکردند، صرفاً به این دلیل که چنان منصبی داشتند، نه بهدلیل هویت ایشان)، و گمان نمیکنم که خاطر کسی را آزرده سازم جز خاطر خارجیان را و یا خاطر آنانی را که در داخل از آنان که در خارجاند حمایت میکنند (اگر چینین کسانی موجود باشند). آنچه ممکن است کسانی را برنجاند تعبیر اینجانب از برخی نصوص کتاب مقدس است که دیگران از آنها فهم و تعبیر متفاوتی دارند. اما بنده این کار را با فروتنی لازم، و نیز (به مقتضای موضوع بحث خود) برحسب ضرورت انجام دادهام؛ زیرا آن

دوست محترم جناب آقای فرانسیس گودالفین اهل گودالفین نصوص سنگرگاههای بیرونی دشمنانی هستند که از آنجا به قدرت مدنی حملهور میشوند. اگر بهرغم این گفته، جنابعالی زحمات بنده را رویهم رفته بیارزش میدانید، می توانید خودتان را معذور بدارید و بفرمایید که بنده آدمی هستم که تنها به عقاید خودم علاقه دارم و همهٔ گفتههای خود را حقیقت می پندارم، و بدانید که من به برادر جنابعالی بسیار احترام می گذاشتم و برای حضر تعالی هم احترام بسیار قائل هستم و بر این اساس (بدون اطلاع جنابعالی) این عنوان را بر خود نهادهام که:

کوچک ترین و مطیع ترین خادم جنابعالی باشم، تا. هابز

پاریس، ۱۵ أوریل، ۱۶۵۱.

فهرست فصول

## بخش اول: در باب انسان

| مقدمه۷۱                                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| فصل یکم. در باب حس ۷۷                                                                      |
| فصل دوم. در باب تصور                                                                       |
| فصل سوم. در باب توالی یا رشتهٔ تصورات۸۴                                                    |
| فصل چهارم. در باب کلام ۸۹                                                                  |
| فصل پنجم. در باب عقل و علم ۹۷                                                              |
| فصل ششم. در باب مقدمات درونی حرکات ارادی؛ که عموماً امیال خوانده می شوند و کلماتی که       |
| آنها را بیان میکنند ۱۰۴                                                                    |
| فصل هفتم. در باب غایات یا نتایج گفتار                                                      |
| فصل هشتم. در باب فضایلی که معمولاً فضایل فکری خوانده می شوند و معایب آنها ۱۱۷              |
| فصل نهم. در باب موضوعات مختلف شناخت ۱۲۷                                                    |
| فصل دهم. در باب قدرت، قدر و ارزش، حیثیت، حرمت و شایستگی                                    |
| فصل یازدهم. در باب تفاوت آداب ۱۳۷                                                          |
| فصل دوازدهم. در باب دین ۱۴۴                                                                |
| فصل سیزدهم. در باب وضع طبیعی آدمیان و سعادت یا تیرهروزی آنها در آن وضع ۱۵۶                 |
| فصل چهاردهم. در باب قوانین طبیعی اولیه و ثانویه و در باب قراردادها ۱۶۰                     |
| فصل پانزدهم. در باب دیگر قوانین طبیعی ۱۷۰                                                  |
| فصل شانزدهم. در باب کارگزاران و صاحبان حق و اقتدار و اموری که به نمایندگی انجام می شود ۱۸۲ |

### بخش دوم: در باب دولت

| ۱۸۹ | فصل هفدهم. در باب علل، ایجاد و تعریف دولت                                        |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۹۳ | فصل هجدهم. در باب حقوق حكام تأسيسي                                               |
| ۲۰۱ | فصل نوزدهم. در باب انواع گوناگون دولت تأسیسی و دستیابی به حاکمیت از طریق جانشینی |
| ۲۱۰ | فصل بیستم. در باب سلطهٔ پدرانه و سلطهٔ استبدادی                                  |
| 517 | فصل بیست و یکم. در باب آزادی اتباع                                               |
| 777 | فصل بیست و دوم. در بارهٔ سازمانهای تابع: سیاسی و خصوصی                           |
| ۲۳۸ | فصل بیست و سوم. در باب کارگزاران عمومی قدرت حاکمه                                |

| 242 | فصل بیست و چهارم. در باب تغذیه، پرورش و زاد و ولد دولت         |
|-----|----------------------------------------------------------------|
|     | فصل بیست و پنجم. در باب شورا                                   |
| ۲۵۳ | فصل بیست و ششم. در باب قوانین مدنی                             |
| ۲۷۱ | فصل بیست و هفتم. در باب جرائم، عذر جهل به قانون و شرایط مخفّفه |
| ۲۸۴ | فصل بیست و هشتم. در باب مجازاتها و پاداشها                     |
| 292 | فصل بیست و نهم. در باب عوامل و اسباب تضعیف و انحلال دولت       |
| ۲۰۱ | فصل سیام. در باب وظیفهٔ نمایندهٔ حاکمیت                        |
| 317 | فصل سی و یکم. در باب سلطنت خداوند در عرصهٔ طبیعت               |

بخش سوم: در باب دولت مسیحی

| 323 | فصل سی و دوم. در باب اصول سیاست مسیحی                                             |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۳۳ | فصل سی و سوم. در باب شمار، قدمت، محتوا، اعتبار و شارحان اسفار کتاب مقدس.          |
| 341 | فصل سی و چهارم. در باب معنای روح، فرشته و الهام در کتب مقدسه                      |
|     | فصِل سی و پنجم. در باب معنای مُلک خداوند، و مفهوم متعالی و مقدس، و مراسم مذهبی در |
| ۳۵۳ | كتاب مقدس كتاب مقدس                                                               |
| ۳۶۰ | فصل سی و ششم. در باب کلام خداوند و کلام انبیا                                     |
| 274 | فصل سی و هفتم. در باب معجزات و فواید آنها                                         |
|     | فصل سی و هشتم. در باب معنای زندگی ابدی، دوزخ، رستگاری، آخرت و نجات اخروی در کتاب  |
| ۳۸۰ | مقدس                                                                              |
| 394 | فصل سی و نُهم. در باب معنای کلمهٔ کلیسا در کتاب مقدس                              |
|     | فصل چهلم. در باب حقوق و اختیارات حکومت خداوند در زمان ابراهیم، موسی، کاهنان اعظم  |
| ۳۹۶ | و ملوک يهود                                                                       |
| ۴۰۵ | فصل چهل و یکم. در باب منصب و مأموریت منجی متبرک ما                                |
| 411 | فصل چهل و دوم. در باب قدرت کلیسایی                                                |
| 479 | فصل چهل و سوم. شرایط لازم برای ورود آدمیان به مُلک ملکوت                          |

بخش چهارم: در باب مملکت ظلمت

| 490 | فصل چهل و چهارم. در باب ظلمت روحانی که از سوء تعبیر کتاب مقدس برمی خیزد     |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
| 018 | فصل چهل و پنجم. در باب داستان شیاطین و دیگر بقایای مذهب قبایل غیریهود       |
|     | فصل چهل و ششم. در باب تاریکاندیشی ناشی از فلسفههای بیهوده و سنتهای عجیب و   |
| ۵۳۷ | غريب                                                                        |
|     | فصل چهل و هفتم. در باب منافعي كه از تاريكانديشي بهدست ميآيد وكساني كه از آن |
| ۵۵۴ | بهره میبرند                                                                 |
| 583 | مرور و نتیجه گیری                                                           |

آدمي با فنون خود چنان از طبيعت (که صنعتي است که خداوند با آن جهان را ساخته و بر آن حکومت میکند) در امور گوناگون اقتباس و تقلید میکند که می تواند حیوانی مصنوعی بسازد. زیرا اگر بیذیریم، که زندگی صرفاً حرکت اندامهاست و سرمنشأ حرکت هم عمدتاً درونی است، پس چرا نتوانیم گفت که همهٔ دستگاههای خودکار (ماشینهایی چون ساعت که به وسیلهٔ فنرها و چرخها خود را به حرکت درمی آورند) دارای حیات مصنوعی هستند؟ زیرا قلب چیزی نیست جز فنری، و اعصاب چیزی نیستند جز بندهایی؛ و مفصل ها چیزی نیستند جز چرخ هایی که به کل بدن چنانکه خداوند خواسته است، حرکت می بخشند. فن و صناعت از این هم پیش تر می رود و از عالی ترین فرآوردهٔ خردمند طبيعت، يعنى انسان هم شبيهسازي ميكند. زيرا آن لوياتان عظيمي كه كشور یا دولت (به زبان لاتین civitas) خوانده می شود به کمک فن و صناعت ساخته شده است و صرفاً انسانی مصنوعی است، که از انسان طبیعی عظیم تر و نیرومند تر است و برای حراست و دفاع از او ساخته شده است و در آن حاکمیت همچون روحی مصنوعی است که به کل بدن زندگی و حرکت میبخشد؛ و در آن [بدن مصنوعی] قضات و حکام و دیگر کارگزاران قوهٔ قضائیه و مجریه، همچون مفاصل مصنوعی هستند؛ یاداش و کیفر (که هر مفصل و اندامی به واسطهٔ آن به جایگاه حاکمیت وصل شده و برای انجام وظیفهٔ خود به حرکت درمی آبد) رگها و اعصابی هستند که همان وظیفه را در بدن طبیعی انجام می دهند؛ ثروت و مکنت همهٔ اعضای [کشور]، در حکم قوت آن اند؛ حفظ امنیت مردم (salus populi) کار ویژهٔ اصلی آن است؛ مشاورین که مطالب مورد نیاز را به اطلاع آن می سانند، در حکم حافظهٔ آن اند؛ عدالت و قوانین، عقل و ارادهٔ مصنوعی هستند؛ اجماع و توافق در حکم تندرستی؛ فتنه و شورش در حکم بیماری و جنگ داخلی در حکم مرگ آن موجود است. سرانجام اینکه، پیمانها و میثاقها که بهموجب آنها نخست اجزا این ییکر سیاسی ساخته و سیس ترکیب و یکیارچه شدهاند، همانند حکمی هستند که خداوند در روز خلقت اعلام کرد و فرمود: پس انسان را خلق میکنیم.

بهمنظور توصیف طبع و طبیعت این انسان مصنوعی، موارد زیر را بررسی خواهیم کرد: نخست، جوهر آن و سازندهٔ آن راکه هر دو مربوط به انسان است، دوم اینکه [ دولت] چگونه و به حکم چه پیمانهایی ایجاد میشود؛ حقوق یا قدرت عادله و یا اقتدار شخص حاکم چیست؟ و چه چیزهایی موجب حفظ [ دولت] و یا انحلال آن میشوند.

> سوم اینکه دولت مسیحی چیست. بالاخره مُلک ظلمت کدام است.

دربارهٔ موضوع نخست ضربالمثلی هست که اخیراً بسیار مورد سوءاستعمال قرار گرفته و آن اینکه: عقل و درایت نه حاصل مطالعهٔ کتابها بلکه نتیجهٔ مطالعه احوال آدمیان است. در نتیجه، کسانی که اغلب نمی توانند هیچ دلیل دیگری بر عقل و درایت خود بیاورند، از ابراز آنچه به گمان خود در احوال آدمیان مطالعه کردهاند، بسیار محظوظ می شوند، و البته این گونه مطالعات چیزی جز بدگویی های بداندیشانه در پشت سر یکدیگر نیست. اما ضربالمثل دیگری هست که امروزه معنای آن درک نمیشود و اگر آدميان به خود زحمت دهند، مي توانند به حكم آن حقيقتاً يكديگر را درک كنند و آن اين است که: خودت رایشناس (به لاتین nosce teipsum )، که منظور از آن، چنانکه امروزه درک می شود، حمایت از مواضع وحشیانهٔ آدمیان صاحب قدرت نسبت به زیردستان و یا تشویق آدمیان دون منزلت به رفتار بیادبانه نسبت به زبردستان نیست؛ بلکه منظور از آن تعلیم این مطلب است که هر کس به درون خود نگاهی بیفکند و چگونگی و دلیل اندیشیدن، اعتقاد، تعقل، امید، بیم و غیره را در خود بیابد، و از آنجایی که اندیشهها و اميال او شبيه انديشهها و اميال ديگران است، پس به حكم اين شباهت، نسبت به انديشهها و اميال همهٔ آدميان ديگر در شرايط مشابه وقوف مي يابد. منظور ما تنها شباهت امیالی است که در همهٔ آدمیان مشترک اند مانند شهوت، ترس، امید و غیره: نه شباهت در موضوع امیال یعنی چیزهایی که مطلوب یا مورد بیم و امیدند؛ زیرا در مورد موضوع اميال، بنية جسماني افراد و تعليم و تربيت آنها كه بسيار متفاوت است، [مؤثرند] و در نتیجه به سهولت از دایرهٔ معرفت ما خارج می شوند؛ به همان سان که خصوصیات باطنی افراد که اغلب بهواسطهٔ ریاکاری، دروغگویی، فریبکاری و عقاید نادرست، از نظر دور می مانند و در پردهٔ ابهام قرار می گیرند، تنها برای کسانی که در جستجوی فهم باطنی هستند، قابل فهماند. وگرچه ما گاه نیات و نقشههای افراد را از روی اعمال ایشان درمی یابیم، اما انجام این کار بدون مقایسهٔ نیات آنها با نیات خودمان و بدون در نظر گرفتن شرایط خاصی که احتمالاً تغییری در آن نیات ایجاد میکنند، مانند آن است که بخواهیم بدون کلید رمزی را بگشاییم و در آن صورت اغلب یا به علت اعتماد بیش از حد و یا به دلیل ترس بیش از اندازه دچار اشتباه می شویم؛ همچنانکه هر کس که احوال دیگران را مطالعه میکند، خود آدمی خوب یا بد است [و در مطالعهٔ خود تحت تأثیر شخصيت خويش قرار مي گيرد]. پس هیچکس نمی تواند احوال دیگری را براساس اعمال او به طور کلی دریابد؛ تنها می توان در مورد دوستان و آشنایان که شمارشان اندک است، چنین کرد. آن کس که قرار است بر ملتی حکومت کند، می باید در خودش، نه این یا آن شخص خاص بلکه کل انسانیت را ببیند و گرچه این کار سخت است و سخت تر از فراگرفتن هر زبان یا دانشی است، اما پس از آنکه ما مطالب خود را به طور منظم و روشن بیان کنیم زحمتی که دیگران باید به خود بدهند تنها این است که ببینند که آیا ایشان نیز آنچه را که گفته ایم در خود می یابند یا نه. زیرا این نوع نظریه، شیوهٔ اثبات دیگری جز این ندارد.

بخش اول در باب انسان

برای بررسی افکار آدمی، نخست آنها را جد اگانه و پس از آن به صورت پیوسته یا در حالت وابستگی به یکدیگر ملاحظه خواهیم کرد. به صورت جد اگانه هر یک از آنها نمود <sup>۱</sup> یا مظهر <sup>۲</sup> برخی کیفیت ها و یا برخی از اعراض اجسام موجود در خارج [از وجود] ماست؛ که عموماً شیء <sup>۳</sup> خوانده می شود. آن شیء بر چشم ها، گوش ها و دیگر اندام های بدن آدمی تأثیر می گذارد و به علت تنوع در تأثیر، مظاهر متنوعی ایجاد می کند.

ریشهٔ همهٔ آن [افکار] چیزی است که ما حس میخوانیم، (زیرا هیچ تصوری در ذهن آدمی وجود ندارد که در ابتدا، کلاً یا بعضاً با اندامهای حسی دریافت نشده باشد). بقیه از آن اصل نشئت میگیرند.

شناختِ علتِ طبیعی حس، برای [فهم] مطلب حاضر چندان ضروری نیست؛ و من در نوشتهای دیگر به تفصیل به این مطلب پرداختهام. با این حال به خاطر تکمیل هر بخش از روش کار خود در اینجا مختصراً همان [مطالب] را عرضه میکنم.

علتِ حس، جسم خارجی یا شیء است که بر اندام مخصوص هر حس، یا بهطور بیواسطه اثر میگذارد چنانکه در [حواس] چشایی و بساوایی [چنین است] ؛ و یا بهطور باواسطه، چنانکه در [حواس] بینایی، شنوایی و بویایی [چنین است] : این اثر بهواسطه اعصاب و دیگر رشتهها و پیوندهای بدن که به مغز و قلب میرسند، در آنجا مقاومت یا فشار متقابل یا کنشی در قلب ایجاد میکند تا اثر خود را بگذارد: این کنش چون متوجه فشار متقابل یا کنشی در قلب ایجاد میکند تا اثر خود را بگذارد: این کنش چون متوجه خارج است چنان مینماید که چیزی خارجی میباشد. و این نمود<sup>ع</sup> یا صورت ذهنی<sup>4</sup> برای گوش [عبارت است از] صدا؛ برای بینی، بو، برای زبان و حس چشایی، مزه؛ و برای بقیهٔ بدن، گرمه سرمه سختی، نرمی و کیفیتهای دیگری که ما از طریق احساس<sup>4</sup> ایجاد میکند، تنها حرکات چندگانهٔ مادهای هستند که از طریق آنها بر اندامهای ما به

6. Sense

7. Feeling

<sup>1.</sup> Representation 2. Apparence 3. Object

<sup>4.</sup> Seeming 5. Fancy

انحای گوناگون اثر می گذارد. آنها در [درون] ما که اثر می پذیریم نیز چیز دیگری جز حرکات چندگانه نیستند (زیرا حرکت چیز دیگری جز حرکت ایجاد نمیکند.) اما ظهور آنها در نزد ما [بهشکل] صورت ذهنی است؛ خود [شیء همانند] بیداری و [صورت همانند] خواب [است]. و همچنانکه فشار آوردن و مالاندن و ضربهزدن به چشم موجب می شود که ما نوری را در مخیله خود ببینیم و فشار آوردن به گوش صدایی مبهم در آن ایجاد میکند؛ به همین سان اجسامی هم که ما می بینیم یا [صدایشان را] می شنویم بهواسطهٔ عمل قدر تمند اما نامشهود خود همان [اثرات] را ایجاد میکنند. زیرا اگر آن رنگها و صداها در درون اجسام یا اشیایی که آنها را ایجاد میکنند میبودند، نمی توانستند از آنها جدا شوند، درحالی که ما به واسطهٔ آئینه و به واسطهٔ انعکاس در مورد صدا می بینیم که [جدا] می شوند. جایی که ما شیء مشهود را می بینیم یک جاست و ظهور [آن] در جای دیگر. و گرچه همان شیء واقعی خود در فاصلهٔ معینی بهنظر می رسد که متضمن همان صورت ذهنی باشد که در ما ایجاد می کند، اما باز هم شیء یک چیز است و صورت یا تصویر چیز دیگری است. بنابراین حس در همهٔ موارد هیچ چیز دیگری جز صورت ذهنی اصلی و اولیهای نیست که (چنانکه گفتهایم) بهواسطهٔ فشار یعنی به واسطهٔ حرکت اشیای خارجی و تأثیر آن بر چشمها و گوشها و دیگر اندامهای ما که قهراً آن فشار یا حرکت را می پذیرند، به وجود می آید.

اما مکاتب فلسفی در سراسر دانشگاههای ممالک مسیحی بر مبنای برخی کتب ارسطو نظریهٔ دیگری را آموزش میدهند و در مورد علت بینایی میگویند که شیء رؤیت شده از هر جانب تصویری قابل رویت<sup>(</sup> (به انگلیسی) جلوه ای مرئی<sup>7</sup>، شبح<sup>7</sup> یا وجه<sup>4</sup> و یا چیزی رزیت شدنی می پراکند؛ که دخول آن در درون چشم، دیدن است. و در مورد، علت شنوایی [میگویند که] چیز شنیده شده تصویری سمعی<sup>6</sup> یعنی وجهی شنیدنی یا چیزی قابل شنیدن [از خود به خارج] می فرستد، که با دخول در گوش شنیدن را ایجاد می کند. همچنین در مورد علت ادراک، می گویند که چیز ادراک شده تصویری قابل فهم<sup>8</sup> یعنی چیزی دریافتنی از خود بیرون می فرستد که با ورود در [قوهٔ] ادراکیهٔ ما، ما را به ادراک چیزی دریافتنی از خود بیرون می فرستد که با ورود در [قوهٔ] ادراکیهٔ ما، ما را به ادراک دوانا می سازد. من این مطلب را برای ابراز مخالفت با دانشگاهها نمی گویم: بلکه چون از این پس از نقش و وظیفهٔ آنها در درون دولت سخن خواهم گفت، باید شما را در همه جا در طی راه از چیزهایی که در آنها [دانشگاهها] اصلاح شدنی است آگاه سازم، از آن جمله یکی رواج مباحث بی معنا در آنهاست.

1. visible species

2. visible shew

3. apparition

- 4. aspect
- 5. Audible species
- 6. intelligible species

فصل دوم در باب تصور

اینکه وقتی چیزی ایستا و راکد باشد، اگر چیز دیگری آن را به حرکت در نیاورد، برای همیشه ایستا خواهد بود حقیقتی است که هیچکس را در آن شکی نیست. اما اینکه وقتی چیزی در حرکت باشد تا ابد در حرکت خواهد بود مگر آنکه چیز دیگری آن را از حرکت باز دارد، هر چند هم که علت آن خودش باشد (یعنی اینکه هیچ چیز نمی تواند خودش را تغییر دهد) به همان سهولت مورد اتفاق نظر نیست؛ زیرا انسانها نه تنها انسانهای دیگر بلکه همهٔ چیزهای دیگر را با [معیار] خود قیاس میکنند؛ و چون انسانها خود را پس از جنبش در معرض درد و رنج و خستگی می یابند گمان میکنند که هر چیز دیگری نیز از تأمل کنند که آیا طلب آسایشی که آنها در خود می یابند خود عبارت از جنبش دیگری نیست. از اینجاست که مکاتب [فلسفی] بر این عقیدهاند که اجسام سنگین به جهت میل نیست. از اینجاست که مکاتب [فلسفی] بر این عقیدهاند که اجسام سنگین به جهت میل نیست. از اینجاست که مکاتب [فلسفی] بر این عقیدهاند که اجسام سنگین به جهت میل نیست. از اینجاست که مکاتب و فلسفی] بر این عقیدهاند که اجسام سنگین به جهت میل نیست. از اینجاست که مکاتب افلسفی] بر این عقیدهاند که اجسام سنگین به جهت میل نیست. از اینجاست که مکاتب و فلسفی] بر این عقیدهاند که اجسام سنگین به جهت میل نیست. از اینجاست که مکاتب و فلسفی] بر این عقیدهاند که اجسام سنگین به جهت میل نیست. از اینجاست که مکاتب و فلسفی] بر این عقیدهاند که اجسام سنگین به جهت میل نیست. از اینجاست که مکاتب و فلسفی] بر این عقیدهاند که اجسام سنگین به جهت میل محافظت کنند، [بدینسان آن مکاتب] بیهوده به اجسام بی جان میل و علم نسبت به محافظت کنند، و به ای آن مکاتب] بیهوده به اجسام بی جان میل و علم نسبت به می دهند.

همین که جسمی به حرکت درآید، تا ابد در حرکت خواهد بود (مگر آنکه چیزی مانع از حرکت آن گردد) و هر آنچه که مانع آن می گردد نه در یک لحظه بلکه در طی زمان و به تدریج می تواند آن را کاملاً از جنبش باز دارد: و چنانکه ما در مورد آب می بینیم گرچه باد باز می ایستد اما امواج برای مدتی دراز پس از آن از حرکت باز نمی ایستند؛ همچنین است در مورد حرکتی که در اندامهای درونی انسان ایجاد می شود [مانند] وقتی که آدمی نگاه می کند و یا خواب می بیند و جز آن. زیرا پس از آنکه شیء کنار برده می شود و یا چشم بسته می شود باز هم صورتی از شیء دیده شده در نظر ما باقی می ماند، هر چند [این ورت] مبهم تر از وقتی است که [شیئی را] می بینیم. و این چیزی است که مردم لاتین و آنها همین معنا را هر چند به وجهی نامتناسب در مورد همهٔ حواس دیگر نیز به کار می برند. اما یونانیان آن را خیال<sup>۳</sup> می خوانند که به معنی [ در نظر] ظاهر شدن است و آکاربرد آن معنا] به یک میزان در مورد همهٔ حواس مناسب است. تصور بنابراین چیزی

<sup>1.</sup> Imagination

جز حس رو به زوال <sup>۱</sup> نیست و در نزد انسانها و بسیاری موجودات زنده دیگر هم در خواب و هم در بیداری یافت میشود.

زوال حس در انسانها در حال بيداري [بهمعنی] زوال حرکتِ تبديل شده به حس نیست بلکه [بهمعنی] میهم شدن آن است. مثلاً به همان شیوهای که وقتی نور خورشید نور ستارگان را غیرقابل رؤیت می سازد؛ این ستارگان خاصیت خود را که به وسیلهٔ آن قابل رؤیت می شوند در روز کمتر از شب بروز نمی دهند. اما چون در بین بسیاری از حرکاتی که چشمها، گوشها و اندامهای دیگر ما از اجسام خارجی دریافت میکنند آن یکی که غالب [بر دیگران]است محسوس است؛ به همین سان نور خورشید چون غالب است، حواس ما از حرکت ستارگان متأثر نمی شوند. و هر شیء که از جلو چشمان ما برداشته شود گرچه صورتی که ایجاد کرده در ذهن ما باقی میماند، با این حال [بهواسطهٔ] اشیای حاضر و موجود دیگری که پس از [آن شیء اول] بر روی ما تأثیر می گذارند، تصور گذشته میهم و ضعیف می شود؛ همچنانکه صدای یک فرد در شلوغی روز [محو می گردد]. از این مطلب جنين استنتاج مي شود كه هرچه زمان پس از رؤيت يا حس اشيا درازتر باشد صورت ذهني آنها ضعیف تر می شود. زیرا دگرگونی دانمی بدن انسان در طی زمـان انـدامهـایی را کـه بـا دریافت حس تحریک می شوند تضعیف می کند: بنابراین طول زمان و بعد مکان تأثیری یکسان در ما دارند. زیرا همچنانکه در فاصلهٔ مکانی معینی آنچه ما میبینیم بهنظر مبهم و فاقد تمایزات کوچک تر می رسد؛ و همچنانکه [از فاصلهٔ دور] صداها ضعیف و نامشخص می شوند: به همین سان پس از طی فاصلهٔ زمانی زیادی تصور ما از [امور] گذشته ضعیف می شود؛ و (برای مثال) بسیاری از خیابان های شهرهایی را که دیده ایم فراموش می کنیم و در مورد اعمال، بسیاری از حقایق جزئی مربوط [به آنها را از یاد میبریم]. چنانکه پیشتر گفتهام این حس رو به زوال را، وقتی در مقام بیان اصل آن (یعنی نفس خیال یا صورت ذهنی) باشیم، تصور میخوانیم: اما وقتی بخواهیم زوال را بیان کنیم و منظورمان این خاطره باشد که حس قدیمی یا گذشته در حال محو شدن است آن را خاطره آمی نامیم. بنابراین تصور و خاطره یک چیزند که به دلیل ملاحظاتی چند، نامهای جداگانه دارند.

خاطرات بسیار یا خاطرهٔ بسیاری چیزها تجربه<sup>۳</sup> خوانده می شود. باز هم چون تصور، تنها از چیزهایی حاصل می شود که پیش تر به وسیلهٔ حس یا کلاً یکباره و یا جزاً در چندین نوبت دریافت شدهاند؛ شکل اول (یعنی تصور کلی شیء به نحوی که به حس عرضه گردیده) تصور بسیط<sup>۴</sup> است، مثل وقتی که کسی مردی یا اسبی را که پیشتر دیده است تصور می کند. شکل دیگر، مرکب<sup>۵</sup> است، مثل وقتی که ما از دیدن مردی در یک

4. simple imagination 5. Compounded

<sup>1.</sup> decaying sense

<sup>2.</sup> Memory

<sup>3.</sup> Experience

زمان و اسبی در زمان دیگر در ذهن خود سنتوری<sup>۱</sup> را تصور میکنیم. مثلاً وقتی کسی صورت ذهنی شخص خودش را با صورت ذهنی اعمال کسی دیگر ترکیب میکند، مثل وقتیکه کسی خودش را **هرکول** یا اسکندر می پندارد (که اغلب برای کسانی پیش می آید که مجذوب مطالعهٔ داستانهای خیالی هستند) [چنین تصوری] تصور مرکب است و در واقع تنها توهم <sup>۲</sup> ذهنی است. همچنین تصورات دیگری وجود دارند که از تأثیر عظیمی که حس [خاصی] در انسانها باقی میگذارد پیدا می شوند (هر چند در حال بیداری): چنانکه پس از خیره شدن به خورشید، صورتی از آن برای مدتی دراز در چشمهای ما باقی می ماند؛ و نیز انسان پس از توجه طولانی و شدید به اشکال هندسی، در تاریکی (هر چند در حال بیداری) صورتهایی از خطوط و زوایا در پیش چشمان خود خواهد یافت؛ این نوع از خیال نام خاصی ندارد زیرا چیزی است که معمولاً آدمیان از آن گفتوگو نمیکنند.

تصورات کسانی که در خواباند تصوراتی هستند که ما رؤیا میخوانیم. و اینها نیز رؤیا (مثل همهٔ تصورات دیگر) پیشتر کلاً یا جزءجزء در حس وجود داشتهاند. و چون مغز و اعصاب که اندامهای ضروری حس هستند، در هنگام خواب آنچنان بی حس میگردند که به سهولت بهواسطهٔ اعمال اشیای خارجی تحریک نمی شوند، پس در خواب هیچگونه تصوری و بنابراین هیچگونه رؤیایی نمی تواند حادث شود مگر آنچه از تحریک اندامهای درونی بدن انسان ناشی می شود؛ این اجزای درونی به واسطهٔ ارتباطی که با مغز و دیگر اندامها دارند، وقتى هم كه اينها از فعاليت باز مي ايستند، باز هم آنها را در حال حركت نگه میدارند؛ در نتیجه تصوراتی که پیشتر در آنجا ایجاد شدهاند، به نحوی ظاهر می شوند که گویی انسان بیدار است، جز اینکه چون اندامهای حسی اینک بیحس شدهاند، [و در نتیجه [ شیء جدیدی نمی تواند وجود داشته باشد تا با تأثیری نیرومندتر بر آن [تصورات] غلبه کند و آنها را مبهم سازد، پس رؤیا، در این [حالت] خاموشی حواس می باید ضرور تأروشن تر از اندیشه های زمان پیداری ما باشد. و از این روست که تمیز دقیق میان حس و رؤیا امری دشوار بهشمار می رود و بسیاری آن را ناممکن می دانند. بهنظر من **چ**ون ما می بینیم که معمولاً در رؤیای خود مستمراً دربارهٔ همان اشخاص، مکانها، اشیا و اعمالی که در حال بیداری بدانها می اندیشیم، اندیشه نمی کنیم و نیز چون در حال رؤیا رشتهٔ دراز افکار مرتبطی را که در زمانهای دیگر به یاد می آوریم، به خاطر نداریم؛ و باز چون در حال بیداری اغلب به بیهودگی رؤیاهای خود واقف هستیم اما هرگز دربارهٔ بیهودگیهای اندیشه های زمان بیداری خود، خواب نمی بینیم، پس متقاعد می شویم که در حال بیداری،

۱. Centour ، در اساطیر یونانی موجودی افسانه ای که نیمی انسان و نیم دیگر اسب است.م.

۸۲ لوياتان

میدانیم که خواب نمی بینیم؛ لیکن زمانی که خواب می بینیم فکر میکنیم که بیداریم. و دیدن خواب معلول از کار افتادن برخی از اعضای درونی بدن است؛ از کار افتادن اعضا به شیوههای مختلف می باید لاجرم رؤیاهای گوناگون ایجاد کند. هم از این روست که خوابیدن [در جای] سرد موجب رؤیاهای هراسناک میگردد و اندیشه و صورت شیء ترسناک را برمی انگیزد (زیرا حرکت از مغز به اعضای درونی و از اعضای درونی به مغز دوجانبه است.) و همچنانکه، در هنگام بیداری خشم موجب ایجاد گرما در برخی از اعضای بدن می گردد؛ به همانسان وقتی ما در خواب هستیم گرم شدن زیاده از حد همان اعضای بدن می گردد؛ به همانسان وقتی ما در خواب هستیم گرم شدن زیاده از حد همان اعضا موجب پیدایش خشم می گردد و در مغز تصوری از دشمنان را برمی انگیزد. به همان شیوه که وقتی ما بیدار هستیم عشق طبیعی در ما میل و طلب ایجاد می کند و این میل در اعضای دیگر بدن گرما تولید می نماید، به همینسان گرمای بیش از اندازه در آن اعضا هنگامی که ما در خواب هستیم، در مغز تصوری از عشق و محبت محسوس پدید می آورد. خلاصه آنکه رؤیاهای ما عکس تصورات زمان بیداری ما هستند؛ وقتی ما بیدار می آورد. خلاصه آنکه رؤیاهای ما عکس تصورات زمان بیداری ما هستند؛ وقتی ما بیدار هستیم حرکت از یک سو آغاز می گردد و وقتی خواب می بینیم، از سوی دیگر.

اوهام يا اشباح

تمیز رؤیای آدمی از اندیشههای زمان بیداری او وقتی به دشوار ترین [حد می رسد] که به موجب حادثهای ندانیم که در خواب هستیم؛ وقوع چنین [حالتی] برای کسی که سرشار از اندیشههای هراسناک باشد سهل است؛ و [نیز] برای کسی که وجدانش معذب است، و پاکسی که بدون شرایط مقتضی [مانند] در تختخواب خوابیدن یا جامه برگرفتن می خوابد، همچون کسی که بر روی صندلی چرت می زند، سهل است. کسی که به زحمت و سختکوشانه خود را در خواب فرو میبرد که مبادا خیالی نابهجا و گزاف به سراغش بیاید، نمی تواند [خیال خود] را چیزی جز رؤیا بیندارد. دربارهٔ مارکوس برو توس (که ژولیوس سزار جان او را نجات داد و ناز پروردهٔ سزار بود و با این حال سزار را کشت) میخوانیم که چگونه در فیلیپی ، در شب قبل از نبرد با سزار کبیر شبحی ترسناک دید، که تاریخدانان عموماً آن را بهعنوان وحی و الهام به وی تعبیر میکنند؛ اما بـا در نـظر گرفتن شرایط میتوان به سهولت گفت که آن واقعه تنها رؤیایی کوتاه بوده است. زیرا درحالی که او در درون سرایرده اش اندیشناک نشسته بود و از هراس عمل ناسنجیدهٔ خود معذب بود، برایش دشوار نبود که در آن جای سردی که به ناراحتی خوابیده بود خواب چیزی را ببیند که بیش از هر چیز دیگری او را می ترساند؛ این ترس همچنانکه به تدریج او را بیدار می کرد، به همان سان نیز می باید به تدریج موجب نایدید شدن روح شده باشد: و چون اطمینان نداشت که خوابیده باشد هیچ دلیلی نداشت که [خیال] خود را خواب یا

۱. Marcus Brutus (۴۲–۸۵ ق.م)، از رهبران گروهی که قیصر را در سال ۴۴ ق.م. به قتل رساندند.م. ۲. Philippi ، شهری در یونان.م.

چیز دیگری جز وحی و الهام بداند. و این تصادفی نادر نیست: زیرا حتی کسانی که کاملاً بیدارند اگر ترسو یا خرافاتی باشند و داستانهای ترسناک ذهنشان را مشغول داشته و در تاریکی شب تنها بمانند، نیز در معرض توهمات مشابه قرار میگیرند و فکر میکنند که اجانین و ارواح مردگانی را میبینند که در گورستان اطراف کلیساها راه میروند؛ درحالیکه این چیز یا صرفاً برخاسته از خیال آنهاست و یا [ناشی از] نابکاری کسانی است که از چنین ترسهای خرافی بهره میجویند تا شب هنگام در لباس مبدل به جاهایی بروند و از چشم دیگران پنهان بمانند.

از همین نادانی در تمیز رؤیاها و دیگر توهمات قوی از الهام و حس است که بخش عمدهٔ دین اقوام غیریهودی (در زمان گذشته پدید آمد که خدایان جنگل خدایان روستا<sup>۳</sup>، الهههای کوه و رود<sup>۴</sup> و همانند آنها را می پرستیدند؛ و امروزه نیز عقیدهای که مردم عامی به اجانین، ارواح و اهریمنان، و به قدرت جادوگران دارند [از همان جا ناشی می شود]. در مورد جادوگران فکر نمی کنم که قدرت جادوگری آنها، واقعی باشد و با این حال [بر آن هستم که] آنها به خاطر عقيدهٔ کاذبي که دارند [ يعني اينکه] مي توانند چنان آسیبها و زیانهایی به انسان برسانند و نیز بهخاطر نیت انجام آن در صورت توانایی، باید به حق مجازات شوند: کار آنها شباهت بیشتری به تأسیس مذهبی نو دارد تا به حرفه یا علم. و در مورد اجانین و ارواح متحرک نیز فکر میکنم که عقیده به آنها عمدی و ساختگی بوده [و] یا آموزش داده شده، یا تکذیب نشده تا اعتبار روش جنگیری و صليب كشيدن بر سينه از روى ترس و آب مقدس<sup>0</sup> و ديگر اختراعات مردان روحاني محفوظ بماند. با این حال شکی نیست که خداوند می تواند اشباح غیر طبیعی ایجاد کند: اما عقيده به اينكه او چنين كارى را به چنان كثرتي انجام مي دهد كه انسان ها از چنين چیزهایی بیش از آن بترسند که از وقفه یا دگرگونی در روال طبیعت می ترسند - زیرا که خداوند مي تواند [طبيعت] را نيز متوقف يا متغير سازد \_ جزئي از ايمان مسيحي نيست. اما مردمان بدکار به بهانهٔ اینکه خداوند قادر بد انجام هر چیزی است، از روی گستاخی هر چیزی را که به نفع شان باشد به زبان می آورند؛ هر چند خود آن را نادرست بدانند: بر مرد خردمند است که تا آنجا به آنها اعتقاد آورد که عقل سلیم گفتههایشان را معتبر نشان دهد. اگر اینگونه ترسهای خرافی از ارواح و به همراه آن داعیهٔ پیشبینی براساس رؤیاها

```
۳. Fawn ، خدایان رومی روستا و جنگل. م.
```

۴. Nymph، حوری دریایی، جنگلی یا کوهی۔م.

<sup>1.</sup> Religion of the Gentiles

۲. Satyr، در اساطیر یونان و روم، خدای جنگل که نیمه انسان و نیمه حیوان بود.م.

۵. آبی که بهوسیلهٔ کشیش تبرک میشود و از آن در مراسم مذهبی برای تزکیهٔ نفسانی استفاده میکنند.م.

و پیشگوییهای دروغین و بسیاری چیزهای مربوطه دیگر که بهوسیلهٔ آنها افراد نیرنگباز جاهطلب از مردم سادهدل سوءاستفاده میکنند، از میان برداشته شوند، آدمیان بسیار بیش از این مستعد فرمانبرداری مدنی خواهند شد.

و همین [ تأمین فرمانبرداری] باید وظیفهٔ مکاتب [ فلسفی] باشد: اما آنها در عوض چنان عقیدهای را ترویج میکنند. زیرا (چون نمی دانند تصور یا حواس چیستند) آنچه فرامی گیرند می آموزند: برخی می گویند که تصورات خود به خود پدید می آیند و هیچ علتی ندارند: دیگران [ می گویند] که آنها اغلب از اراده ناشی می شوند؛ و [ یا] اینکه اندیشههای خوب به واسطهٔ خداوند در انسان دمیده می شوند (الهام می شوند) و اندیشههای بد به واسطهٔ شیطان؛ و یا اینکه اندیشههای خوب به وسیلهٔ خداوند و اندیشههای بد به واسطهٔ شیطان؛ و یا اینکه اندیشه های خوب به وسیلهٔ خداوند و اندیشههای بد می واسطهٔ شیطان؛ و یا اینکه اندیشه های خوب به وسیلهٔ خداوند و اندیشههای بد به وسیلهٔ شیطان در انسان ریخته می شوند (القا می شوند). برخی می گویند که مواس تصاویر اشیا را دریافت می کنند و آنها را به قوهٔ حاسّهٔ عام تحویل می دهند و این قوه نیز آنها را به خیال و خیال به خاطره و خاطره به عقل می سپارد، مانند دست به دست شدن اشیا از یکی به دیگری، [ و] کلمات بسیاری [ به کار می برند] که هیچ معنایی ندارند.

تصوری که در انسان (یا هر موجودی که دارای قوهٔ تصور باشد) به واسطهٔ کلمات یا دیگر علامات ارادی پدید می آید چیزی است که ما عموماً فهم می خوانیم، و [این حال] میان انسان و حیوان مشترک است. زیرا سگ بر طبق عادت صدا یا سرزنش صاحب خود را می فهمد؛ و بسیاری حیوانات دیگر نیز [قوهٔ فهم دارند]. آن فهمی که خاص انسان است نه تنها به معنی اراده بلکه حاوی تصورات و اندیشه های اوست که برحسب ترتیب و تنظیم مفاهیم اشیا در احکام موجبه، احکام سالبه و دیگر اشکال کلام سامان می یابند؛ و من ذیلاً از این نوع فهم سخن خواهم گفت.

فصل سوم در باب توالی یا رشتهٔ تصورات

منظور من از **توالی** یا رشتهٔ افکار تعاقب یک اندیشه پس از دیگری است که (برای تمیز آن از مکالمهٔ لفظی) <mark>مکالمهٔ ذهن</mark>ی خوانده میشود.

وقتی کسی دربارهٔ هر چیزی بیاندیشد اندیشهٔ بعدی او برخلاف آنچه بهنظر میرسد یکسره تصادفی [و بیربط] نیست. هر اندیشهای بدون ارتباط، متعاقب اندیشهٔ دیگر نمی آید. همچنانکه ما هیچ تصوری نداریم که پیش تر کلاً یا بعضاً آن را حس نکرده باشیم؛ به همین سان هیچگونه انتقالی از یک تصور به تصور دیگر نخواهیم داشت که پیش تر [انتقالی] مشابه با آن در حواس خود نداشته باشیم. دلیل آن از این قرار است: همهٔ خیالات و صُوَر ذهنی حرکاتی در درون ما هستند یعنی بقایای حرکاتی هستند که

در ذهن ما ایجاد شدهاند: و آن حرکاتی که در حالت حس بی درنگ به دنبال یک دیگر آمدهاند، پس از [اتمام] حس نیز با یک یگر ادامه می یابند: تا بدانجا که اگر حرکت نخست دوباره واقع شود و غالب گردد، حرکت دوم، به واسطهٔ به هم پیوستگی مادهٔ تحرک یافته، به دنبال آن می آید، به همان شیوه که کل آب ریخته شده بر روی میزی به آن سمتی کشیده می شود که هر بخشی از آن به وسیلهٔ انگشت کشانده شود. اما چون در حالت حس به دنبال چیزی که حس شده گاه یک چیز و گاه چیز دیگر می آید؛ بنابراین پس از تصور چیزی به طور قطع معلوم نیست چه چیز دیگری تصور خواهیم کرد؛ تنها آنچه یقینی است این است که آن چیز [ دوم] چیزی خواهد بود که زمانی در گذشته به دنبال همان [ چیز اول ] آمده باشد.

توالي هدايت نشدة افكار

توالی افکار یا مکالمهٔ ذهنی بر دو گونه است. نوع اول هدایت نشده، فاقد طرح و متغیر است، و در آن هیچ اندیشهٔ نیرومندی نیست که بر اندیشه های متعاقب خود غلبه داشته و آنها را بهسوی خود بهعنوان غایت و هدف امیال دیگر هدایت کند؛ در این مورد گفته می شود که اندیشه ها سرگردان و فاقد جهت بوده و نسبت به یکدیگر بی ارتباط به نظر میرسند، چنانکه در خواب [چنین است]. از این نوعاند اندیشههای انسانهایی که نه تنها منزوی هستند بلکه به هیچ چیز هم توجه و عنایت ندارند؛ البته در این حالت هم فکر آنها بهاندازهٔ زمانهای دیگر مشغول است ولی هماهنگی ندارد؛ مانند صدایی که از سازی کوک نشده برمی آید؛ و یا صدای ساز کوک شده برای کسی که نمی تواند آنرا بنوازد. وبا این حال در این حالتِ آشفتگی و به همریختگی ذهن، آدمی ممکن است اغلب مسیر [اندیشه] و وابستگی یک اندیشه به اندیشهٔ دیگر را دریابد. [مثلاً] در گفتوگو از جنگ داخلی فعلی [انقلاب انگلیس] چه پرسشی می تواند از این پرسش (که یکی پرسید) بى ربط تر باشد كه پول رومى چه ارزشى داشت؟ با اين حال ار تباط مزبور براى من به حد كافي آشكار بود. زيرا انديشهٔ جنگ [داخلي] انديشهٔ تحويل پادشاه به دشمنانش را به ذهن آورد؛ و این اندیشه هم اندیشهٔ تسلیمکردن مسیح و خیانت به او را بهیاد آورد؛ و این هم اندیشهٔ سی سکّهای را که بهای آن خیانت [از جانب یهودا] بود و از همین جا بود که آن پرسش بدخواهانه به سهولت بهدنبال آمد؛ و این همه در یک لحظه از زمان [صورت گرفت] زیرا اندیشه سریع است.

نوع دوم باثبات تر است زیرا به وسیلهٔ انگیزه یا طرحی تنظیم و هدایت می شود. زیرا توالی هدایت شدهٔ افکار تأثیر [ذهنی] چیزهایی که ما مشتاقانه طلب می کنیم یا از آنها هراس داریم نیرومند و پایدار است و یا (اگر هم مدتی متوقف شود) به سرعت باز می گردد: آن [ تأثیر] گاه چنان نیرومند است که مانع خواب ما می شود و یا خواب ما را مختل می کند. از طلب و آرزو اندیشهٔ یافتن وسایلی پدید می آید که [به تجربه] دیده ایم که موجب دستیابی به چیزهایی شبیه مقاصد و اهداف ما می گردند؛ و از این اندیشه هم اندیشهٔ [ یافتن] وسایل [ ثانویهٔ لازم برای دستیابی] به آن وسیلهٔ [ اولیه] پدید می آید و همچنان این رشته ادامه می یابد تا اینکه ما به نقطهٔ آغازی می رسیم که در عرصهٔ اختیار ماست. و چون غایت مورد نظر به واسطهٔ تأثیر حسی مربوطه اغلب به ذهن می آید، افکار ما دوباره در جهت آن غایت و هدف قرار می گیرند تا متفرق و پراکنده نشوند. و یکی از حکمای هفتگانه همین نکته را در نظر داشت و بر همان اساس این دستور اخلاقی راکه اینک بسیار مستعمل شده است بیان داشت: respice finem، یعنی اینکه در همهٔ اعمال خود همواره به چیزی توجه داشته باشید که همهٔ اندیشه هایتان را در راه دستیابی به خود هدایت کند.<sup>۱</sup>

رشتهٔ توالی تنظیم شدهٔ افکار بر دو نوع است. نخست وقتی در مورد معلولی متصور، بهدنبال علل يا عواملي برمي آييم كه أن را ايجاد ميكنند: و اين ميان انسان و حيوان مشترک است. دوم آن است که به هنگام تصور هر چیزی، در جستجوی همهٔ اثراتی باشیم که ممکن است به واسطهٔ آن چیز ایجاد گردد: یعنی اینکه تصور میکنیم که با داشتن آن چيز چه کارهايي ميتوانيم انجام دهيم. و اين نوع از توالي افکار را جـز در انسان، در موجودات دیگر ندیدهام؛ زیرا این کیفیت و ویژگی خاصی است که مشکل بتوان گفت جزئی از طبیعت هر موجود زنده ای باشد که میل دیگری جز امیال حسی مانند گرسنگی، تشنگی، شهوت و خشم نداشته باشد. خلاصه آنکه مکالمهٔ ذهنی وقتی تابع طرح و تدبیر باشد چیزی جز جستار ۲ یا قوهٔ ابداع و اختراع نیست که مردم لاتین زبان آن را خردمندی<sup>۳</sup> و زیرکی<sup>۴</sup> میخوانند؛ [که عبارت است از] جستجوی علل معلولی موجود در حال یا در گذشته؛ و یا [جستجوی] معلول های علتی موجود در حال یا در گذشته. مثلاً گاه کسی در جستجوی چیزی است که گم کرده است؛ و ذهنش از آن مکان و زمانی که او آن چیز راگم کرده است، از جایی به جایی و از زمانی به زمانی دیگر به عقب برمی گردد تا ببیند که در کجا و چه زمانی آن چیز را با خود داشته بوده است؛ یعنی اینکه می خواهد زمان و مکان معین و محدودی بیابد و در آن جستجوی خویش را آغاز کند. همچنین از آنجا افکار او به مکانها و زمانهایی میرود تا دریابد چه عمل یا واقعهای یادآوری می توانسته موجب گمشدن آن چیز شده باشد. این حالت را **پادآوری<sup>۵</sup> یا تذکر می نامیم** 

مردم لاتین زبان آن را Reminiscentia میخوانند که به معنی بازشناسی<sup>2</sup> اعمال پیشین خودمان است.

گاه آدمی جای معینی را که در حیطهٔ آن قرار است به جستجو بپردازد می شناسد؛ و سپس افکار او به تمام بخش های آن سر میکشد به همان شیوه که آدمی برای یافتن گوهری [گمشده] اتاقی را میروبد؛ یا به همان شیوه که سگی همه جا را میگردد تا بویی

۱. ظاهراً اشارهٔ هابز به سندبادنامه یا داستان هفت حکیم فرزانه است که از طریق زبان فارسی و عربی وارد ادبیات غرب شد و قدیمی ترین نسخهٔ آن به زبان عربی در کتاب **هزار و یک شب** درج شده است.م.

- 2. secking 3. sagacitas 4. solertia
- 5. remembrance 6. re-conning

را بیابد؛ پاکسی برای یافتن قافیهای الفبا را از اول تا آخر مرور میکند.

گاه آدمی میخواهد به علت وقوع عملی پی ببرد؛ پس، دربارهٔ عمل مشابهی در دوراندیشی گذشته و حدوث مکرر آن می اندیشد با این فرض که حوادث مشابه به دنبال اعمال مشابه واقع می شوند. مانند کسی که آیندهٔ تبهکاری را بدین شیوه پیشبینی میکند که عواقب جرائم مشابهی را که در گذشته مشاهده کرده باز می شناسد و از اندیشهای به اندیشه دیگر به این ترتیب پیش میرود [که] متوالیاً جرم، پاسبان، زندان، قاضی و چوبهٔ دار [را تصور مي كند]. اين گونه افكار پيش بيني أو پيش انديشي آيا احتياط و گاه خردمندي خوانده می شود، هر چند حدس [دربارهٔ آینده] به علت دشواری ملاحظهٔ همهٔ شرایط، ممکن است بسیار گمراه کننده باشد. اما قدر متیقن اینکه به اندازهای که کسی در امور گذشته تجربهای بیشتر از دیگری داشته باشد، به همان اندازه نیز پیشاندیش تر است و ییش بینی هایش کمتر مواجه با ناکامی می گردند. زمان حال تنها در طبیعت وجود دارد؛ امور گذشته تنها در خاطره وجود دارند؛ اما امور آینده اصلاً وجود ندارند؛ آینده تنها توهم ذهن است که توالی اعمال گذشته را بر اعمال زمان حاضر اعمال میکند؛ این کار با بیشترین میزان اطمینان بهوسیلهٔ کسی انجام شدنی است که بیشترین تجربه را داشته باشد، وليكن باز هم يقين كافي [ميسر نيست]. وكرچه وقتى واقعهاى با پيشبينى ما جور درآید، ممکن است آن را پیش بینی بخوانیم ولی با این حال این [ پیش بینی] طبیعتاً تنها فرض محتملي است، زيرا قدرت پيشبيني امور آينده كه پيشانديشي است تنها از آن کسی است که به ارادهٔ خود آن امور را به وقوع برساند. پیشگویی و پیامبری به شیوهای مافوق طبيعي تنها از چنين كسي برميآيد. بهترين ييشگو و ييامبر طبعاً بهترين حدسزننده است و بهترین حدسزننده هم کسی است که در اموری که حدس میزند بیشترین مهارت و دانش را دارا باشد: زیرا چنین کسی بیشترین نشانهها و قرائنی را در دست دارد که به وسیلهٔ آنها می توان حدس زد.

نشانه یا اماره واقعهای متقدم بر واقعهای متأخَّر است؛ و یا بهطور معکوس، نتیجهٔ نشانهها واقعهٔ متقدمی است، وقتی که نتایج مشابهی [از آن واقعه] قبلاً مشاهده شده باشند: و هر چه [این نتایج] بیشتر مشاهده شده باشند، نشانه و اماره کمتر مورد تردید است. و بنابراین کسی که بیشترین تجربه را در هر کاری داشته باشد، بیشترین اماراتی را در دست دارد که به وسیلهٔ آنها آینده را حدس بزند و در نتیجه پیشاندیش ترین [کس در آن کار] است: و بسیار بیش از کسی که در آن کار تازه وارد است، پیش اندیش است، تا آنجا که نمی توان گفت که هوش و توانایی طبیعی بتواند آن نابرابری را جبران کند: گرچه شاید بسیاری از مردان جوان عکس این تصور را داشته باشند. با این حال وجه ممیزهٔ انسان از حیوان دوراندیشی نیست. حیواناتی هستند که در یک سالگی بیش از کودکی ده ساله درک میکنند و با دوراندیشی بیشتر نفع خود را در نظر میگیرند.

حدس دربارهٔ زمان گذشته

به همان سان که دوراندیشی تصور احتمالی <sup>۱</sup> آینده است که از تجربهٔ زمان گذشته به دست می آید: به همان گونه فرض کردن دربارهٔ امور گذشته هم ممکن است و چنین فرضی خود از امور گذشته (نه آیندهٔ) دیگر به دست می آید. کسی که مشاهده کرده است که از چه طرقی و طی چه مراحلی نخستین بار دولتی بالنده و شکوفا دچار جنگ داخلی و سپس ویرانی شده است، با مشاهدهٔ تباهی و ویرانی هر دولت دیگری حدس خواهد زد که جنگ و روندی مشابه در آنجا نیز به وقوع پیوسته است. اما این حدس نیز تقریباً به همان میزانِ حدس دربارهٔ آینده نامطمئن است؛ زیرا هر دو تنها مبتنی بر تجربه هستند.

تا آنجا که من میدانم برای انسان جز زادهشدن و زیستن به کمک حواس پنجگانهٔ خود، هیچ عمل فکری دیگری نیست که به شیوهای طبیعی در او تعبیه شده باشد بهنحوی که وی برای اِعمال آن به هیچ چیز دیگری نیاز نداشته باشد. قوای دیگری که دربارهٔ آنها بعداً سخن خواهم گفت و بهنظر میرسند که تنها خاص انسان باشند، از طریق اکتساب و کوشش به دست می آیند و رشد می کنند؛ و بیشتر مردم آنها را از طریق آموزش و انضباط فرامی گیرند؛ و همگی از صناعت کلمه و کلام نشئت می گیرند. زیرا ذهن انسان به جز حس و فکر و رشتهٔ افکار حرکت دیگری ندارد؛ هر چند به یاری کلام و روش می توان همان قوا را تا بدان پایه اعتلاء بخشید که انسانها را از دیگر موجودات زنده ممتاز سازند.

هر چیزی را که ما تصور میکنیم متناهی<sup>۲</sup> است. بنابراین هیچ صورت ذهنی یا تصوری از آنچه ما نامتناهی<sup>۳</sup> میخوانیم وجود ندارد. هیچ انسانی نمی تواند در ذهن خود تصوری با ابعاد نامتناهی داشته باشد؛ و یا شتاب نامتناهی، زمان نامتناهی، نیروی نامتناهی و یا قدرت نامتناهی را تصور کند. وقتی ما میگوییم که چیزی نامتناهی است تنها این معنا را میرسانیم که ما قادر به تصور نهایت و حدود آن چیز نیستیم، [ زیرا] تصوری از آن چیز نداریم بلکه تنها ناتوانایی خودمان را تصور میکنیم. و بنابراین ما نام خداوند را نه به آن خاطر به کار می بریم که بتوانیم او را تصور کنیم؛ (زیر او فهمناپذیر<sup>4</sup> است؛ و عظمت و قدرت او تصورناپذیرند)؛ بلکه به منظور تکریم و تعظیم او به کار می بریم. همچنین چون (چنانکه پیش تر گفتیم) هر آنچه ما تصور میکنیم خواه کلاً یا

1. presumption

2. finite

3. infinite

4. incomprehensible

جزئاً نخست بهواسطهٔ حس دریافت شده است؛ پس آدمی نمی تواند هیچ اندیشهای از چیزی داشته باشد که موضوع حس نباشد. بنابراین هیچ انسانی نمی تواند هیچ چیزی را تصور کند مگر آنکه ضرورتاً آن را در مکانی تصور کند، و آن چیز باید دارای اندازهای معین بوده و قابل تقسیم به اجزاء باشد؛ همچنین هیچ چیزی نمی تواند کلاً و تماماً در یک زمان در دو جای متفاوت باشد؛ و یا اینکه دو یا چند چیز نمی توانند در عین حال درست در یک جا باشند: زیرا هیچیک از این حالات هیچگاه به حس درنمی آید و در نیامده است، بلکه این گفته ها باطل و بیهوده اند و بر پایهٔ اعتبار (یکسره بی پایه و بی معنای) فیلسوفان گمراه و مدرسیون <sup>(</sup> فریب خورده یا فریبکار به کار می روند.

فصل چهارم در باب کلام

اختراع چاپ گرچه هوشمندانه است، اما در مقایسه با اختراع حروف کار بزرگی نیست. اما منشاکلام معلوم نیست چه کسی نخستینبار حروف را پیداکرد. برخی میگویند کسی که نخستین بار آنها را وارد یونان کرد کادموس<sup>۲</sup> فرزند **آگنور** یادشاه فینیقیه بود. و این اختراعی سودمند برای تداوم بخشیدن به خاطرهٔ زمان گذشته و برای ایجاد پیوند میان ابنای بشر در بسیاری از سرزمینهای دورافتادهٔ زمین بود هر چند بسیار دشوار بود زیرا مستلزم ملاحظهٔ دقیق حرکات گوناگون زبان، سقّ، لبها و دیگر اندامهای کلامی بود که برای ساختن انواع بسیار حروف و علامات جهت بهخاطر سپردن آن [حرکات] به کار می روند. اما والاترین و سودمندترین ابداع، ابداع کلام بود که مرکب از **نامها و اوصاف<sup>7</sup> و** پیوند میان آنهاست؛ و بهواسطهٔ آن آدمیان افکار خود را ثبت میکنند، آنها را پس از گذشت زمان به یاد می آورند و همچنین برای استفاده و مکالمهٔ متقابل آنها را به یکدیگر اعلام میکنند؛ بدون آن ممکن نبود که در میان انسانها دولت، جامعه، قرار داد، یا صلح بیش از میزانی که در بین شیرها، خرسها و گرگ ها یافت می شود، پدید آید. نخستین سازندهٔ کلام خود خداوند بود که به آدم آموزش داد تا موجوداتی را که خود در نظر او ظاهر کرده بود نامگذاری کند؛ زیراکتاب مقدس در این باره چیزی بیش از این نمی گوید. اما همین کافی بود تا او را در افزودن نامهای دیگر به تدریج که تجربه و به کار گرفتن سایر موجودات اقتضا می کرد، راهنمایی نماید؛ و آن کلمات را بدان شیوه برحسب مراتب و درجات مرتب

<sup>1.</sup> schoolmen

۲. در اساطیر یونانی Cadmus ، فرزند Agenor ، پادشاه فینیقیه سخترع بسیاری از هـنرها مـحسوب میشدــم.

۹۰ لوياتان

کند تا آنکه خود بتواند افادهٔ معنا نماید؛ و بدین سان باگذشت زمان تنها آن میزان کلام که مورد استفادهٔ او [آدم] بود، پدید آمد؛ هر چند نه به اندازهای که سخنور یا فیلسوفی را نیاز است. زیرا من خود در کتاب مقدس چیزی نمی یابم که بتوان از آن مستقیماً یا باواسطه استنباط کرد که نام همهٔ اشکال، اعداد، اندازهها، رنگها، صداها، صور ذهنی [و] روابط به آدم آموزش داده شده باشد، تا چه رسد به نامهای خود کلمات، مانند عام <sup>1</sup>، خاص <sup>۲</sup>، موجبه <sup>۳</sup>، سالبه <sup>۴</sup>، استفهامی <sup>۵</sup>، رجایی <sup>۶</sup>، نامحصور <sup>۲</sup>که همه سودمند هستند؛ و یا هستی <sup>۸</sup>، اراده <sup>۹</sup>، جوهر <sup>۱</sup> و دیگر کلمات بی معنای مدرسیون.

اماکل این زبانی که آدم و ابنای او به دست آوردند و گسترش دادند، دوباره در برج بابل یعنی زمانی که خداوند همهٔ آدمیان را به خاطر طغیانشان دچار فراموشی زبان پیشین خود کرد از دست رفت.<sup>۱۱</sup> و انسانها چون به این جهت مجبور شدند خود را در نقاط مختلف جهان پراکنده سازند، لاجرم به حکم نیاز (که مادر همهٔ اختراعات است) انواع زبانهایی که اکنون موجودند در طی مراحل مختلف پیدا شدند و با گذشت زمان در همه جاگسترش یافتند.

فايدة كلام

فایدهٔ عمومی کلام تبدیل مکالمهٔ ذهنی ما به [مکالمهٔ] لفظی، یا رشتهٔ افکار ما به رشتهٔ کلمات است؛ و این خود دو فایده در بر دارد که یکی از آن دو ثبت توالی افکار ماست؛ زیرا چون [این افکار] ممکن است از خاطر ما فراموش شوند و ما دوباره به زحمت بیفتیم تا آنها را بهیاد آوریم، پس می توان آنها را به واسطهٔ کلماتی که علامت آنها هستند در خاطر حفظ کرد. بنابراین نخستین فایدهٔ کلمات این است که به عنوان علاقم یا نشانه ها برای یادآوری امور به کار می روند. [فایدهٔ] دیگر وقتی معلوم می شود که شماری از کسان آنها را به کار ببرند تا (به واسطهٔ نحوهٔ پیوند و ترتیب آن کلمات) تصور یا فکر خود دربارهٔ هر امری را به یکدیگر منتقل کنند؛ و همچنین خواستها، ترسها و دیگر امیال و حالات نفسانی خود را به هم تفهیم نمایند. و به جهت این فایده است که کلمات، علاقم خوانده می شوند. فواید خاص کلام عبارتند از: نخست ثبت آنچه ما پس از تأمل و تعمق به عنوان علت امور مربوط به حال یا به گذشته درمی یابیم و نیز ثبت تبعات یا اثرات اشیا در حال یا در گذشته؛ و این خود به طور خلاصه عبارت است از کسب دانش. فایدهٔ ویژهٔ

| 1. Generall                        | 2. speciall                        | 3. affirmative                        |      |
|------------------------------------|------------------------------------|---------------------------------------|------|
| 4. negative                        | 5. interrogative                   |                                       |      |
| م.                                 | د کلمهٔ «ای کاش» آرزویی بیان شود ـ | optativ ، مثل جملهای که در آن باکاربر | e .۶ |
|                                    | مثلاً در «بگو بیاید»_م.            | infinitiv، شکل نامحصور فعل در جمله    | e .Y |
| 8. entity                          | 9. intentionality                  | 10. quiddity                          |      |
| ه شد تا با <del>بل</del> یها از آن | که در بابل پس از طوفان نوح ساخت    | برج بابل برحسب تورات ساختمانى بود     | .11  |
| در زبان افکند و بـرج               | کنند، اما خدا میان کارگران اختلاف  | لریق برای خود شوکت و اعتباری کسب      | 0    |
|                                    |                                    | تمام ماند و مردم پراکنده شدند_م.      | ١    |

دوم ارائه دانش مکتسبهٔ خودمان به دیگران است که مشاوره و آموزش متقابل خوانـده میشود. فایدهٔ سوم اعلام خواست و مقاصد خود به دیگـران بـهمنظور جـلب تـعاون و همکاری آنها است. و فایدهٔ چهارم سرگرمکردن خودمان و دیگران از طریق بازی بیزیان باکلمات صرفاً برای تفریح یا مقاصد زیبایی شناسانه است.

در مقابل این چهار فایده چهارگونه کاربرد نابهجا وجود دارد. نخست، وقتی که مردم افکار خود را به علت ابهام و نوسان معنای کلماتشان به اشتباه ثبت می کنند؛ به این شیوه سو، استفاده از کلام آنها به جای تصورات خود چیزی را ثبت می کنند که هرگز تصور نکرده اند و بدینسان خود را فریب می دهند. دوم وقتی آدمیان کلمات را به صورت استعاری به کار می برند؛ یعنی در معنایی غیر از آنچه برای آنها تعیین شده است؛ و بدین سان دیگران را می فریبند. سوم وقتی که با کلمات چیزی را به عنوان خواست خود اعلام می کنند که [خواست آنها] نیست. چهارم وقتی مردم کلمات را با منود اعلام می کنند که [خواست آنها] نیست. برخی موجودات زنده را با دندان، برخی را با شاخ و برخی را با دست و پنجه برای آزردن مقر آنکه دیگران کسانی باشند که وظیفه داریم بر آنها حکومت کنیم؛ در این صورت کار مگر آنکه دیگران کسانی باشند که وظیفه داریم بر آنها حکومت کنیم؛ در این صورت کار

شیوهٔ کاربرد کلام برای به خاطر داشتن توالی علتها و معلول ها مرکب از وضع نام ها و پیوند <sup>(</sup> میان آنهاست. از نام ها برخی خاص<sup>۲</sup> و مختص تنها یک چیز هستند؛ مانند پطرس، یوحنا، این مرد، این درخت؛ و برخی مشترک<sup>۳</sup> [عام] میان بسیاری چیزها هستند؛ مانند اسامی خاص و عام انسان، اسب، درخت؛ گرچه هر یک از اینها تنها یک نام است ولی با این حال نام چیزهای خاص متعددی است؛ و از این لحاظ [نام] کلی<sup>4</sup> خوانده می شود؛ اما در جهان هیچ چیز کلی اسامی کلی جر نام ها وجود ندارد؛ زیرا چیزهایی که نام دارند همگی منفرد و یگانه هستند.

> یک نام کلی بر بسیاری چیزها به خاطر شباهتشان در کیفیتی و یا عَرَضی خاص نهاده میشود؛ و درحالیکه نام خاص تنها یک چیز را به ذهن می آورد؛ [نامهای]کلی هر یک از آن شمار بسیار را بهیاد می آورند.

> و از نامهای عام برخی گسترهای بیشتر و برخی کمتر دارند و آنهایی که گسترده ترند آنهایی را که گسترهٔ کمتری دارند شامل می شوند و برخی نیز دارای گسترهای یکسان هستند و یکدیگر را متقابلاً شامل می گردند. برای مثال کلمهٔ جسم مصداق گسترده تری از کلمه انسان دارد و آن را شامل می شود: ولی کلمات انسان و عاقل دامنهٔ یکسانی دارند و متقابلاً یکدیگر را شامل می گردند. اما باید توجه داشته باشیم که مقصود از کلمه در اینجا

1. connexion

2. proper

3. common

4. universall

برخلاف دستور زبان همواره یک کلمه نیست؛ بلکه گاه به جهت طولانی شدن کلام چندین کلمه را با هم در برمی گیرد. مثلاً همهٔ کلمات این جمله: کسی که در اعمال خود قوانین کشور خویش را رعایت میکند، تنها یک کلمه را تشکیل می دهند که معادل با کلمهٔ انسان عادل است.

ما از طریق نهادن نامهایی که برخی معنای وسیع تر و برخی معنای محدودتری دارند، توالی چیزهای تصور شده در ذهن را به توالی اسامی تبدیل میکنیم. برای مثال کسی که اصلاً قادر به ادای کلام نباشد (مثل کسی که کاملاً کر و لال زاده شده و همچنان باقی بماند) اگر در پیش چشمان خود مثلث و در کنار آن دو زاویهٔ قائمه (مثل زوایای یک شکل مربع) را تصور کند، می تواند با تأمل آنها را مقایسه کند و دریابد که سه زاویهٔ مثلث مساوی با آن دو زاویهٔ قائمه هستند. اما اگر مثلث دیگری به او نشان داده شود که شکلش متفاوت باشد، وي بدون زحمت دوباره نمي تواند دريابد كه آيا سه زاويهٔ آن مثلث نيز مساوى با همان [دو زاویهٔ قائمه] هستند یا نه. اما کسی که قادر به کاربرد کلمات است وقتی مشاهده کند که این تساوی نه از طول اضلاع یا ویژگی دیگری در مثلث مورد نظر او بلکه تنها از راست بودن اضلاع و شمار زوایا ناشی می گردد و به همین خاطر است که آن شکل مثلث نامیده می شود، در آن صورت جسورانه نتیجه خواهد گرفت که بهطور کلی این تساوی زوایا در همه مثلثها از هر نوع وجود دارد و کشف خود را به این صورت کلی ثبت خواهد کرد که در هر مثلثی سه زاویهٔ آن مساوی با دو زاویهٔ قائمه هستند. و بدین سان نتیجهای که در یک مورد خاص به دست آمده به عنوان قاعدهای کلی ثبت می شود و به یاد مىماند، و فعاليت ذهنى ما را از بند زمان و مكان مىرهاند و ما را از هر زحمت ذهنى دیگری نجات می بخشد و آنچه را که در اینجا و اکنون صادق است در همهٔ زمان ها و مکان ها صادق مي سازد.

اما سودمندی کلمات در ثبت افکار ما در هیچ موردی به اندازهٔ اعداد و شمارش، آشکار نیست. ابلهی که هرگز نتواند ترتیب کلمات شمارشی مانند یک، دو و سه را فراگیرد ممکن است هر ضربهٔ زنگ ساعت را بشنود و سرش را همراه آن تکان بدهد و یا بگوید: یکی، یکی، یکی؛ اما هرگز درنمی یابد که ساعت چه وقتی را اعلام میکند. و بهنظر میرسد که زمانی در گذشته نامهای شمارشی به کار نمی فتهاند و مردم خرسند بودند انگشتان یک یا هر دو دست خود را برای شمارش چیزهای قابل شمارش به کار می برند و از همین روست که اینک کلمات شمارشی ما در نزد همهٔ ملتها ده کلمه هستند و در از همین روست که اینک کلمات شمارشی ما در نزد همهٔ ملتها ده کلمه هستند و در اگر اعداد را به ترتیب ذکر نکند، گیچ می شود و رشتهٔ اعداد از کَفش بیرون می رود، تا چه رسد به اینکه بتواند جمع و تفریق و دیگر اعمال اصلی علم حساب را انجام دهد. بنابراین بدون کلمات امکان شمارش اعداد و به طریق اولیٰ احتساب اندازه، سرعت، نیرو و دیگر چیزهایی که شمارش آنها برای زیست یا بهزیستی نوع بشر ضروری است، وجود ندارد.

وقتی دو کلمه در یک جمله یا حکم موجبه بههم مرتبط می شوند، برای مثال در آدمی موجود زندهای است؛ یا اگر او انسان باشد، موجود زندهای است، اگر کلمهٔ بعدی [ يعنى] موجود زنده همه معنايي را كه كلمه اول [ يعنى] انسان در بردارد برساند، در آن صورت حکم موجبه یا جمله درست ( است؛ وگرنه نادرست است. زیرا درست و نادرست صفات کلام هستند نه اشیا. و جایی که کلام وجود نداشته باشد درستی و نادرستی وجود ندارد. اشتباه می تواند [بهخودی خود] وجود داشته باشد مثل وقتی که ما منتظر چیزی هستیم که وجود نخواهد داشت یا چیزی راکه وجود نداشته تصور کنیم: اما در هیچیک از این موارد صفت نادرست بودن را نمی توان در مورد خود انسان به کار برد.

یس با توجه به اینکه درستی [حقیقت] متشکل از ترتیب و توالی درست واژگان در احکام ماست، کسی که در جستجوی درستی دقیق است باید معنای هر کلمهای را که ضرورت تعریف به کار می برد به خاطر بسیارد و به همان معنا آن را به کار ببرد؛ وگرنه خود را در میان کلمات گرفتار و سردرگم خواهد یافت، درست مانند پرندهای که در دامی چسبناک<sup>۴</sup> باشد و هرچه بیشتر تقلاکند بیشتر گرفتار شود. و بنابراین در هندسه (که تنها علمی است که تاکنون خداوند را آن قدر خوش آمده که آن را به بشریت عطا کرده است) آدمیان کار خود را با تعيين و تصريح معاني كلمات آغاز ميكنند و اين تعيين نهايي معاني را **تعاريف<sup>0</sup>** می خوانند، و آنها را در آغاز تفحص خود جای می دهند.

از این گفته برمی آید که هر کسی که خواهان دانش حقیقی باشد ضرور تأ باید تعاریف مؤلفین پیشین را بررسی کند؛ و اگر آنها با دقت عرضه نشدهاند به تصحیح آنها بپردازد، و يا اينكه خود تعاريفي وضع كند. زيرا اشتباهات مربوط به تعاريف همچنانكه تـفحص پیش میرود تکثیر میشوند و آدمیان را به بیهوده گوییهایی میکشانند و سرانجام هم آشکار میشوند اما دیگر نمیتوان از آنها پرهیز کرد مگر آنکه تفحص دوباره از سرآغاز گردد؛ پس بنیاد اشتباهات در [اشتباه در تعاریف] نهفته است. اشتباه از آنجا پیش میآید که کسانی که به کتابها تکیه میکنند همانند کسانی عمل میکنند که مقادیر خرد بسیاری را در درون مقدار بزرگتری جای میدهند بدون آنکه توجه داشته باشند که آن مقادیر خرد به درستی شمرده شدهاند یا نه؛ و سرانجام اشتباه آنها آشکار می شود ولي آنها چون در مقدمات [تفحص] خود شک نمیکنند نمیدانند چگونه خـود را از اشتباه درآورند؛ بلکه وقت خود را صرف تورق در کتابها میکنند؛ درست مانند پرندگانی

<sup>1.</sup> true 2. false 3. errour ۴. lime-twiggs، دامی که در آن از مادهٔ چسبناک گیاهی برای گرفتن پرندگان کوچک استفاده می شود..م.

که وارد لولهٔ بخاری می شوند، چون خود را در محفظهای محبوس می یابند، و نمی دانند که از چه راهی وارد آنجا شدهاند پس در نور واهی پنجرهٔ شیشهای پر پر میزنند. بنابراین نخستین سودمندی کلام در تعریف درست کلمات است که همان کسب علم است؛ و نخستین کاربرد بد آن در تعاریف نادرست یا عدم تعریف نهفته است و از ایـنجا هـمهٔ عقاید نادرست و بی معنا پیدا می شوند؛ در نتیجه کسانی که آموزش خود را نه از طریق تأمل و تفكر بلكه از كتابها بهدست مي آورند، به همان ميزان از سطح مردم نادان یایین ترند که مردم برخوردار از علم راستین از آنها بالاترند. زیرا میان علم راستین و عقاید نادرست، جهالت حد وسط است. حس و تصور طبیعی دچار نادرستی و بیهودگی نمی شوند. طبیعت خود نمی تواند اشتباه کند. اما همین که انسان ها از غنای زبان برخوردار میگردند، یا خردمندتر و یا احمق تر از مردم معمولی می شوند. و همچنین بدون یاری کلام هیچکس نمی تواند یا به نحو کامل خردمند گردد و یا کاملاً احمق شود (مگر آنکه حافظهٔ او بهعلت بیماری یا ضعف بنیه در اندامها [اصلاً] آسیب دیده باشد). زیراکلمات برای مردم خردمند همچون دستگاه حساب هستند که به وسیلهٔ آن [امور را] میسنجند، ولی برای مردم احمق و نادان همچون پول هستند و به آنها براساس اعتبار ارسطوها و سیسرون ها و توماس [آکوئیناس] ها و هر صاحب نظر دیگری ارزش می بخشند. محمول کلمات ( هر آن چیزی است که قابل محاسبه و بررسی باشد و بتوان یکی را

محمول كلمات

محمول کلمات مرآن چیزی است که قابل محاسبه و بررسی باشد و بتوان یکی را به دیگری افزود تا جمعی بهدست آید؛ و یا یکی را از دیگری کم کرد و در نتیجه باقی ماندمای حاصل شود. مردم لاتین زبان محاسبهٔ پول را Rationes [ حساب پول] و نگهداری حساب را Ratiocinatio [ امروزه به معنی استدلال عقل بر پایهٔ قیاس است] میخواندند؛ و آنچه را که ما در صورت حسابها و دفترهای حساب فقره میخوانیم آنها میخواندند؛ و آنچه را که ما در صورت حسابها و دفترهای حساب فقره میخوانیم آنها *Ratio یعنی نامها می*نامیدند؛ و از همین ظاهراً برمی آید که آنها کلمه *Ratio* [ حساب] را به توانایی بررسی و تفحص<sup>3</sup> در همهٔ امور دیگر تعمیم دادند. یونانیان تنها یک کلمه [ یعنی] *کارم می*نامیدند؛ و از همین ظاهراً برمی آید که آنها کلمه کنه یک کلمه [ یعنی] *کارم می*نامیدند؛ و از همین ظاهراً برمی آید که آنها کلمه فکر یک کلمه [ یعنی] *کارم می*نامیدند؛ و از همین ظاهراً برمی آید که آنها کلمه آنها می کردند کلام بدون عقل نمی تواند وجود داشته باشد؛ بلکه آنها تعقل و استدلال بدون می خواندند که به معنی جمع بستن نتایج یک حکم برای حکم بعدی است. و چون می خواندند که به معنی جمع بستن نتایج یک حکم برای حکم بعدی است. و چون می خواندند که به معنی جمع بستن نتایج یک حکم برای حکم بعدی است. و چون می نشان دادن تنوع) صور گوناگونی می یابد. انواع کلمات و نامها را می توان به چهار مقولهٔ نشان دادن تنوع) مور گوناگونی می یابد. انواع کلمات و نامها را می توان به چهار مقولهٔ

<sup>1.</sup> Subject to Names

۲. که چنانکه در ادامهٔ مطلب آمده است به معنی توصیف و تفحص است و به نظر هابز ریشه اینهاست.م.

نخست، کلمهای ممکن است به ماده (یا جسم اطلاق شود: مانند [کلمهٔ] زنده، محسوس، عاقل، داغ، سرد، متحرک، ساکن؛ از همهٔ این کلمات مفهوم ماده یا جسم استنباط می شود؛ و همهٔ اینها نامهای ماده هستند.

دوم اینکه کلمه ای ممکن است عرض یا کیفیت چیزی را توصیف کند. مانند در حرکت بودن، طولانی بودن، گرم بودن و جز آن؛ و سپس با اندکی تغییر یا تبدیل، از نام خود آن چیز نامی برای عرضی که ملاحظه میکنیم می سازیم؛ چنانکه به جای زنده بودن [کلمهٔ] زندگی و برای تحرک یافته، حرکت و به جای طولائی بودن، طول و جز آن را به کار می بریم. تمام این گونه کلمات نامهای اعراض و خواصی هستند که به واسطهٔ آنها یک ماده یا جسم از دیگری متمایز می گردد. همهٔ این کلمات نامهای انتزاعی<sup>۲</sup> خوانده می شوند زیرا (نه از ماده بلکه) از صفت ماده منتزع شده اند.

سوم اینکه خصوصیات بدن خود را ملاحظه میکنیم و از آنجا تمایزاتی در کلام بهوجود میآوریم: مثل وقتیکه چیزی را دیدهایم دیگر نه خود آن چیز بلکه **منظره، رنگ** [و] صورت آن در مخیلهٔ خود را در نظر میآوریم: و نیز وقتی چیزی میشنویم، نه خود آن چیز بلکه مسموع یا صدای آن را در نظر میآوریم که عبارت است از صورت ذهنی یا تصور ما از آن چیز بهواسطهٔ گوش: و اینها نامهای صور ذهنی هستند.

چهارم اینکه خود نامها و کلمات را توصیف و نامگذاری میکنیم: زیرا [کلماتی مانند] عام، کلی، خاص [و] مبهم<sup>۴</sup> نام کلمات هستند. و ایجاب، استفهام، امر<sup>6</sup>، روایت<sup>2</sup>، قیاس، انواع کلمات موجبه وعظ<sup>7</sup> [و] خطابه<sup>۸</sup> و بسیاری از اینگونه نامها، نامهای کلماتاند و [انواع چهارگانۀ بالا] انواع نامهای مثبته<sup>۹</sup> هستند که برای توصیف اشیای طبیعی واقعی و یا چیزهایی که ذهن آدمی به عنوان اجسام موجود، تصور میکند و نیز برای توصیف خواص واقعی و یا خیالی اجسام؛ و بالاخره برای تسمیۀ خود کلمات به کار می روند.

همچنین کلمات دیگری هستند که سالبهاند؛ و اینها علائمی هستند حاکی از اینکه کلمات سالبه و کاربرد آنها کلمهٔ [به کار رفته] وصف چیز مورد نظر نیست، مانند کلماتی چون **هیچ چیز، هیچکس،** نامتناهی، فهمنابذیر<sup>۰۱</sup>، سه، چهار نیست، و نظیر آنها؛ که با این حال در توصیف امور و یا اصلاح توصیفات مؤثرند و افکار پیشین ما را به خاطر ما می آورند، هر چند که خود نام چیزی نباشند، زیرا دست کم مانع از آن می شوند که کلماتی را بپذیریم که به درستی به کار نرفتهاند.

| 1. Matter      | 2. Body   | 3. Names Abstract                    |
|----------------|-----------|--------------------------------------|
| 4. aequivocall |           |                                      |
|                |           | ۵. Commandment ، امر در دستور زبانم. |
| 6. Narration   | 7. Sermon | 8. Oration                           |

10. Indocible

9. Positive

همهٔ کلمات دیگر تنها اصواتی بی معنا هستند، و اینها خود بر دوگونهاند. نخست كلمات بىمعنا كلماتى كه تازه رايج شدهاند و معناى آنها هنوز بهواسطة تعريف روشن نشده است؛ و مدرسيون و فلاسفة مغلق نويس از اين نوع كلمات بسيار جعل كردهاند.

نوع دوم کلماتی است که از دو اسم که معانی متضاد و ناسازگاری دارند ساخته شده باشند، مانند جسم غیرمادی ( یا ذات غیرمادی ( که هر دو یکی هستند) و شمار بسیاری دیگر. زیرا وقتی که عبارتی کاذب باشد، دو اسمی که آن عبارت از آنها ساخته شده است و در این مورد با هم یکی شدهاند، اصلاً هیچ معنایی نخواهند داشت. برای مثال اگر این قضیه که چهار گوشه گرد است حکم کاذبی باشد در آن صورت کلمهٔ چهار گوشهٔ گرد هیچ معنى نمى دهد؛ بلكه صرفاً كلمه بي معنايي است. به همين سان اگر اين گفته نادرست باشد که فضیلت<sup>۳</sup> را می توان تزریق و القا کرد و یا به درون کسی دمید، در آن صورت كلمات فضيلت القار الهام شده يا فضيلت دميده شده [چون روح] به همان اندازه بيهوده و بی معنا است که کلمهٔ چهار گوشهٔ گرد یاوه است. و به همین دلیل به ندرت، کلمهای بی معنا و پوچ یافت می شود که از اسامی لاتین و یونانی ترکیب نشده باشد. در زبان فرانسه بهندرت در مورد سخن گفتن حضرت عیسی مسیح واژهٔ paroles به کار می رود و اغلب واژهٔ verbe استعمال می شود؛ با این حال parole و verbe بیش از این تفاوتی ندارند که یکی لاتین و دیگری فرانسوی است. [و هر دو به معنی سخن گفتناند].

وقتی کسی با شنیدن کلامی همان افکاری را دریافت کند که کلمات آن کلام و پیوند میان آنها برای انتقال همان معانی و افکار تعیین و ترکیب شدهاند، در آن صورت گفته فهم می شود که آن کس آن کلام را فهمیده است: زیرا فهم هیچ چیز دیگری جز تصور ایجاد شده بهوسیلهٔ کلام نیست. و بنابراین اگر کلام ویژهٔ انسان باشد (که بهنظر من باید چنین باشد) در آن صورت فهم نیز خاص اوست. و بنابراین احکام بیهوده و کاذب، اگر کلی باشند، قابل فهم نیستند؛ هر چند بسیاری کسان فکر میکنند که [آنها را] می فهمند درحالی که صرفاً کلمات را تکرار و یا از برمی کنند.

دربارهٔ انواع کلامی که خواستها و بیزاریها و خواهشهای نفسانی آدمی را بیان میکنند و دربارهٔ کاربرد درست و نادرست آنها بعد از گفتوگو دربارهٔ امیال سخن خواهم گفت.

نامهای چیزهایی که بر ما تأثیر میگذارند، یعنی موجب خوشایند یا بیزاری ما میشوند، از آنجاکه همهٔ انسانها از یک چیز تأثیر همانند نمی پذیرند و یا یک فرد نیز معانی متغیر کلمات ، همواره [ یک تأثیر نمی پذیرد] ، در مکالمات میان انسان ها، معانی متغیر آی دارند. زیرا

<sup>2.</sup> Incorporeall Substance 3. Vertue 1. Incorporeall body

چون همهٔ نامها برای بیان تصورات ما وضع می شوند و همهٔ تأثرات ما تنها تصوراتی هستند، پس وقتی یک چیز را بهشیوههای متفاوت تصور میکنیم، مشکل بتوانیم از نامگذاری متفاوت [آن تصورات] اجتناب ورزیم. زیرا هر چند سرشت آنچه تصور میکنیم در هر صورت یکسان باشد، اما تنوع دریافت آن بهوسیلهٔ ما به لحاظ تفاوت در ساختمان بدنی و پیشداوری های فکری مان، به هر چیزی رنگی از امیال گوناگون ما می بخشد. بنابراین آدمی باید در استدلال به کلمات توجه کند؛ زیرا آنها علاوه بر معنایی که ما از ذاتشان استنباط میکنیم، همچنین در معنایی دیگر طبع، تمایل و منافع گوینده را افاده میکنند، مانند کلمات فضایل و رذایل؛ زیرا آنچه را که یکی خردمندی میخواند، دیگری ترس میداند؛ و آنچه را یکی ظلم می شمارد دیگری عدالت میداند؛ آنچه کسی اسراف می خواند دیگری سخارت به حساب می آورد؛ و آنچه یکی خوی جدی می داند. دیگری حماقت میشمارد و غیره. و بنابراین چنین کلماتی هرگز نمی توانند مبنای درستی برای استدلال عقلی باشند. استعارات و کاربرد مجازی کلام<sup>†</sup> نیز همین گونهاند. اما خطر کمتری دربردارند زیرا اینها را برخلاف کلمات اول با علم و آگاهی به معنایی متغير به کار می برند.

فصل ينجم در باب عقل و علم

وقتی کسی استدلال میکند، تنها مجموعهای کلی را تصور میکند که از جمع<sup>۵</sup>اجزاء فراهم آمده است و یا باقی مانده ای را تصور می کند که از تفریق<sup>8</sup> مجموعه ای از مجموعهٔ دیگر عقل چیست بهدست آمده است: که (اگر این کار به واسطهٔ کلمات انجام شود) عبارت است از استنتاج نامهای همهٔ اجزاء از اسم کلی و یا استنباط یک جزء از کل و یا جزء دیگر.<sup>۷</sup> وگرچه در برخی چیزها (مثلاً در اعداد) به جز جمع و تفریق کردن، آدمیان اعمال دیگری را چون ضرب أو تقسيم النجام مىدهند، ليكن اين اعمال نيز همان [جمع و تفريق] هستند؛ زيرا ضرب تنها جمعکردن چیزهای [اعداد] برابر است؛ و تقسیم نیز تنها تفریق یک چیز [رقم] است در چندین دفعه. این اعمال تنها ویژهٔ اعداد نیستند، بلکه در مورد هر گونه چیزی که قابل جمع یا تفریق باشد نیز به کار می روند. زیرا همچنانکه علمای حساب جمع و تفریق در اعداد را آموزش می دهند؛ به همان سان نیز علمای هندسه همان مطلب

1. prodigality

2. magnanimity

- 4. Tropes of speech
- 5. Addition

3. gravity 6. Substraction ۲. منظور هابز استقرا و قیاس است\_م.

- 8. Multiplying
- 9. Dividing

را در مورد خطوط، اشکال (هم چند بعدی<sup>۱</sup> و هم یک بعدی<sup>۲</sup>)، زوایا، نسبتها، جذرها، درجات شتاب، نیرو، قدرت و غیره می آموزند؛ علمای منطق نیز همان کار را در مورد توالی کلمات انجام می دهند به این شیوه که دو نام را جمع می کنند تا حکمی اثباتی بسازند و از دو حکم اثباتی، قیاس می سازند؛ و از چندین قیاس استدلال اثباتی<sup>۳</sup> ایجاد می کنند و از جمع بندی یا نتیجهٔ یک قیاس، حکمی<sup>۴</sup> را تفریق می کنند تا حکم دیگر را به دست آورند. نویسندگان مطالب سیاسی عهد و میثاق ها<sup>۵</sup> را جمع می کنند تا وظایف آدمیان را در یابند؛ و حقوقدانان قوانین و حقایق را جمع آوری می کنند تا صواب و خطا در اعمال خصوصی آدمیان را بیابند. خلاصه آنکه در هر موضوعی که جایی برای جمع و تفریق وجود داشته باشد، جایی برای استدلال نیز هست؛ و در موضوعی که جمع و تفریق راه نداشته باشد، عقل و استدلال را نیز با آن اصلاً سروکاری نیست.

تعريف عقل

از این همه شاید بتوانیم مراد از کلمهٔ عقل را که ما در زمرهٔ قوای ذهنی آدمی به شمار می آوریم تعریف (یعنی تعیین) کنیم. زیرا عقل در این معنا چیزی جز شمارش (یعنی جمع و تفریق) تبعات نامهای عمومی مورد اتفاق برای علامتگذاری و بیان معنای افکار ما نیست؛ وقتی آنها را نزد خودمان شمارش می کنیم، این کار را علامتگذاری می گوییم؛ و وقتی تفکرات خود را به دیگران عرضه یا اثبات می کنیم، آن را بیان معنی می نامیم.

عقل صائب در چیست

و همچنانکه در علم حساب کسانی که تمرین نکردهاند ضرورتاً، و استادان خود غالباً اشتباه میکنند و به غلط جمع میبندند؛ بههمانسان نیز در هر موضوع استدلال دیگری، تواناترین، دقیق ترین و کار آزموده ترین کسان ممکن است خود را بفریبند و نتایج نادرست استنتاج کنند؛ منظور این نیست که عقل خود همواره عقل صائب است، آنچنانکه حساب دانشی قطعی و خطاناپذیر است: بلکه عقل هیچ کسی، و حتی عقل شماری از کسان موجب یقین نمیگردد، همچنانکه نمی توان گفت که جمع عددی خاصی به آن جهت درست است که تعداد کثیری از کسان متفقاً آن را تأیید کرده باشند. و بنابراین همچون وقتی که مجادلهای در مورد محاسبهای وجود دارد، طرفین مجادله باید بر طبق توافق خود بهعنوان عقل صائب عقل قاضی یا داوری را برگزینند که هر دو به رأی سائبی که بهواسطهٔ طبیعت عرضه شده باشد، حل نشده باقی می ماند؛ به همینسان نیز همهٔ مجادلات دیگر از هر نوعی نیازمند داورند: و وقتی کسانی که خود را داناتر از همهٔ کسان دیگر می دانند، به جای داور خواهان عقل صائب هستند؛ در واقع آنچه می خواهند این است که امور بایستی صرفاً به حکم عقل حود آنها حل گردد. چنین چیزی در اجتماع

1. Solid

3. demonstration

4. Propostion

آدمیان به همان میزان تحملناپذیر است که در بازی ورق پس از آنکه آس حکم رو شده باشد، از نقش دیگری که تعداد بیشتری از ورقهای آن را در دست دارند به مقتضای مورد بهعنوان حکم استفاده شود. زیرا چنین کسانی جز این کاری نمیکنند که هر یک از امیال و شهوات خود راکه در هر زمان بر آنها مسلط گردد بهعنوان عقل صائب می پذیرند و در مجادلات خود ملاک قرار میدهند؛ و بدینسان با ادعایی که دربارهٔ برخورداری از عقل صائب دارند، محرومیت خود از چنان عقلی را آشکار میسازند.

فایده و غایت عقل و استدلال نه یافتن جمعبندی نهایی و صدق و حقیقت یک یا فایدهٔ عقل چند نتیجه، جدای از تعاریف اولیه و معانی مورد اتفاق اسامی، بلکه آغازکردن [استدلال] بر پایهٔ این [مقدمات] و نیل به یک نتیجه از نتیجهٔ دیگر است. زیرا دربارهٔ نتیجهٔ نهایی نمی توان به یقین رسید مگر آنکه در مورد همهٔ احکام موجبه و سالبهای که آن نتیجه براساس آنها قرار گرفته و از آنها استنتاج شده است یقین وجود داشته باشد. مثل وقتی که مزیس یک خانواده برای به دست آوردن حساب کلی [ هزینهها] همهٔ صورت حسابهای مزیس یک خانواده برای به دست آوردن حساب کلی [ هزینهها] همهٔ صورت حسابهای خود به وسیله کسانی که حساب کلی با هم جمع می بندد، بدون توجه به اینکه هر صورت حساب اینکه او در قبال چه چیزی وجهی پرداخت می کند؛ در این صورت همان بهتر است که از اول حسابها را به طور کلی پذیرفته و به مهارت و شرافت هر حسابگری اعتماد کند: به همین سان در استدلال دربارهٔ هر چیز دیگری، کسی که نتایج را به اعتبار کسانی که آنها معانی نامها براساس تعاریف هستند) آغاز نکند، زا در هر مورد از اجزای اولیه (که همان معانی نامها براساس تعاریف هستند) آغاز نکند، زحمت خود را به هدر می دهد؛ و به هیچ معانی نامها براساس تعاریف هستند) آغاز نکند، زحمت خود را به هدر می دهد؛ و به هیچ معانی نامها براساس تعاریف هستند) آغاز نکند، زحمت خود را به هدر می دهد؛ و به هیچ

وقتی کسی بدون به کار بردن کلمات تأمل می کند؛ و این گونه تأملات دربارهٔ چیزهای خاصی ممکن است (مثل وقتی که ما با مشاهدهٔ چیزی حدس می زنیم چه چیزی ممکن در باب خطا و سخن بی معنا است پیش از آن چیز واقع شده باشد و یا از آن نتیجه شود)؛ اگر آنچه او احتمال می دهد که به دنبال آن امر واقع شود، واقع نشود و یا آنچه او گمان می برد پیش از وقوع آن امر واقع شده باشد، واقع نشده باشد، این حالت را خطا<sup>۱</sup> می خوانیم؛ و حتی دوراندیش ترین کسان نیز در معرض آن قرار می گیرند. اما وقتی ما با کاربرد کلمات واجد معنای عام، استدلال می کنیم و به استنتاجی عام می رسیم که نادرست است؛ گرچه عموماً این حالت را نیز خطا می خوانند، اما در حقیقت استنتاج حاصله بیهوده<sup>۲</sup> یا کلام بی معناست. زیرا خطا تنها فریبی است که در آن مسلم فرض می شود که چیزی در گذشته واقع شده و یا در آینده واقع خواهد شد در حالی که آن چیز نه در گذشته واقع شده و نه در آینده واقع

1. Error 2. Absurdity

خواهد شد؛ اما با این حال نمی توان از عدم امکان [وقوع آن] سخن گفت. اما وقتی ما حکمی عام صادر میکنیم، اگر آن حکم درست نباشد، امکان صدق آن تصورناپذیر خواهد بود؛ و کلماتی که به واسطهٔ آنها چیزی جز صوت در نیابیم، کلماتی هستند که بیهوده، پوچ و بی معنا می خوانیم. و بنابراین اگر کسی با ما دربارهٔ چهارگوشهٔ گرد یا وجود اعراض نان در پنیر یا مادهٔ غیر مادی، یا منقاد آزاد <sup>۱</sup>، ارادهٔ آزاد یا هر چیز آزادی ـ مگر چیزی که از ممانعت و مقاومت امر مخالفی فارغ باشد ـ سخن بگوید، نباید گفت که سخن او خطا است بلکه باید گفت که سخنان او بی معنا یعنی پوچ و بیهوده است.

پیش تر (در فصل دوم) گفته ایم که انسان به جهت این توانایی بر دیگر جانوران ممتاز گشته می تواند پس از تصور هر چیزی دربارهٔ نتایج آن و اعمالی که به وسیلهٔ آن چیز می تواند انجام دهد، تفحص کند. و اینک بر آن امتیاز مرتبهٔ دیگری می افزاییم به این معنی که انسان می تواند به واسطهٔ کلمات نتایجی را که به دست می آورد به قواعد عام یعنی قضایا و حکمتهای کلی<sup>۳</sup> تقلیل دهد؛ یعنی می تواند نه تنها در مورد اعداد بلکه در تمامی امور دیگری که قابل جمع یا تفریق باشند، استدلال و محاسبه کند.

اما این امتیاز به واسطهٔ امتیاز دیگری یعنی امتیاز یاوه گویی که هیچ موجود زنده ای جز انسان دارای آن نیست، مشروط و محدود می گردد. و از میان آدمیان آن دسته بیش از همه دچار آن هستند که مدعی دانستن فلسفه اند. زیرا سیسرون به درستی دربارهٔ فلاسفه گفته است که هیچ چیز بیهوده و یاوه ای نیست که در کتب فیلسوفان یافت نشود. و دلیل آن آشکار است. زیرا هیچیک از آنها استدلال خود را از تعاریف یا تشریح کلماتی که به کار می برند، آغاز نمی کنند، و این روشی است که تنها در هندسه به کار رفته است و نتایج آن هم به واسطهٔ همین روش غیرقابل تردید شده اند.

علل ياوهگوييها

۲ به نظر من نخستین علت نتیجه گیری های پوچ و بی معنی فقدان روش است؛ به این ۲ معنی که [فلاسفه] استدلال خود را از تعاریف یعنی از معانی جا افتادهٔ کلمات خود آغاز نمی کنند، چنانکه گویی کسی می تواند بدون دانستن ارزش کلمات عددی یک، دو و سه حساب کند.

و از آنجا که همهٔ اشیا برحسب ملاحظات گوناگون مورد تفحص قرار میگیرند (چنانکه در فصل پیش آنها را ذکر کردیم)، و چون این ملاحظات اسامی گوناگونی دارند، بنابراین، از خلط و اشتباه و تلفیق نامناسب آن اسامی در احکام، یاوه گوییها و پوچیهای گوناگونی ناشی می شود. و بنابراین:

۲ دومین علت احکام یاوه و پوچ به کار بردن نامهای ذوات در مورد اعراض و یا نامهای اعراض در مورد ذوات است؛ مثلاً میگویند که ایمان [در روح کسی] تزریق یا دمیده

می شود درحالی که هیچ چیز را نمی توان جز در درون جسمی تزریق کرد یا دمید؛ و یا می گویند که امتداد <sup>(</sup> ذات است و یا اوهام، ارواحاند و جز آن.

سومین علت، به کار بردن نامهای اعراض اجسام واقع در خارج از وجود ما در مورد ۳ اعراض بدنهای خود ما است؛ مثل کسانی که می گویند رنگ در بدن ما است و یا صدا در گوش است و غیره.

چهارمین علت به کار بردن نامهای اجسام در مورد اسامی یا کلمات است، مثل کسانی ۴ که میگویند که چیزهای کلی وجود دارند؛ یا موجودی زنده، نوع یا چیز عامی است و جز آن.

پنجمین علت، کاربرد نامهای اُعراض در مورد اسامی یا الفاظ است مثل اینکه ۵ میگویند: ماهیت یک چیز [همان] تعریف آن است؛ [یا] فرمان هرکس [همان] ارادهٔ اوست؛ و نظایر این.

- ششمین علت، کاربرد استعاره و مجاز و دیگر اشکال بیان مصنوعی و مبالغه آمیز ۶ به جای کلمات درست و حقیقی است. زیرا گرچه در محاورهٔ معمولی می توان گفت که (برای مثال): این راه به اینجا یا آنجا میرود یا می انجامد، یا ضرب المثلی می گوید که، (درحالی که راه ها راه نمی روند و یا ضرب المثل ها سخن نمی گویند)، اما در استدلال و جستجوی حقیقت چنین طرز بیانی را نباید پذیرفت.
- هفتمین علت، کاربرد کلماتی است که هیچ معنایی ندارند و از اهل مدرسه اتخاذ شده ۷ و طوطی وار به کار می روند مانند [عبارات] جوهر فرد الهی در تثلیث<sup>۲</sup>، تبدیل نان و شراب به جسم و خون مسیح<sup>۲</sup>، حضور جسم و خون مسیح در نان و شراب در مراسم عشای ربانی<sup>۴</sup>، زمان حال ابدی<sup>۵</sup> و دیگر اصطلاحات خاص مدرسیون.

برای کسی که بتواند از این چیزها پرهیز کند آسان نیست که دچار یاوه گویی گردد، مگر آنکه طولانی بودن استدلال او را دچار آن سازد و در نتیجه نکاتی را که گفته شد در نظر نگیرد. زیرا تمامی آدمیان وقتی دارای اصول درست باشند طبعاً همانند یکدیگر و به شیوه ای درست استدلال میکنند. زیرا کیست که آنقدر احمق باشد که در هندسه اشتباه کند و در اشتباه خود پافشاری نماید درحالی که دیگری اشتباه او را بر وی آشکار می سازد؟

از این مطلب چنین برمی آید که عقل برخلاف حس و خاطره با ما زاده نمی شود و برخلاف دوراندیشی نیز تنها به واسطهٔ تجربه به دست نمی آید؛ بلکه در نـتیجهٔ کـوشش علم حاصل می شود: نخست در نامگذاری مناسب، و سپس در اتخاذ روشی درست و منظم برای رسیدن از اجزا، یعنی از کلمات به احکام که به واسطهٔ ار تـباط کـلمات بـا یکـدیگر

- 1. Extension
- 2. hypnostatical
- 3. transubstan tiate

- 4. consubstantiate
- 5. Eternal-Now

ساخته می شوند؛ و سپس به قیاس ها که پیوند یک حکم با حکم دیگر هستند، تا اینکه به دانش و معرفت نسبت به تمامی نتایج کلمات مربوط به موضوع مورد نظر می رسیم، و این همان است که آدمیان علم می خوانند. و درحالی که حس و خاطره صرفاً حاوی شناخت نسبت به حقیقتی است که گذشته و برگشتنا پذیر است؛ علم، معرفت نسبت به نتایج، و وابستگی حقایق نسبت به یکدیگر است؛ و به واسطهٔ آن، از اعمال فعلی خود پی می بریم که چگونه اعمال دیگر و یا اعمال مشابه را در وقتی دیگر انجام دهیم: زیرا وقتی پی ببریم که چگونه اعمال دیگر و یا اعمال مشابه را در وقتی دیگر انجام دهیم: زیرا وقتی پی ببریم مشابه، به طریقهٔ ایجاد تبعات مشابه به واسطهٔ آن علل نیز واقف خواهیم گشت.

بنابراین کودکان تا پیش از آنکه کاربرد کلام را فراگیرند اصلاً واجد قوهٔ تعقل و استدلال نیستند؛ اما چون آشکارا ایشان دارای توانایی کسب آن قوه در طی زمان هستند پس، آنها را موجوداتی عقلانی میشماریم. و اغلب آدمیان، گرچه اندکی از قوهٔ تعقل و استدلال بهرهمندند و مثلاً در شمارش اعداد تا اندازهای از آن قوه استفاده میکنند با این حال عقل و استدلال در زندگی معمولی چندان به کار آنها نمی آید؛ زیرا در زندگی معمولی انسانها برحسب تفاوت در تجربه، قوت حافظه، تمایلات مختلف خود و به ویژه برحسب زندگی خود را اداره میکنند. انسانهای معمولی چنان از علم یا قواعد یقینی اعمال خود بخت نیک و بد و اشتباهات و خطاها، برخی به شیوهای بهتر و برخی به شیوهای بدتر زندگی خود را اداره میکنند. انسانهای معمولی چنان از علم یا قواعد یقینی اعمال خود بی خبر هستند که آنها را نمی شناسند؛ هندسه را سحر و جادو می شمارند: در مورد دیگر زندگی خود را اداره میکنند. انسانهای معمولی چنان از علم یا قواعد یقینی اعمال خود بی خبر هستند که آنها را نمی شناسند؛ هندسه را سحر و جادو می شمارند: در مورد دیگر زندگی خود را اداره میکنند. انسانهای معمولی چنان از علم یا قواعد یقینی اعمال خود بی خبر هستند که آنها را نمی شناسند؛ هندسه را سحر و جادو می شمارند: در مورد دیگر زادوولد هیچگونه آگاهی ندارند، حرف مادران خود را می پذیرند و خیال میکنند که زادوولد هیچگونه آگاهی ندارند، حرف مادران خود را می پذیرند و خیال میکنند که

با این حال کسانی که علم ندارند از حیث قوهٔ دوراندیشی طبیعی خود در وضع بهتر و بالاتری قرار دارند تا کسانی که بهواسطهٔ تعقل و استدلال نادرست و یا اعتماد داشتن به کسانی که به غلط استدلال می کنند، خود را پایبند قواعد کلی نادرست و پوچی می سازند. زیرا جهل نسبت به علل و قواعد، آدمیان را آنقدر از راه خود به درنمی برد که تکیه بر قواعد نادرست، که به واسطهٔ آن آدمیان چیزی را علل موجدهٔ امور مطلوب خود می پندارند که در واقع علل خلاف آن است.

در خاتمه بایدگفت که، چراغ ذهن آدمی کلمات روشن و واضح است که نخست باید سوختگی فتیلهٔ آن به واسطهٔ تعاریف دقیق برطرف شود و در نتیجه از ابهام عاری گردد؛ عقل در حکمِ سرعت راه رفتن است و رشد علم به منزلهٔ راه است، و مصلحت بشریت

مقصد است. و برعکس، کلمات استعاری و بیمعنا و مبهم مانند **نوری گمراه کننده <sup>۱</sup> ا**ند؛ و استدلال بر پایهٔ آنها بهمنزلهٔ سرگردانی در بین یاوه گوییهای بیشمار است، و مقصد آنها نیز نزاع و فتنهانگیزی و رسوایی است.

دوراندیشی و خردمندی و تفاوت آنها همچنانکه تجربهٔ بسیار، مایهٔ دوراندیشی است، علم بسیار نیز مایهٔ خردمندی<sup>۲</sup> است. زیرا گرچه ما معمولاً تنها کلمهٔ واحدهٔ دانایی را برای هر دو مورد به کار میبریم، اما مردم لاتین زبان همواره میان Prudentia [ دوراندیشی] و Sapientia [ خردمندی] تمیز میدادند و اولی را به تجربه و دومی را به علم منسوب میکردند. اما برای آنکه تفاوت میان آن دو را روشن تر سازیم فرض کنیم که کسی دارای توانایی طبیعی بسیار و مهارت در کاربرد دستهای خود باشد؛ و کس دیگری علاوه بر این مهارت دارای این علم باشد که در هر وضع یا حالت دفاعی ممکنی از چه موضعی باید حمله ببرد و یا ممکن است از جانب دشمن خود مورد حمله قرار گیرد: توانایی شخص اول نسبت به توانایی شخص دوم مانند دوراندیشی نسبت به خردمندی است؛ هر دو سودمندند اما دومی یقینی است. اما کسانی که تنها به اعتبار کتب اعتماد کرده و از کوران، کورکورانه پیروی میکنند مانند کسی هستند که با اعتماد به قواعد نادرست استاد شمشیربازی، متهورانه مبادرت به حمله به دشمنی میکند که یا او را میکشد و یا رسوایش می سازد.

از علائم علم برخی متقن و یقینی هستند و برخی نامتقن. [این علائم وقتی متقن علائم علم مستند که] کسی که مدعی علم نسبت به هر چیزی باشد بتواند آن را تعلیم دهد، یعنی متواند حقیقت آن را به وضوح به دیگری بنمایاند: [و وقتی نامتقن هستند که] تنها برخی وقایع خاص ادعای او را تصدیق کنند و در موارد متعددی نشان دهند که گفته، او راست است. علائم دوراندیشی همگی نامتقن هستند؛ زیرا مشاهدهٔ تجربی و به یاد سپردن تمامی شرایطی که ممکن است نتیجهٔ امر را تغییر دهند، ناممکن است. اما در هر امری کمآن می ممکن است نتیجهٔ امر را تغییر دهند، ناممکن است. اما در هر مری ممکن است اما در هر امری می ممکن است نتیجهٔ امر را تغییر دهند، ناممکن است. اما در هر امری می ممکن است اما در هر امری می شرایطی که ممکن است نتیجهٔ امر را تغییر دهند، ناممکن است. اما در هر امری می شرایطی که ممکن است نتیجهٔ امر را تغییر دهند، ناممکن است. اما در هر امری می شرایطی که ممکن است نتیجهٔ امر را تغییر دهند، ناممکن است. اما در هر امری می شرایطی که ممکن است نتیجهٔ امر را تغییر دهند، ناممکن است. اما در هر امری می شرایطی که ممکن است نتیجهٔ امر را تغییر دهند، ناممکن است. اما در همی نیافت که آدمی در مورد آن علم یقینی نداشته باشد تا بر پایهٔ آن پیش برود؛ اگر قوئ قضاوت می شورا هی و ایراد و براساس احکام عامی عمل کند که در آثار مؤلفین یافت می شوراهای دولتی میزان و وسعت مطالعات خود دربارهٔ سیاست و تاریخ را به خ دیگران است که معمولاً به عنوان عالم نمایی آملامات می شود. و حتی از بین کسانی که در می را شوراهای دولتی میزان و وسعت مطالعات خود دربارهٔ سیاست و تاریخ را به خ دیگران می شوراهای دولتی میزان و وسعت مطالعات خود دربارهٔ سیاست و تاریخ را به خ دیگران می می کشند، بسیار اندک اند کسانی که آن [مطالعات] را در مورد امور خصوصی خود که به منافع شخصی آنها مربوط می شود، به کار ببرند؛ چنین کسانی در امور خصوصی خود که به منافع شخصی آنها مربوط می شود، به کار ببرند؛ چنین کسانی در امور خصوصی خود در علتم و منافع منخمی آنها مربوط می شود، به کار ببرند؛ چنین کسانی در امور خصوصی خود در مانم و منافی منافی مخصی آنهای دوراندیشی می کنند، ما در زندگی اجتماعی بیشتر به شهرت خود در علتم و در مانایی علاقمندند تا به پیشرفت کار دیگران.

Motion
 Endeavour

## Vitall Appetite

6. Desire

7. Aversion

نشستن از چیزی را می رساند. معادل یونانی این کلمات یعنی φομὴ و αφορμὴ نیز همین معانی را می رسانند. زیرا طبیعت خود اغلب حقایقی را در ذهن آدمیان جاگیر می سازد که بعداً وقتی آنها به جستجوی چیزی ورای طبیعت می پردازند، با همان حقایق برخورد می کنند<sup>1</sup>. اهل مدرسه در صِرف میل به راه رفتن و یا حرکت کردن هیچ حرکت واقعی نمی بینند؛ اما چون باید وجود نوعی حرکت را تصدیق کنند، آن را حرکت استعاری می خوانند که تنها کلمه ای پوچ است: زیرا گرچه می توان کلمات را استعاری خواند اما اجسام و حرکات را نمی توان چنان دانست.

آدمیان به چیزی که میل دارند [به سخن دیگر]، عشق نیز می ورزند و نسبت به چیزهایی که از آنها دوری می گزینند نفرت هم دارند. بنابراین خواهش و عشق هر دو یک عشق و نفرت چیزند، جز اینکه خواهش را برای افادهٔ فقدان موضوع [آن] به کار می بریم و عشق را اغلب برای افادهٔ حضور [موضوع آن]. همچنین بیزاری را برای افادهٔ فقدان و نفرت<sup>۲</sup> را برای افادهٔ حضور موضوع آن به کار می بریم.

> برخی از امیال و بیزاریها، با آدمیان زاده میشوند، مانند میل به غذا، میل به دفع و تخلیه (که همچنین می توان آن را به معنی درست تری بیزاری از چیزی دانست که آدمی در بدن خود احساس می کند) و برخی دیگر از امیال که تعدادشان محدود است. بقیهٔ امیال، که میل به چیزهای خاص هستند، از تجربهٔ آنها و از آزمایش اثراتشان بر خود آدمیان ناشی می شوند. زیرا در مورد چیزهایی که ما اصلاً نمی شناسیم یا فکر می کنیم وجود ندارند نمی توانیم جز اینکه آنها را تجربه و آزمایش کنیم، خواهشی داشته باشیم. اما آدمی نه تنها از چیزهایی که بدو آزار می رسانند بیزار است؛ بلکه از چیزهایی هم که معلوم نیست به او آسیب خواهند رساند یا نه بیزاری می جوید.

چیزهایی که ما نه خواهش آنها را داریم و نه از آنها بیزاریم، مورد بی توجهی ما هستند: بی توجهی، چیزی جز عدم تحرک یا مقاومت سرسختانهٔ قلب در مقابل فعالیت بی تفاوتی برخی اشیا نیست و یا از آنجا ناشی می شود که قلب خود قبلاً به واسطهٔ چیزهایی نیرومند تر تحریک شده است و یا اینکه ناشی از فقدان تجربهٔ آنها به وسیلهٔ آدمی است.

و از آنجاکه بنیهٔ بدنی انسان دائماً در حال تغییر است پس ممکن نیست که چیزهای یکسان همواره در او همان امیال و بیزاریها را ایجاد کنند: تا چه رسد بـه ایـنکه هـمهٔ آدمیان در طلب خواستهٔ واحدی، همنظر باشند.

اما هر آنچه موضوع هر یک از امیال و خواهشهای آدمی باشد، خوب بهشمار میرود نیک و بد و هر آنچه موضوع نفرت و بیزاری او باشد، بد خوانده میشود و نیز هـر آنچه مـوضوع

۱. منظور هابز این است که ریشهٔ کلمات را باید در برخورد انسان با طبیعت جست۔م.

بی میلی وی قرار گیرد بی ارزش و ناچیز محسوب می گردد. زیرا کلمات خیر، شر و خوار و ناچیز همواره در رابطه با شخصی که آن را به کار می برد معنی می دهند: چون که هیچ چیزی به صورت بسیط و مطلق [خیر یا شر یا ناچیز] نیست؛ و نیز هیچ قاعدهٔ عامی برای خیر و شر وجود ندارد که از طبع خود اشیا استخراج شده باشد؛ بلکه [این گونه قواعد] از خود آدمی (وقتی دولتی در کار نباشد) و یا (وقتی دولت موجود باشد) از شخصی که نمایندهٔ آن است و یا از شخص قاضی یا داوری ناشی می شوند که انسان ها، چون با یکدی گر اختلاف دارند وی را با توافق خود برمی گزینند و حکم او را قاعدهٔ [خیر و شر] می سازند.

در زبان لاتین دو کلمه وجود دارد که معانی آنها به معانی خیر و شر نزدیک است اما زیبایی و بدی دقیقاً با آن یکسان نیست و آنها عبارتند از Pulchrum [ زیبایی] و Turpe [ شرارت]. از این دو اولی به معنی چیزی است که براساس قرائن آشکار خیری را وعده دهد؛ و دومی به معنی چیزی است که از پیدایش شری خبر دهد. اما ما در زبان خودمان کلمات چندان عامی نداریم که معانی آن دو را بیان کنند. ولی به جای Pulchrum در مواردی واژهٔ خوب، در موارد دیگر واژهٔ زیبا یا خوش منظر، یا دلیر یا افتخارآمیز، یا دلیذیر یا خواستنی را به کار می بریم؛ و به جای Turpe ، واژهٔ ناخوشایند، بدقیافه، زشت، پست، تهوع آور و مانند آن را به مقتضای مورد استعمال میکنیم؛ همهٔ این کلمات در جای مناسب خود چیزی جز حالت یا روشی که از خیر یا شری خبر دهد معنایی ندارند. بنابراین سه نوع خیر و خوبی وجود خوشایند - دارد؛ خوب از حیث عهد و وعده که همان Pulchrum است؛ خوب از حیث مؤثر بودن در وسودمند کسب هدف مطلوب که Jucundum یعنی خوشایند خوانده می شود؛ و خوب از حیث وسیله که Utile [مفید] یا سودمند نامیده می شود؛ و سه نوع شر و بدی نیز به همان ترتيب وجود دارد: شر و بدي از حيث عهد و وعده چيزي است که [مردم لاتين زبان] آن را Turpe می خوانند؛ شر از حیث تأثیر گذاری که [ Molestum آزار دهنده]، [یا] ناخوشایند ناخوشایند و زحمت افزا است؛ و شر از حیث وسیله که Inutile [نامفید] ناسودمند و غيرمفيد آزاربخش است.

همچنانکه در مورد حس دیدیم که آنچه واقعاً در درون ماست (چنانکه پیش تر گفتهایم) تنها حرکتی است که بهواسطهٔ فعالیت اشیای خارجی ایجاد شده و ظاهر می گردد، مثل روشنایی و رنگ که برای چشم؛ و صدا که برای گوش؛ و بو که برای بینی ظاهر می شود و غیره: به همان سان وقتی که عملکرد همان شیء از چشمها و گوشها و لذت دیگر اندامها به قلب برسد، عملی که در آنجا رخ می دهد چیزی جز حرکت یا کوشش نیست. و این خود متشکل از میل به شیء متحرک یا بیزاری از آن است. اما نمود یا حس ناراحتی آن حرکت چیزی است که ما یا لذت و یا ناراحتی فکری می خوانیم.

حرکت حیاتی است؛ وینابراین چیزهایی که موجد لذتاند [ در نزد مردم لاتین ] بی جهت Jucundu [شاد] (à Juvando) خوانده نمی شدند چون که این لفظ از ریشهٔ یاوری و پشتیبانی می آید؛ و عکس آن [یعنی] Molesta [آزاربخش] و زننده (نیز بی جهت چنان لذّت مسمّى نبود زيرا اين واژه از ممانعت و مزاحمت براي حركت حياتي ريشه ميگيرد. اذىت

بنابراین لذت (یا خوشی) نمود یا حس خوبی است و آزار یا ناخوشی نمود یا حس بدی است. و در نتیجه، میل، خواهش و عشق همراه با میزانی کم یا بیش از خوشی هستند و نفرت و بیزاری نیز با میزانی کم یا بیش از ناخوشی و آزار همراه است.

برخی از لذات و خوشیها از حسکردن شیء حاضر برمی خیزند و اینها را می توان لذات حسی نامید (کلمهٔ حسی<sup>۲</sup> تنها به معنای مورد نظر کسانی که لذات را خوار دات حسی میشمارند [ یعنی به معنی لذتطلبی بیمهابا میگیرند] تا وقتیکه قوانینی در کار نباشند مفهومی ندارد). همهٔ برخورداریها و راحتیهای تن و همچنین همهٔ چیزهایی که حواس بینایی، شنوایی، بویایی، چشایی یا بساوایی ما را خوش می آیند از این نوع لذات اند. لذات دیگر از انتظاری برمی خیزند که ناشی از پیش بینی غایت یا نتیجهٔ امور است، خواه آن امور از لحاظ حسى خوشايند باشند يا ناخوشايند؛ و از اين لذات ذهني، کسی بهرهمند میشود که نتیجهٔ امور مورد انـتظار را بـهدست آورد و آن لذات عـموماً دلخوشی ۲ خوانده می شوند. به همین سان برخی از ناخوشی ها حسی هستند و درد ۲ نامیده می شوند؛ و برخی دیگر از انتظار نتایج بد ناشی می گردند و اندوه<sup>۵</sup> خوانده مے شوند.

اسامی این احساسات بسیط که میل، خواهش، عشق، بیزاری، نفرت، دلخوشی و اندوه لذات فکری خوانده مي شوند، برحسب ملاحظات گوناگون، متنوعاند. اولاً وقتي ميلي به دنبال ميل دیگری بیاید، برحسب نظر آدمیان دربارهٔ احتمال حصول آنچه طلب میکنند، به اسامی مختلفي خوانده مي شود. دوم برحسب اينكه چيز مورد نظر موضوع عشق يا نفرت باشد نامهای متفاوتی به کار می رود. سوم به واسطهٔ جمع بسیاری از آن امیال با یک دیگر؛ و دلخوشی چهارم بهواسطهٔ تغییر یا جانشینی امیال بهجای یکدیگر، اسامی گوناگونی به کار بـرده 🛛 غُم می شود؛ [به شرح زیر] زيرا ميل به همراه ايمان به كسب آن اميد خوانده مي شود. اميد ولي ميل بدون چنين ايماني نوميدي است. نوميدي بیزاری همراه با انتظار آزار از شیء مورد نظر ترس است. ترس

ولي بيزاري همراه با اميد اجتناب از آن آزار از طريق پايداري، شجاعت است. شجاعت

| 1. offensive | 2. sensuall | 3. Joy |
|--------------|-------------|--------|
| 4. Payne     | 5. Griefe   |        |

**۱۰۸** لویاتان

- Indignation
   Magnanimity
- 2. Covetousnesse
- 3. Pussillanimity
- 6. Wretchednesse

- 7. Parsimony
- 5. Liberality

میل به دانستن چرایی و چگونگی [امور]کنجکاوی است، که در هیچ موجود زندهای کنجکاوی جز انسان وجود ندارد؛ به نحوى كه انسان نه تنها به واسطهٔ عقل خود بلكه به واسطهٔ اين میل انحصاری نیز از جانداران دیگر ممتاز میگردد زیرا در بقیهٔ جانداران میل به خوراک و دیگر لذات حسی مسلط بوده و توجه آنها را از شناخت علل امور سلب میکند؛ همین میل به کنجکاوی، شور و شهوتی روحی و ذهنی است که چون از کوشش مداوم و خستگینایذیر در توليد دانش و معرفت لذت مي برد از حد هر لذت جسماني كوتاه مدتي بسي فراتر مي رود.

ترس از قدرت نامرئی که ساختهٔ ذهن بوده و یا براساس داستانهای رایج در جامعه، دین تصور گردد، دین است. [ ترس از قدرت نامرئی که] براساس داستان های غیرمجاز تصور گردد خرافه است. و وقتی قدرت تصور شده بهراستی چنان باشد که ما تصور میکنیم، در خرافه آن صورت دین، دین راستین است.

دين راستين

ترس، بدون درک چرایی و ماهیت آن وحشت بی دلیل ( است، که نام آن از قصه هایی وحشت بی دلیل گرفته شده است که در آنها پان آمسبب آن ترس هاست؛ حال آنکه در واقع اولین کسی که اینچنین می ترسد خودش علت را درمی یابد، اما بقیهٔ مردم به تبعیت از او یا به فرار میگذارند؛ و هر کس فرض میکند که رفیقش علت ترس را میداند. پس این حالت نفسانی تنها در درون ازدحام یا تودهای از مردم پدید میآید.

خوشی ناشی از درک و فهم امر بدیع، ستایش است که خاص انسان است، زیرا میل به ستایش دانستن علت آن امر را در وی برمیانگیزد.

خوشی ناشی از تصوری که آدمی از قدرت و توانایی خود دارد همان سرور ذهنی است كه افتخار خوانده مي شود: كه اگر مبتني بر تجربهٔ آدمي از اعمال ييشين خودش افتخار باشد، با اعتماد به نفس یکسان است: اما اگر مبتنی بر چاپلوسی دیگران دربارهٔ آدمی باشد، یا تنها به خاطر تلذد نتایج آن به وسیلهٔ خود آدمی تصور گردد، فخرکاذب<sup>۲</sup> یا فخرکاذب خودیسندی خوانده می شود: و این نام به درستی به کار رفته است، زیرا اعتماد به نفس واقعی موجد کوشش است، درحالی که تصور واهی قدرت چنین نیست و بنابراین به حق، کاذب خوانده شده است.

اندوه ناشی از احساس فقدان قدرت حزن <sup>۴</sup> ذهن خوانده می شود. حزن

4. Dejection

فخرکاذب که از تصور و یا ادعای تواناییهای موهومی در ما یدید میآید که خود میدانیم وجود ندارند، بیشتر خصلت مردان جوان و کسانی است که با خواندن تاریخ زندگی یا افسانه های مردان دلیر تشجیع می شوند؛ این حالت اغلب در نتیجهٔ افزایش سن یا اشتغال به کار تصحیح می گردد.

1. Panique Terror

3. Vain-glory

**۱۱+** لویاتان

میدهند؛ و در همین گونه مصیبتها کسانی کمترین دلسوزی را از خود نشان میدهند که خود راکمتر از هر کسی در مظان چنان شرارتهایی مییابند. بیاعتنایی یا کم توجهی به مصیبت دیگران چیزی است که بیرحمی خوانده می شود بىرحمى

4. Compassion

يا

و ناشی از احساس امنیت در ثروت و مکنت است. زیرا بهنظر من ممکن نیست که کسی از مصائب بزرگ دیگران لذت ببرد بدون اینکه خود در آن میان ذینفع باشد.

اندوه برای پیروزی کسی که با ما در طلب ثروت، عزّت یا چیزی دیگر رقابت میکند، رقابت اگر همراه با کوشش ما برای کاربرد توانایی هایمان در جهت برابر شدن با او یا فراتر رفتن از او باشد رقابت و همچشمی <sup>۱</sup> خوانده می شود. اما [اگر آن اندوه] همراه با کوشش برای از میدان به دربردن رقیب یا ایجاد مزاحمت برای وی باشد، حسادت<sup>۲</sup> نامیده می شود.

وقتی در ذهن آدمی، امیال، بیزاری ها، امیدها و ترس ها در مورد امر واحدی یکی پس از دیگری پدید آیند، و نتایج خوب و بد انجام دادن یا ترک فعل مورد نظر پی در پی به فکر ما بیایند، به نحوی که گاه میل به انجام آن داشته باشیم و گاه از آن بیزار شویم؛ گاه آرزو کنیم که از عهدهٔ انجام آن برآییم؛ گاه نومید شویم و از سعی در انجام آن بهراسیم؛ مجموعهٔ امیال، بیزاری ها، امیدها و ترس هایی که تا انجام آن فعل و یا غیرممکن شمردن آن ادامه می یابند، چاره جویی <sup>۳</sup> نام دارد.

چارەجويى

بنابراین چارهجویی دربارهٔ امور گذشته ممکن نیست، زیرا تغییر آن امور آشکارا ناممکن است؛ همچنین در مورد اموری که ناممکن هستند و یا ناممکن پنداشته میشوند نیز چارهجویی ممکن نیست، زیرا آدمیان چنین چارهجوییهایی را عبث میدانند. اما در مورد امور ناممکنی که بهنظر ما ممکن باشند، چارهجویی ممکن است؛ غافل از اینکه این کار بیهوده است. وجه تسمیهٔ چارهجویی این است که ما اختیاری را که در فعل یا ترک فعل خاصی داشته ایم برحسب میل یا بیزاری خود به انتها می رسانیم.

همین توالی پیدرپی امیال، بیزاریها، امیدها و ترسها به همان میزان که در انسان هست در دیگر موجودات زنده نیز وجود دارد: و بنابراین حیوانات نیز چارهجویی و تأمل میکنند.

هر چارهجویی و تأملی زمانی **خاتمه یافته** دانسته میشود که چیزی که دربارهاش چارهجویی میکنند یا انجام شود و یا انجامش ناممکن دانسته شود؛ زیرا تا آن زمان ما اختیار انجام فعل یا ترک فعل را برحسب میل یا بیمیلی خود حفظ میکنیم.

در چارهجویی آخرین میل یا بیزاری که بلاواسطه ملحق به انجام فعل و یا ترک فعل است، چیزی است که خواست و اراده میخوانیم، که عمل خواستن است (نه توانایی و استعداد اراده) و حیواناتی که توانایی چارهجویی دارند، باید لزوماً اراده نیز داشته باشند. اراده تعریف اراده به عنوان میل عقلاتی که عموماً از جانب اهل مدرسه عرضه می شود، درست نیست. زیرا اگر درست می بود، در آن صورت امکان انجام عمل ارادی بر ضد عقل وجود نمی داشت. زیرا عمل ارادی عملی است که از اراده برمی خیزد و لاغیر. اما اگر به جای میل

1. Emulation

۱۱۲ لویاتان

عقلانی، میل برخاسته از تأمل قبلی را اراده بدانیم در آن صورت با تعریفی که در اینجا آوردهایم یکسان میشود. اراده بنابراین آخرین میل در جریان تأمل و چارهجویی است. وگرچه ما در محاورهٔ معمولی میگوییم که کسی ارادهٔ انجام کاری را داشت ولی با این حال از انجام آن خودداری کرد؛ اما این در واقع تمایل به انجام کاری است و عمل ارادی به شمار نمیرود؛ زیرا عمل ارادی نه مبتنی بر آن تمایل بلکه موقوف به آخرین تمایل یا مـبل است. زیرا اگر امیال فیمابین موجب عملی ارادی گردد، در این صورت به همان دلیل همهٔ بیمیلیهای فیمابین نیز باید همان عمل را نامطلوب سازند؛ و بنابراین یک عمل در آن واحد باید هم ارادی و مطلوب و هم غیرارادی و نامطلوب باشد.

از اینجا آشکار می شود که نه تنها اعمالی که منشأشان آزمندی، جاه طلبی، شهوت یا دیگر امیال معطوف به انجام فعل است بلکه اعمالی که خاستگاهشان بیزاری یا ترس از تبعات ناشى از ترك فعل است، نيز اعمال ارادى هستند.

عباراتي كه اميال بهواسطة آنها ابراز مي شوند بعضاً يكسان و بعضاً متفاوت با عباراتي هستند كه بهواسطه أنها افكار خود را بيان مىكنيم. نخست اينكه عموماً تمامى حالات

اشکال بیان امیال نفسانی را می توان به صورت اخباری ( بیان کرد، مثل [ وقتی می گوییم] دوست دارم. خوشحال هستم، فكر ميكنم، ميخواهم و امر ميكنم: اما برخي از آنها خود داراي شيوه بیان خاصی هستند که با این حال ایجابی نیستند، مگر وقتی که جز بر میلی که بدان واسطه ابراز می شود بر تبعات دیگری نیز دلالت کنند. تدبیر و چارهجوبی به صورت شرطی اً بیان می شود، و کلام شرطی کلامی است خاص بیان مفروضات و تبعات آنها؛ مثل [وقتی میگوییم] اگر این کار انجام شود، چنین نتیجهای بهدست می آید؛ و این طرز بیان با زبان استدلال عقلی فرقی ندارد جز اینکه استدلال عقلی با کلمات عام صورت میگیرد، ولیکن چارهجویی اغلب با کلمات خاص. زبان بیان خواهش و بیزاری امری ۳ است، مثل [وقتی می گوییم] این کار را انجام بده، از آن خودداری کن؛ که وقتی مخاطب مجبور به انجام یا خودداری از انجام کار است امر<sup>۴</sup> است، وگرنه مشاوره یا راهنمایی است. شیوهٔ بیان حالت خودپسندی، خشم از روی عدالت خواهی، دلسوزی و انتقامجویی در وجه رجایی<sup>۵</sup>است؛ اما در مورد میل به دانستن طرز بیان خاصی وجود دارد که ا**ستفهامی<sup>۶</sup>** خوانده می شود، مثل [وقتی می گوییم] آن امر چیست، چه زمانی خواهد بود، جگونه انجام می شود، و چرا چنین است؟ شیوهٔ بیان دیگری برای ابراز امیال وجود ندارد: زیرا فحش و دشنام دادن و بد گفتن و مانند آن، کلام نیستند، بلکه کنش کلامی از روی عادت اند. این اشکال کلام بهنظر من طرز بیان یا افادهٔ ارادی امیال ما هستند ولیکن نشانههای

1. Indicatively

Imperative

4. Command

- 5. Optative
- 6. Interrogative

قطعی آنها نیستند زیرا آنها را می توان دلبخواهانه و به انحای مختلف به کاربرد، برحسب آنکه کسانی که آنها را به کار می برند چنان امیالی داشته باشند یا نه. بهترین نشانههای حالات نفسانی در چهره، حرکات بدن، اعمال و مقاصد یا خواستهایی مشاهده می شوند که افراد بروز می دهند.

و چون در تأمل و چارهجویی امیال یا بیزاریها بهواسطهٔ پیشبینی نتایج خوب و بد و تبعات عملی که ما دربارهاش تأمل میکنیم تحریک میشوند؛ پس اثر خوب یا بد آن عمل بستگی به پیشبینی رشتهٔ درازی از تبعات و نتایج دارد؛ و بهندرت کسی میتواند این رشته را تا آخر در نظر بگیرد. اما تا آنجا که کسی بتواند همهٔ تبعات را در نظر بگیرد، اگر در آن نتایج و تبعات نیکی بر بدی افزون باشد، تمام رشتهٔ تبعات و نتایج حاوی امری است که نویسندگان آن را خیر آشکار یا ظاهری میخوانند. و برعکس وقتی بدی بر نیکی خیر و شر آشکار افزون باشد کل آن، شر آشکار یا ظاهری خوانده میشود: پس کسی که بهواسطهٔ تجربه یا تعقل چشم اندازی از بیشترین و مطمئن ترین نتایج را در پیش روی دارد، خود به بهترین وجه تأمل میکند و وقتی بخواهد، می تواند بهترین اندرز را به دیگران بدهد.

موفقیت مداوم در دستیابی به چیزهایی که آدمی هر زمان طلب میکند، یعنی بهروزی مداوم، چیزی است که آدمیان سعادت<sup>۱</sup> میخوانند؛ منظور من سعادت در زندگی سعادت دنیوی است. زیرا تا وقتی ما در این دنیا زندگی میکنیم خبری از آرامش خاطر دائمی نیست؛ چونکه زندگی خود تنها حرکت است و هیچگاه نمی تواند خالی از خواهش و یا ترس باشد، چنانکه خالی از حس نیست. اینکه خداوند چه نوع سعادتی برای کسانی که او را زاهدانه تکریم و تعظیم میکنند مقدر کرده است، هیچکس تا پیش از آنکه از آن بهرهمند شود، پی نخواهد برد، زیرا آن لذتی است که فعلاً به همان اندازهٔ آنچه اهل مدرسه روح رستگار و خشنود<sup>۲</sup> میخوانند در نیافتنی است.

عبارتی که بهواسطهٔ آن آدمیان عقیدهٔ خود را در مورد خوبی چیزی بیان میکنند ستایش<sup>۳</sup> است. و کلامی که بهواسطهٔ آن تضرت و عظمت چیزی را افاده میکنند تعظیم<sup>۴</sup> تمجید و تکریم است. و عبارتی که بهواسطهٔ آن عقیدهٔ خود در مورد سعادت کسی را بیان میکنند، در یونانی μαχαρισμόσ خوانده میشود که ما در زبان خود کلمهای معادل آن نداریم. و آنچه در مورد حالات نفسانی امیال گفتیم برای مقصود فعلی کفایت میکند.

<sup>1.</sup> Felicity

۲. Beatificall Vision، اعلام اینکه روح مردهای در زمرهٔ رستگاران یعنی کسانی است که جاودانه با خداوند و در نهایت خشنودی خواهند زیست. در مرحلهای بالاتر، در کلیسای کاتولیک، روح مرده به مقام قدیسان ارتقا داده می شود..م.

فصل هفتم در باب غایات یا نتایج گفتار

همهٔ گفتارهایی که معطوف به کسب دانش باشند سرانجام یا با دستیابی به دانش و یا با انتقال آن به غ**ایت** خود میرسند. و جریان گفتار نیز هر جا قطع شود، در آنجا به نهایتی میرسد.

اگر گفتار صرفاً ذهنی باشد حاوی اندیشههایی در این باره خواهد بود که آیا چیزی وجود دارد یا نه و یا وجود داشته یا نداشته است. به نحوی که اگر شما در هر جایی رشته گفتار کسی را قطع کنید، او را در حالتی متوقف می سازید که میخواسته بگوید که چیزی وجود دارد یا وجود ندارد و یا وجود داشته و یا نداشته است این گونه مطالب تنها رأی و نظر<sup>1</sup> هستند. و همچنانکه در جریان تأمل دربارهٔ نیک و بد میلی فیمابین سایر امیال وجود دارد که آخرین میل نیست، به همین سان در جریان تفحص دربارهٔ حقایق مربوط به گذشته یا آینده نظرات فی مابین و غیرنهایی وجود دارد. و همچنانکه آخرین میل در جریان تأمل اراده خوانده می شود، به همان سان آخرین نظر در تحقیق دربارهٔ حقیقتی حکم یا رأی نهایی مربوط به گذشته یا آینده حکم<sup>7</sup> یا رأی قاطع و نهایی <sup>7</sup> کسی نامیده می شود که [آن حقیقت را] کشف کرده است. و همچنانکه کل رشتهٔ امیال متناوب در تفحص نیک و بد تأمل خوانده می شود، به همین سان کل رشتهٔ امیال متناوب در تعقیق صدق یا کذب تأمل خوانده می شود.

هیچ گفتاری نمی تواند به شناخت مطلق حقیقتی مربوط به گذشته یا آینده منتهی گردد. زیرا شناخت حقیقتِ امری نخست به واسطهٔ حس و پس از آن به واسطهٔ خاطره صورت می گیرد. و شناخت پیامدها و نتایج، که چنانکه پیش تر گفته ایم علم خوانده می شود، نه مطلق بلکه مشروط است. هیچکس نمی تواند از طریق گفتار عقلانی دریابد که چیزی هست یا بوده است و یا خواهد بود؛ زیرا این گونه شناخت، شناخت مطلق است؛ بلکه تنها می توان گفت که اگر چیزی موجود باشد چیز دیگری نیز موجود خواهد بود؛ و یا اگر چیزی موجود بوده است چیز دیگری نیز باید موجود باشد؛ و چنین دانشی دانش مشروط است، و تازه این به معنی شناخت رابطهٔ علّی امور نیست بلکه به مفهوم شناخت

و بنابراین وقتی گفتار عقلانی در قالب کلام ریخته شود و با تعاریف کلمات آغاز گردد

<sup>1.</sup> Opinion 2. Judgement

<sup>3.</sup> Resolute and Finall Sentence

و از طریق ترکیب آن کلمات در احکام عام و ترکیب این احکام در استدلالهای قیاسی ادامه یابد، غایت یا آخرین جزء آن، نتیجه گیری خوانده می شود؛ و اندیشهای که به واسطهٔ آن بیان میگردد، همان شناخت مشروط یا دانش نسبت به رابطهٔ کلمات است که عموماً علم خوانده مي شود. اما اگرياية اول چنين گفتاري تعاريف نباشد ويا اگر تعاريف به علم درستی در درون استدلالهای قیاسی ترکیب نشده باشند، در آن صورت غایت و نتیجه گیری باز هم تنها نظری<sup>(</sup> است دربارهٔ حقیقت چیزی که در قالب کلماتی یوچ و نظر بي معنى بيان شده و غيرقابل فهم است. وقتى دو يا چند تن نسبت به حقيقت واحدى شناخت داشته باشند می گوییم که آنها از آن چیز متقابلاً آگاه آند، که به این معنی است که آنها آن چیز را مشترکاً می شناسند و چون این کسان بهترین گواه و شاهد امور مربوط به یکدیگر و یا مربوط به شخص ثالثی هستند؛ پس هر کس که بر ضد وجدان <sup>۳</sup> [ یعنی وجدان آگاهی مشترک] خود سخن بگوید و یا دیگری را بفریبد یا وادار به چنین کاری کند، عمل او همواره عملی شرارت آمیز خواهد بود؛ از این و همیشه و در همهٔ زمان ها همگان به ندای وجدان به دقت گوش دادهاند. بعدها آدمیان همان کلمه را در معنایی استعاری و برای بیان شناخت خود نسبت به حقایق و اندیشههای یوشیده و درونی خویش به کار بردند؛ و از این روست که به نحوی استعاری گفته می شود که وجدان [ در حکم] هزار شاهد است. و سرانجام آدمیانی که سخت عاشق نظرات تازهٔ خود بودند (گرچه نظراتشان یوچ و بیهوده بود) و سرسختانه بر حفظ آن نظرات اصرار می کردند بر همان نظرات نام محترم وجدان را نهادند، چنانکه گویی تغییر آن عقاید و یا سخن گفتن بر ضد آنها غیرقانونی است؛ بدینسان چنان وانمود کردند که گویی آن عقاید درست است درحالی که تنها بەنظر خودشان درست بود. وقتی کسی گفتار عقلانی خود را با تعاریف آغاز نکند پس آن گفتار یا براساس شیوهٔ

وقتی کسی گفتار عقلانی خود را با تعاریف آغاز نکند پس آن گفتار یا براساس شیوه تفکر دیگری در مخیلهٔ او آغاز می گردد که در این صورت باز هم نظر خوانده می شود، و یا بر پایهٔ گفتهٔ شخص دیگری آغاز می شود که وی توانایی آن شخص در شناخت حقیقت و یا شرافت و عدم فریبکاری او را مورد تردید قرار نمی دهد؛ در این صورت آن گفتار بیشتر دربارهٔ اعتبار گفته های اشخاص است تا دربارهٔ حقیقت مورد استدلال؛ و نتیجه گیری چنین گفتاری اعتقاد یا ایمان خوانده می شود: موضوع ایمان، انسان و موضوع اعتقاد هم انسان و هم حقیقت گفته های او است. بنابراین در اعتقاد دو عقیده مضمر است؛ یکی ایمان عقیده به گفتهٔ شخص مورد اعتقاد و دیگری عقیده به فضیلت او. ایمان داشتن، اعتماد کردن و اعتقاد داشتن به کسی همه به یک معنی است، یعنی عقیده به حقانیت آن

1. Opinion

2. Conscious

۳. Conscience ، منظور هابز این است که وجدان آگاهی مشترک مردمان است.م.

کس است؛ اما اعتقاد به گفته ها تنها به معنی عقیده به حقیقت و صدق سخنی است. ولی باید به یاد داشته باشیم که عبارت: معتقد هستم و نیز معادل لاتین آن Credoin و یونانی آن πιστένω ἕισ جز در نوشته های متألّهین هرگز در جای دیگری به کار برده نمی شود. به جای اینها در نوشته های دیگر [این عبارات] به کار می روند: من به او باور دارم، به او اعتماد دارم، به او ایمان دارم، به او امید دارم؛ در لاتین معادل این عبارات [از این قرارند] معتماد دارم، به او ایمان دارم، به او امید دارم؛ در لاتین معادل این عبارات [از این قرارند] غریب چنین عبارتی از جانب روحانیون مجادلات بسیاری دربارهٔ موضوع راستین ایمان مسیحی برانگیخته است.

اما منظور از معتقد بودن به معنایی که در آیین مسیحی<sup>۱</sup> به کار میرود نه اعتماد به شخص بلکه پذیرش و تصدیق آیین است. زیرا نه تنها مسیحیان بلکه همهٔ آدمیان چنان به خداوند معتقد هستند که هر چه را که او می گوید حقیقت می شمارند، خواه آن را درک کنند یا نه؛ و این نهایت ایمان و اعتمادی است که هر کسی می تواند داشته باشد: اما همهٔ آدمیان به آیین مسیحی اعتقاد ندارند.

از ابنجامی توانیم چنین استنباط کنیم که وقتی ما به حقیقت هر سخنی نه به اعتبار دلایل مأخوذ از خود آن سخن و یا از اصول عقل طبیعی، بلکه براساس اعتبار و مرجعیت راوی آن سخن و حسن نظری که ما نسبت به او داریم اعتقاد پیدا کنیم؛ در آن صورت راوی یا شخصی که ما به او اعتقاد و اعتماد داریم و کلامش را می پذیریم، موضوع ایمان ماست؛ و احترامی که در اعتقاد ادا می شود تنها نسبت به راوی ادا می شود. و در نتیجه وقتي ما اعتقاد داريم كه كتاب مقدس كلام خداوند است، بدون اينكه خود مستقيماً از خداوند الهام گرفته باشیم، در أن صورت اعتقاد، ایمان و اعتماد ما معطوف به کلیساست، که کلامش را می پذیریم و به آن تن در می دهیم. و کسانی که به آنچه پیامبری به نام خداوند به آنها گزارش می دهد، اعتقاد دارند پس کلام آن پیامبر را می پذیرند، به او احترام می گذارند و اعتماد و ایمان می یابند و حقیقت گفتهٔ او را خواه پیامبری راستین یا کاذب باشد، می پذیرند. و همین گفته دربارهٔ داستان های دیگر تاریخ نیز صادق است. زیرا اگر هم به همهٔ آنچه مورخین دربارهٔ اعمال شکوهمند اسکندر و قیصر نوشتهاند اعتقاد نداشته باشیم این بدان معنی نیست که دلیل موجهی برای رنجاندن روح اسکندریا قیصر یا هر کس دیگری وجود دارد، بلکه تنها باید به مورخین اعتراض کنیم. اگر **لیوی<sup>۲</sup> بگوید** که خدایان یکبار گاوی را به سخن درآوردند و ما سخن او را باور نکنیم؛ در آن صورت ما نه نسبت به خداوند بلکه نسبت به لیوی شک روا داشته ایم. بنابراین آشکار است که آنچه

<sup>1.</sup> The Creed

ما نه براساس هیچ دلیل دیگری بلکه تنها بر پایهٔ مرجعیت و اعتبار کسان و نوشتههای آنان بپذیریم ایمان ما تنها به معنی ایمان به کسان است خواه آنها فرستادهٔ خداوند باشند یا نه.

فضیلت عموماً در هر موضوعی چیزی است که به خاطر برتری و برجستگی ارزشمند تعریف فضیلت فکری است و بر مقایسه مبتنی است. زیرا اگر همهٔ چیزها در همهٔ کسان یکسان می بودند، هیچ چیز ارزشمند و ممتاز نمی بود. و مقصود از فضایل فکری همان توانایی های ذهنی هستند که آدمیان ستایش میکنند و با ارزش می دانند و آرزو میکنند که خود دارای آنها باشند؛ [این فضایل] را عموماً تحت عنوان ذوق و قریحه <sup>(</sup> می آورند؛ گرچه همین کلمهٔ ذوق برای تمیز توانایی خاصی از دیگر توانایی ها نیز به کار برده می شود.

این فضایل بر دو نوعاند: طبیعی و اکتسابی. منظور من از فضایل طبیعی آنهایی فضایل فکری: نیست که آدمی از زمان تولد داشته است: زیرا آن چیز دیگری جز حس نیست، و از این طبیعی و اکتسابی حیث آدمیان چندان تفاوتی با یکدیگر و با حیوانات ندارند و بنابراین نمی توان آن را در زمرهٔ فضایل به شمار آورد. بلکه منظور من از آن فضایل، ذوقی است که تنها از طریق کاربرد [حواس] و تجربه به دست میآید، بدون آنکه فرهنگ یا آموزش در آن دخیل ذوق طبیعی باشد. همین ذوق طبیعی اصولاً مرکب از دو چیز است؛ صراحت تخیل (یعنی توالی سریع اندیشه ها یکی پس از دیگری؛) و علاقۀ پایدار به غایتی مقبول. برعکس ضعف قوهٔ تخیل نقص یا عیبی در ذهن ایجاد میکند که عموماً کندفهمی، حماقت و گاه به الفاظ دیگری خوانده می شود که حاکی از کندی و ضعف یا دشواری در حرکت است.

و چنین تفاوتی از لحاظ سرعت [فهم] معلول تفاوت آدمیان از حیث امیال و حالات نفسانی است، به این معنی که برخی از آنها یک چیز و برخی دیگر چیز دیگری را دوست میدارند و یا از آن بیزاری میجویند: و بنابراین اندیشههای برخی آدمیان به یکسو و برخی دیگر به سوی دیگر میرود؛ و چیزهایی راکه از تصور ایشان میگذرد به شیوههای گوناگون می بینند و می پذیرند. و چون در رشتهٔ اندیشههای آدمیان دربارهٔ چیزهایی که تصور میکنند تنها اظهارنظری که ممکن است این است که آن امور از چه جهتی همانند یکدیگر و از چه حیثی ناهمانندند و نیز چه مقصودی را برمیآورند و چگونه برمیآورند،

1. Good Witte

۱۱۸ لویاتان

یس کسانی که شیاهتهای آن چیزها را درمی پابند، اگر آن شیاهتها چنان باشند که دیگران بهندرت متوجه آنها شوند، پس ایشان باهوش خوانده می شوند، که در اینجا مخیلهٔ قوی منظور از آن مخیلهٔ قوی ( است. اما کسانی که تفاوتها و ناهمانندی های آن چیزها را دریابند یعنی، دارای قوهٔ تمیز و تشخیص و داوری میان اشیا باشند، اگر چنین تمیز و داوری قوی تشخیصی آسان نباشد ایشان را صاحب قوهٔ داوری قوی<sup>۲</sup> می شماریم؛ به ویژه در امور مربوط به مراودات و مشاغل که در آنها باید زمانها، مکانها و اشخاص را تشخیص داد، این فضیلت قوهٔ تمیز<sup>۳</sup> خوانده میشود. قوهٔ اول یعنی مخیله بدون قوهٔ داوری، فضیلت قوهٔ تمیز ا بهشمار نمی رود؛ اما قوهٔ دوم که قوهٔ داوری و تمیز است به خودی خود و بدون مساعدت قوهٔ مخیله فضیلت محسوب می شود. علاوه بر تمیز زمان ها و مکان ها و اشخاص که برای مخیلهٔ قوی لازم است، کاربرد مکرر اندیشه های آدمی در جهت غایت شان یعنی در جهت فابدهای که باید از آنها بهدست آید نیز ضروری است. با انجام این کار، کسی که دارای چنان فضبلتی باشد به سهولت شباهتها را می بابد و در نتیجه گفتارش وضوح پیدا می کند و به استعارات نو و مناسب آراسته می شود و به علاوه چون کشف آن شیاهت ها به ندرت صورت می گیرد، گفتارش خوشایند می شود. اما بدون وجود علاقه و جهت گیری بهسوی هدفی مشخص، قوهٔ مخیلهٔ نیرومند جز نوعی دیوانگی و جنون نخواهـد بـود؛ همچون دیوانگی کسانی که وقتی به طرح گفتاری می پردازند، به واسطهٔ ذکر هر چیزی که به فكرشان برسد از مسير بحث خود خارج شده و آنقدر مطالب انحرافي و جملات معترضهٔ طولانی می آورند که کلاً مطلب را گم می کنند؛ عنوان خاصی برای این نوع حماقت بهنظر من نمى رسد؛ اما علت أن كاه فقدان تجربه است كه به واسطه أن، أنجه بهنظر دیگران بدیع و نادر نمینماید بهنظر آن کس تازگی دارد؛ گاه نیز علت اینگونه

حماقت جبن است که در نتیجهٔ آن، آنچه دیگران کوچک و ناچیز میدانند بهنظر آن کس عظیم مینماید؛ و [ در عوض] آنچه بدیع و عظیم و بنابراین شایان ذکر است به تدریج از جریان گفتار مورد نظر وی خارج میگردد.

برای سرودن شعری خوب خواه حماسی باشد یا مهیج؛ و همچنین برای سرودن قصاید<sup>۴</sup>، قطعات کوتاه<sup>۵</sup> و دیگر قطعات، هم قوهٔ داوری و هم مخیله مورد نیاز است؛ اما در این موارد قوهٔ مخیله باید برتر باشد، زیرا اینگونه اشعار بهواسطهٔ مبالغهای<sup>3</sup> که در آنها صورت میگیرد خوشایندند؛ با این حال نباید مبالغه چنان بیمهابا باشد که موجب ناخوشایندی شود.

در تاریخنگاری قوهٔ داوری باید برتر [از قوهٔ مخیله] باشد زیرا موثق بودن آن مستلزم

- 1. a good fancy
- 2. a good Judgement

ent 3. Discretion

- 4. Sonnets
- 5. Epigrams
- 6. Extravagancy

[کاربرد] روش و صدق گفتار و انتخاب حوادثی است که دانستن آنها بسیار سودمند باشد. در این مورد مخیله جایی ندارد مگر تنها در آراستن سبک نگارش.

در خطابههای ستایش آمیز و در بیانات دشنام آمیز مخیله باید فائق و برتر باشد، زیرا هدف آنها نه بیان حقیقت بلکه بزرگداشت یا بی احترامی است، که به واسطهٔ قیاس خوشایند یا ناخوشایند صورت می گیرد. قوهٔ داوری تنها معلوم می کند که چه عواملی عملی را ستودنی یا سزاوار سرزنش می سازند.

در بیانات تشویقآمیز <sup>۱</sup> و بیانات دفاعی چون هم بیان حقیقت و هم ظاهرسازی، هدف مورد نظر را بهخوبی تأمین میکنند؛ بنابراین قوهٔ داوری و یا قوهٔ مخیله سخت مورد نیازند.

در اثبات از طریق اذله، در راهنمایی و مشاوره و در هر گونه تفحص مجدانه دربارهٔ حقیقت، قوهٔ داوری کفایت میکند، مگر آنکه گاهی ضرورت یابد که تفهیم مطلب از طریق تشبیهی مناسب آغاز گردد؛ و در آن صورت به همان میزان به مخیله نیاز هست. اما استعارات در این مورد کلاًکنار گذاشته می شوند. زیرا چون در آنها آشکارا سخن فریبنده به کار می رود، کاربرد آنها در امر راهنمایی یا استدلال حماقت آشکار است.

و در هر گونه گفتاری اگر نقصی در قوه تمیز و تشخیص باشد، هر قدر هم که قوهٔ مخیله قوی باشد کل گفتار حکایت از فقدان ذوق و قریحه خواهد کرد؛ ولی وقتی نقصی در تمیز و تشخیص نباشد، گفتار هرگز ضعیف نخواهد نمود، هر چند هم که قوهٔ مخیله بسیار معمولی و متوسط باشد.

افکار پنهانی آدمی بدون احساس شرم یا سرزنش، به هر چیزی، خواه مقدس یا موهن به مقدسات، پاک یا زشت و قبیح و جدی یا شوخی راه مییابد؛ ولی بیان شفاهی نمی تواند چنین کاری را خارج از حدودی که قوهٔ داوری دربارهٔ زمان، مکان و اشخاص مجاز می دارد، انجام دهد.

کالبدشکاف یا پزشک میتواند نظر خود را دربارهٔ چیزهای زشت و قبیح بیان دارد و یا بنویسد، زیرا منظور او از این کار نه خوشایند دیگران بلکه سود رساندن است؛ اما اگر کسی تخیلات بیمهابا و دلخواه خود دربارهٔ همان چیزها را به رشتهٔ تحریر درآورد، مثل این است که کسی پس از آنکه در کثافت فرد غلتیده باشد در نزد جمعی از دوستان متشخص ظاهر گردد. تفاوت مطلب در اینجا فقدان قوهٔ تمیز است. همچنین آدمی میتواند در حالت لاقیدی آشکار و یا در نزد دوستان خودی با اصوات و معانی دو پهلوی کلمات بازی کند و این کار را مکرراً با تخیلات خارقالعاده انجام دهد: اما در مراسم وعظ یا در ملأ عام و یا در نزد افراد غریبه و یا در حضور کسانی که باید آنها را محترم شماریم هرگونه بازی با کلمات حماقت بهشمار خواهد رفت: و تفاوت کار در اینجا هم تنها در فقدان قوهٔ تمیز است. بنابراین وقتی ذوق و قریحه در کار نباشد، تنها قوه تمیز مفقود خواهد بود نه قوهٔ مخیله. پس قوهٔ داوری بدون قوهٔ مخیله ذوق محسوب میشود اما قوهٔ مخیله بدون قوهٔ داوری ذوق و قریحه بهشمار نمیرود.

وقتی اندیشهٔ کسی که طرح و نقشهای در نظر دارد به شمار کثیری از امور راه یابد، بر وی معلوم می شود که آیا آن امور به تحقّق طرح او کمک میکنند یا نه و یا اینکه اصلاً به چه نوع طرحها و نقشههایی یاری می رسانند؛ اگر مشاهدات وی در این خصوص ساده یا دوراندیشی معمولی نباشد، در آن صورت ذوق او در این مورد دوراندیشی خوانده می شود که بر تجربهٔ بسیار و یادآوری چیزهای مشابه و تبعات آنها مبتنی خواهد بود. از این حیث چندان تفاوتی میان آدمیان نیست، بلکه تفاوت در قوای مخیله و داوری آنهاست؛ زیرا تجربهٔ آدمیانِ هم سن و سال، از حیث کمیّت چندان نابرابر نیست، بلکه از حیث جایگاه و و ادارهٔ کشوری به نحوی شایسته، نیازمند درجات مختلفی از دوراندیشی نیست بلکه آنها و ادارهٔ کشوری به نحوی شایسته، نیازمند درجات مختلفی از دوراندیشی نیست بلکه آنها تنها دو نوع کار متفاوت انت و هر کسی دارای طرحهای خصوصی خویش است. ادارهٔ خانواده تنها دو نوع کار متفاوتاند؛ همچنانکه کشیدن تصویری کوچک یا تصویری به بزرگی یا بزرگ تر از الگوی زنده آن متضمن درجات متفاوت هنر نیست. یک کشاورز ساده در امور خانهٔ خویش دوراندیش تر است تا عضو شورای سلطنتی <sup>۱</sup> در امور دیگران.

اگر به دوراندیشی، کاربرد روشهای نادرست و نابکارانهای را که معمولاً آدمیان بهواسطهٔ ترس یا نیاز به اتخاذ آنها تحریض میشوند بیفزایید، آنچه حاصل میشود نوعی زرنگی درایت مکارانه است که نیرنگ<sup>۲</sup> خوانده میشود و نشانهٔ جبن است. زیرا علو طبع در تحقیر چارهجوییهای نادرست یا نابکارانه نهفته است. و آنچه مردم لاتین زبان تحقیر چارهجوییهای نادرست یا نابکارانه نهفته است. و آنچه مردم لاتین زبان انداختن خطر یا ناراحتی فعلی از طریق ایجاد خطر یا ناراحتی بزرگ تری است، مثل وقتیکه کسی برای باز پرداخت دینی دست به دزدی میزند، خود تنها نیرنگی کوتهنظرانه است، که [در لاتین] Versutia شده است که به معنی وامگرفتن با نزول برای پرداخت بهرهٔ قرض فعلی است.

ذوق مکتسب و اما ذوق مکتسب (منظور من مکتسب بهواسطهٔ روش و آموزش است) هیچ چیز جز عقل و استدلال نیست، که مبتنی بر کاربرد درست کلام است و علوم را بهوجود می آورد. در مورد عقل و علم پیش تر در فصل های پنجم و ششم سخن گفته ایم. علل اختلاف در ذوق، در امیال و حالات نفسانی نهفته است و اختلاف در امیال نیز بعضاً از ساختار متفاوت بدن و بعضاً از تعلیم و تربیت متفاوتی ناشی می شود. زیرا اگر آن

۳. که در انگلیسی امروزه واژهٔ Versatility (همه فن حریفی) از آن گرفته شده است. م.

4. Shifting

<sup>1.</sup> Privy Counseller 2. Craft

اختلاف از شکل و وضع مغز و اندامهای حس درونی یا بیرونی ناشی می شد در آن صورت می ایستی انسان ها به همان میزان که از لحاظ قوای مخیله و تمیز متفاوت اند از حیث بینایی، شنوایی و دیگر حواس نیز متفاوت باشند. بنابراین آن تفاوت از امیال و حالات نفسانی ناشی می شود و خود امیال نیز نه تنها به واسطهٔ تفاوت آدمیان از حیث جسمانی بلکه همچنین به علت تفاوت ایشان از لحاظ رسوم و تعلیم و تربیت، در بین انسان ها متفاوت اند.

امیالی که بیش از همه موجب تفاوت آدمیان از حیث هوش می گردند عمدتاً عبار تند از میل بیشتر یا کمتر به قدرت، ثروت، دانش و شأن و منزلت. همهٔ این امیال را می توان در میل اول یعنی میل به قدرت خلاصه کرد. زیرا ثروت، دانش و عزت و افتخار، همگی تنها انواع گوناگونی از قدرت هستند.

و بنابراین کسی که میل وافری به هیچیک از این چیزها نداشته بلکه به اصطلاح نسبت به آنها بی تفاوت باشد، هر چند هم آنقدر آدم نیکی باشد که کسی را نرنجاند، با این حال چنین کسی نمی تواند قوهٔ مخیله ای قوی و یا قوهٔ تمیز و داوری نیرومندی داشته باشد. زیرا اندیشه ها نسبت به امیال مانند پیشاهنگان و جاسوسان هستند که پیش می روند و راه را به سوی اهداف مطلوب می گشایند: تداوم و ثبات حرکت و سرعت عمل ذهب ن همگی از همانجا ناشی می شود. زیرا نداشتن میل به معنی مردن است: به همین سان داشتن امیال ضعیف موجب کندذهنی است؛ و میل داشتن نسبت به هر گیجی چیزی بدون تمیز، گیجی<sup>۱</sup> و آشفتگی ذهن<sup>۲</sup> است؛ و داشتن امیال نیرومندتر و شدیدتر برای هر چیزی، در حدی بیش از آنچه معمولاً در آدمیان یافت می شود، همان چیزی است که دیوانگی می خوانند.

از دیوانگی انواع بسیاری تقریباً به تعداد خود امیال وجود دارد.گاه میل خارقالعاده و مفرط، از شکل ناساز و بی ترکیب اندامهای بدن یا آسیبِ وارده به آنها ناشی می شود؛ و گاه تألم و بیماری اندامها معلول شدت یا استمرار میل به مدتی طولانی است. اما در هر دو مورد دیوانگی حاصله از یک سنخ است.

حالت نفسانی و میلی که شدت یا استمرارش موجب دیوانگی گردد یا همان خودپسندی و فخر کاذب است که معمولاً غرور و خودنمایی<sup>۳</sup> خوانده میشود و یا ا<mark>فسردگی</mark> فکری است.

غرور آدمی را در معرض خشم قرار میدهد و افراط در خشم، جنونی است که غضب و غیظ خوانده میشود. و بنابراین میل مفرط به انتقام جویی وقتی به صورت عادت در آید، عیظ به اندامها آسیب می رساند و به غیظ تبدیل می شود؛ عشق مفرط همراه با حسادت نیز به

۱۲۲ لویاتان

غیظ تبدیل می گردد؛ خودستایی مفرط و ادعای بهرهمندی از الهام الهی، دانایی، دانشوری، شکل و شمایل نیکو و مانند آن به آشفتگی ذهن و گیجی بدل می شود؛ همین حالت به همراه حسادت به غضب تبدیل می گردد؛ اعتقاد شدید به حقیقت هر چیزی که به واسطهٔ چیزهای دی گر رد و تکذیب گردیده نیز نوعی غضب است.

ماليخوليا

افسردگی آدمی را در معرض ترسهای بیپایه قرار میدهد و این جنونی است که معمولاً مالیخولیا خوانده میشود و به شیوه های گوناگون نیز آشکار میگردد؛ مثلاً در رفت وآمد زیاد به اماکن متروکه و گورستان ها، یا در رفتار خرافی؛ و یا واهمه داشتن از چیزی خاص، نمودار میگردد. خلاصه آنکه همهٔ هیجاناتی که موجب رفتار غریب و غیر معمولی میگردند عموماً دیوانگی نامیده می شوند. اما هر کسی که به خود زحمت لازم را بدهد می تواند انواع گوناگون دیوانگی را فهرست کند. و اگر حد افراطی امیال دیوانگی باشد در آن صورت شکی نیست که خود امیال، وقتی متمایل به بدی و تباهی شوند، درجاتی از دیوانگی هستند.

(برای مثال) گرچه تأثیر حماقت در کسانی که خود را برخوردار از وحی و الهام مىدانند، همواره در مورد فرد واحد بهواسطهٔ عمل گزاف و نامعقولى كه از جنون و دیوانگی ناشی می شود، آشکار نمی گردد، اما وقتی بسیاری از چنان کسانی با یک دیگر همدست شوند غيظ و غضب كل آن جماعت به كفايت مشهود مي گردد. زيرا براي دیوانگی چه دلیلی گویاتر از فریاد کشیدن بر سر بهترین دوستان ما و ضرب و جرح آنهاست؟ اما از دست چنین گروهی بیش از این هم برمی آید. زیرا آنها بر ضد کسانی غوغا بهراه می اندازند و می جنگند و کسانی را نابود می سازند که خود پیش تر در سراسر عمر خویش تحت حمایت آنها بوده و به پاری آنها از آسیب مصون ماندهاند. و اگر این حالت، دیوانگی گروهی باشد، در هر یک از افراد گروه نیز ظاهر می شود: زیرا بدان سان کـه در وسط دربا گرچه آدمی هیچ صدایی از آبهای نزدیک خود نشنود، اما یقیناً همان آبها به اندازهٔ آبهای دورتر با همان کمیت در ایجاد غرش دریا مؤثرند؛ به همین سان گرچه ما ممکن است در یکی دو آدم، ناآرامی و سرکشی چندانی مشاهده نکنیم، اما تردیدی نیست که هیجانات و امیال آنها بخشی از غرش فتنه آمیزی است که ملتی را آشفته میسازد. و اگر هیچ چیز دیگری نباشد که بر دیوانگی آنها شهادت دهد، همان ادعای وحی و الهام دلیل کافی بر جنون ایشان خواهد بود. اگر شخصی در بدلام ( شما را با گفتاری هوشمندانه سرگرم بدارد و شما بخواهید در هنگام ترک وی نام او را بدانید تا شاید وقتی دیگر از همنشینی او بهرهمند شوید، اگر او به شما بگوید که خود خداوند است، فكر مىكنم براى اثبات ديوانگى او نيازمند انجام عمل نامعقول ديگرى از جانب او نباشيد.

۱. Bedlam ، دارالمجانین سن ماری در لندن و کلاً به معنی دیوانهخانه\_م.

عقیده به وحی و الهام که معمولاً کسب فیض روحانی خوانده می شود اغلب با پذیرش نظر خطایی آغاز می گردد که دیگران عموماً بدان معتقدند و بدون آنکه بدانند یا به یاد بیاورند که به چه شیوهٔ استدلالی به چنین حقیقت بی سابقه ای رسیدهاند (و آن خطا به نظر ایشان حقیقت می نماید، هر چند هم که اغلب سخن کاذبی است که آنها اتفاقاً به آن می رسند) خود را ستایش می کنند و مورد عنایت خاص خداوند متعال می دانند که آن حقیقت را به صورتی ماوراء طبیعی به واسطهٔ روح پاک خود به ایشان وحی کرده است.

بهعلاوه این دیوانگی چیزی جز هیجان مفرطی نیست که ممکن است از تأثیر شراب حاصل شده باشد؛ و ضعف و سستی اعضا و اندامها دارای چنین تأثیری است. زیرا نوع رفتار آدمیانی که بیش از اندازه شراب مینوشند مانند رفتار دیوانگان است: برخی از ایشان بهصورتی مفرط خشمگین میشوند، برخی به کثرت عشق بازی میکنند و برخی هم به وفور میخندند، ولی هر یک از ایشان برحسب هیجانات غالب در وجود خود به یکی از این حالات دچار میگردد: زیرا تأثیر شراب در این است که روی و ریا را از میان می برد به نحوی که دیگر عیب و نقص خود را نمی بینند و همهٔ هیجانات خود را آشکار می سازند، زیرا (به عقیدهٔ من) هشیار ترین کسان وقتی بی خیال و بدون اشتغال ذهن تنها راه می روند تمایل ندارند که اندیشه های مزخرف و نامعقولی که در آن زمان در سر دارند در نزد عموم فاش گردد؛ و این

عقاید مردم هم در اعصار قدیم و هم اعصار اخیر دربارهٔ علت دیوانگی بر دو گونه بوده است. بعضی آن را ناشی از هیجانات میدانستهاند و برخی علت آن را به شیاطین و ارواح پاک یا خبیثهای نسبت میدهند که به گمان آنها وارد جسم و جان انسان شده و او را تسخیر میکنند و اندامهای وی را به شیوه ای غریب و ناهنجار مثل حرکات دیوانگان به حرکت در میآورند. گروه اول بنابراین چنین کسانی را مجنون میخواندند، اما گروه دوم آنان را گاه دیوزدگان<sup>۱</sup> (یعنی آنان که به وسیلهٔ شیاطین تسخیر می شوند) و گاه جنزدگان<sup>۲</sup> (یعنی آنان که به وسیلهٔ شیاطین تهییج و تحریک می شوند) می نامیدند؛ و امروزه در ایتالیا آنها را نه تنها Pazzi [ یعنی] مجنون بلکه Spiritati [ یعنی] جنزده نیز می خوانند.

زمانی در ۱۰در<sup>۲</sup>۱، یکی از شهرهای یونان، در هنگام اجرای تراژدی اندرومد<sup>۴۱</sup> در روزی بسیار گرم انبوهی از مردم فراهم آمده بودند؛ در آنجا بسیاری از تماشاگران دچار تب شدند، و این حادثه ناشی از گرما و نیز از تأثیر اجـرای تـراژدی بـود؛ در نـتیجه آنـها [ دیـوانـهوار] اسـامی بـرسنوس<sup>6</sup> و اندرومدا را بـهصورت شـعرگونه مـیخوانـدند؛ امـا بـا

DOCmoniacks
 Energumeni
 دموکریتوس، فیلسوف خندان\_م.
 Abdera .۳، شهری در یونان باستان، زادگاه دموکریتوس، فیلسوف خندان\_م.
 Andromeda .۴، در اساطیر یونان دختر سفیوس پادشاه اتیوپی و همسر پرسیوس\_م.
 Perseus .۵

فرارسیدن زمستان این حالت همراه با تب مرتفع گردید؛ درحالیکه تصور می رفت که این دیوانگی ناشی از هیجان ایجاد شده بهواسطهٔ آن تراژدی باشد. همچنین در یکی دیگر از شهرهای یونان حالتی از جنون ناگهانی مستولی شد که تنها دوشیزگان جوان را عارض گردید و بسیاری از آنها را بر آن داشت که خود را دار بزنند. در آن زمان بیشتر مردم این کار را کار شیطان شمردند. اما یکی که گمان می کرد ممکن است خوار شمردن زندگی از جانب آن دوشیزگان ناشی از برخی هیجانات ذهنی باشد، درحالیکه ایشان آبرو و حیثیت خود را خوار نمی شمردند، کلانتران را راهنمایی کرد تا بدن کسانی را که خود را دار زده بودند، عریان سازند و همچنان لخت و عریان بر دار بگذارند. روایت شده است که این کار آن دیوانگی را درمان کرد. اما از سوی دیگر، همان یونانیان اغلب دیوانگی را به اعمال خدایان دخوش رفتار، یا خدایان کیفربخش و گاه به اعمال خدای نباتات، خدای خورشيد أو ديگر خدايان نسبت مي دادند؛ در آن دوران آدميان آنقدر امور را به خيالات واهي نسبت مي دادند كه فكر مي كردند آنها اجسام زندة اثيري هستند؛ و عموماً آنها را روح می خواندند. و در این عقیده رومیان و همچنین یهودیان با یونانیان همداستان بودند. زیرا آنها دیوانگان را (برحسب اینکه ارواح مربوطه را خوب یا بد می دانستند) یپامبر یا جنزده میخواندند؛ و برخی از آنها هم پیامبران و هم جنزدگان را دیوانه میخواندند؛ و برخی دیگر دیوانه را جنزده نیز مینامیدند. و اما برای اقوام غیریهود، چنین عقیدهای شگفت آور نبود، زیرا در نزد آنها بیماری ها و تندرستی، رذایل و فضایل و بسیاری وقایع طبیعی با عنوان خدایان و دیوان خوانده و پرستیده می شدند. چنانچه در نزد آنها مقصود از ديو (گاهي) هم تب مالاريا<sup>6</sup> و هم شيطان بود. اما در مورد يهوديان داشتن چنین عقیدهای تا اندازهای شگفتآور است. زیرا موسی و ایراهیم نه بهواسطهٔ حلول روح در ایشان بلکه بهواسطهٔ شنیدن صدای خداوند یا بهواسطهٔ شهود یا روبایی صادق مدعی پیامبری بودند. همچنین در قوانین اخلاقی یا عبادی موسی هیچ مطلبی یافت نمی شود که به یهودیان از وجود چنین حالت شیفتگی <sup>6</sup> یا حلول جن و روح خبر بدهد. وقتی در سفر اعداد ۱۱:۲۵ گفته می شود که خداوند از همان روحی که در موسی بود به هفتاد تن از مشایخ یهود عطاکرد، منظور این نیست که روح خداوند (که همان ذات خداست) تجزیه شده باشد. منظور کتاب مقدس از [حضور] روح خداوند در انسان همان روح انسان است که به خداشناسی گرایش یافته باشد. و در آنجا که در سفر خروج

- ۱. Eumenides ، ارواح مخوفی که بمعلت ترس از توهین به آنها، به این لقب خوانده می شدند..م.
- ۲. Furyes، در اسـاطیر یـونانی، الهـههایی کـه از جـهان مـردگان بـرای مـجازات مـجرمان فـرستاده میشدندـم. ۴. Phoebus، لقب آیولو بود.م.

6. Enthusiasme

۲۸:۳ گفته می شود: آنان را که من از روح دانایی انباشتهام تا برای هارون جامه بدوزند، منظور این نیست که زوجی در آنها دمیده شده که می تواند جامه بدوزد؛ بیلکه مینظور توانایی روح خود آنها در انجام آن نوع کار است. به همین معنا، روح انسان وقتی موجب اعمال زشت می گردد، معمولاً روح نایاک خوانده می شود؛ و ارواح دیگر نیز برحسب اینکه فضيلت يا رذيلت مورد نظر خارق العاده يا برجسته باشد به همان عنوان خوانده مي شوند. دیگر انبیای عهد عتیق نیز مدعی حضور روح در وجود خود نشدند و ادعا نمی کردند که خدا از دهان آنها سخن گفته باشد؛ بلکه مدعی بودند که خداوند از طریق صدا یا شهود درونی یا رؤیا با آنها سخن می گفت؛ و بار امانت خداوند ' نه حمل روح در وجود خود بلکه یذیرش حکم و فرمان او بود. پس چگونه بهودیان به چنین عقیدهای نسبت به قدرت ارواح و شيفتگي گرفتار آمدند؟ بهنظر من علت آن همان علتي است که بر همهٔ آدميان تأثير مشابه مي گذارد، و آن فقدان كنجكاوي براي يافتن علل طبيعي امور، و تعريف سعادت بهعنوان دستیابی به لذات حسی پیشیا افتاده و عوامل مؤثر در تأمین آنهاست. زیراکسانی که توانایی یا نقص غیرعادی و غریبی در ذهن کسی می بینند، اگر در این باره تفحص نکنند که آن توانایی یا نقص ناشی از چه علتی است، در آن صورت لابد آن را طبيعي نمي شمارند و اگر بدينسان طبيعي نشمارند پس بايد ضرور تاً مافوق طبيعي بدانند؛ و در آن صورت علت آن [ توانایی یا نقص] جز این چه می تواند باشد که یا خداوند و یا شیطان در آن کس رخنه کرده است؟ و از این و بود که وقتی مردم به گرد منجی ما [عیسی مسیح] (انجیل مرقس ۳:۲۱) حلقه زده بودند، اهالی خانه گمان کردند که او دیوانه است و رفتند تا او را در جای خود نگه دارند: اما کاتبین گفتند که بعلایوب آ [شیطان اعظم] در وجود اوست و به همان وسیله است که شیاطین را می راند، چنانکه گویی مجانین مهتر مجانین کهتر را می ترسانند. و بعضی گفتند (انجیل یوحنا ۲۰:۰۰) که او شیطانی در خود دارد و دیوانه است؛ درحالی که دیگران که او را پیامبر می ینداشتند گفتند، اینها سخنان کسی که شیطانی در خود داشته باشد نیست. بنابراین در عهد عتیق کسی که پیهو را مسح کرد (کتاب دوم ملوک ۹:۱۱) یکی از پیامبران بود؛ اما برخی از همراهان از پیهو پرسیدند، این دیوانه برای چه آمد؟ بنابراین بهطور خلاصه آشکار است. که هرکسی که به شیوهای خارق العاده رفتار می کرد، یهودیان گمان می بردند که روحی خوب یا بد در وجود او خانه کرده است؛ اما صادوقیان <sup>۳</sup> بر چنین باوری نبودند و در اعتقاد خود چنان به راه خطا رفتند که اصلاً به وجود ارواح اعتقاد نداشتند (و این عقیده به الحاد مستقیم بسیار نزدیک بود) و شاید به موجب همین عقیدهٔ خود دیگران را بیشتر تحریک

<sup>1.</sup> Burthen of Lord 2. Belzebub

۳. Sadduces، اعضای یکی از فرقههای افراطی یهود که منکر رستاخیز مردگان و وجود فرشتگان بودند.م.

كردند تا [طبق عقيدة رايج] ديوانه را بيشتر جنزده بخوانند تا ديوانه. اما پس چرا منجی ما [عیسی مسیح] آن [دیوانگان] را نه بهعنوان دیوانه بلکه چنانکه گویی جنزده باشند شفا می داد؟ به این پرسش نمی توانم هیچ پاسخ دیگری جز همان پاسخی را بدهم که به کسانی داده می شود که به همان شیوه گفته های کتاب مقدس را به عنوان استدلالی بر ضد نظریهٔ حرکت زمین به کار می برند. کتاب مقدس به این منظور نوشته شد تا مملکت ملکوتی خداوند را به آدمیان نشان دهد و اذهان آنها را آماده سازد تا اتباع مطيع خداوند كردند؛ اما [كتاب مقدس] جهان و فلسفة آن را به جروبحث آدميان واگذار کرد تا عقل طبیعی خودشان را در آن خصوص به کار اندازند. اینکه حرکت زمین یا خورشید، روز و شب را بهوجود می آورد و یا اینکه اعمال نامعقول و گزاف آدمیان ناشی از هيجان يا شيطان است (و به همين دليل ما شيطان را نمي پرستيم) از حيث اطاعت و یپروی ما از خداوند متعال که مقصود کتاب مقدس است فرقی نمی کند. و در این باره که منجی ما با نفس بیماری، به شیوهٔ سخن گفتن با شخص سخن میگوید، این کار شیوهٔ معمول همهٔ کسانی است که مانند مسیح تنها با کلمات شفا می بخشند (و جادوگران نیز چنین ادعایی دارند، خواه با شیطانی سخن بگویند یا نه). زیرا آیا گفته نمی شود که مسیح هم (انجیل متی ۸:۲۶) باد را سرزنش کرد؟ آیا همچنین گفته نشده است (انجیل لوقا ۴:۳۹) که او نفس تب را مورد شمانت قرار داد؟ با این حال این دلیل بر آن نیست که تب، شیطان باشد. و چون گفته می شود که بسیاری از آن شیاطین به مسیح ایمان آوردند، یس لازم نیست آن آیات را به صورتی جز این تعبیر کنیم که همان دیوانگان به او ایمان آوردند. و آنجاکه منجی ما (انجیل متی ۱۲:۴۳) دربارهٔ روح ناپاکی سخن میگوید که پس از خروج از تن آدمی، در اماکن خشک سرگردان می شود و آسایش می خوید و به آن نمی رسد، و دوباره همراه با هفت روح دیگر که بدتر از خودش هستند به تن همان آدم باز میگردد؛ منظور او آشکارا ذکر مثلی است اخلاقی که به کسی اشاره دارد که پس از تلاشی مختصر برای دست کشیدن از شهوات خویش، بهواسطهٔ قدرت آنها مغلوب می گردد؛ و هفت برابر آنچه بود بدتر می شود. بنابراین بهنظر سن در کتاب مقدس هیچ چیز وجود ندارد که موجب این اعتقاد باشد که جنزدگان غیر از دیوانگان هستند.

عیب دیگری در گفتارهای برخی آدمیان وجود دارد که می توان آن را جزء انواع دیوانگی بهشمار آورد؛ و آن بد به کار بردن کلمات است که دربارهٔ آن پیش تر در فصل كلام بيمعنا ينجم تحت عنوان بيهوده گويي سخن گفتهايم. و آن وقتي است كه آدميان كلماتي ادا مىكنند كه وقتى جمعاً به كار برده شوند اصلاً هيچ معنايي ندارند؛ اما برخي آدميان بهواسطهٔ سوءفهم کلماتی که شنیدهاند و از بر کردهاند دچار آن می شوند و برخی دیگر بهواسطهٔ اینکه عمداً از طریق مبهم گویی قصد فریب دارند بدان روی میآورند. و این تنها از کسانی برمی آید که مانند مدرسیون دربارهٔ امور فهمنایذیر و یا مسائل فلسفی

پیچیده و مغلق سخن میگویند. مردم معمولی بهندرت بیهوده و بی معنا سخن می گویند و بنابراین در نزد آن اشخاص متشخص احمق بهشمار می روند. اما برای کسب اطمینان در این باره که در سخنان آنها هیچ چیزی که مطابق با منظور ذهنی آنها باشد وجود ندارد، ذکر نمونه هایی لازم است، که هر کس بخواهد می تواند [نوشتهٔ] یکے از اهل مدرسه را بهدست بگیرد و ببیند که آیا می تواند هیچ فصلی از آن را دربارهٔ موضوع دشواری مانند تثلیث، الوهیت، ماهیت مسیح، تبدیل نان و شراب به جسم و خون مسیح، ارادهٔ آزاد و غیره، به هر یک از زبانهای معاصر به نحوی ترجمه کند که آن را قابل فهم سازد و یا به زبان لاتین نسبتاً سادهای برگرداند که مردم آن را در زمانی که زبان مردم عادی بود، به کار می بردند. مثلاً، معنای این کلمات چیست: علت نخستین ضرور تأبه واسطهٔ تابعیت ذاتی علل ثانویه از آن، چیزی به آن علل نمی افزاید گرچه به واسطهٔ آن تابعیت علت ثانویه را به فعالیت می اندازد؟ این کلمات ترجمهٔ عنوان فصل ششم کتاب اول سوارز ( [تحت عنوان] دربارهٔ تلاقی امور، حرکت و پاری خداوند هستند. آیا کسانی که مجلداتی دربارهٔ چنین مزخرفاتی می نویسند دیوانه نیستند یا نمی خواهند دیگران را دیوانه کنند؟ و بهویژه در مسئلهٔ عقیدهٔ تبدیل نان و شراب به جسم و خون مسیح، وقتی کسانی که با ذکر کلماتی می گویند که سفیدی، گردی، بزرگی، کیفیت، فسادیذیری و غیرہ کے همه غیرمادی هستند، از درون نان خارج شده و وارد تن منجی خجستهٔ ما می شوند، آیا آنها این ای ها و ایت ها را به صورت ارواح متعددی که بدن او را تسخیر کرده باشند، عرضه نميدارند؟ زيرا منظور آنها از ارواح همواره چيزهايي غيرجسماني است که با اين حال قابل نقل از جایی به جای دیگر هستند. بنابراین این نوع یاوه گویی باید حقاً در شمار انواع متعدد دیوانگی محسوب گردد؛ و کل وقتیکه ایشان تحت هدایت افکار روشن دریارهٔ شهوات دنیوی خود قرار دارند و از مباحثه و نوشتن چنین مطالب باوهای خودداری میکنند، در حکم دورههای عقل و هشیاری <sup>۲</sup> [در جنون ادواری] است. و همین قـدر دربارهٔ فضایل و معایب فکری کفایت می کند.

## فصل نهم در باب موضوعات مختلف شناخت

شناخت بر دو نوع است؛ یکی شناخت امر واقع؛ دیگری شناخت نسبت به استنتاج حکمی از حکم دیگر. نوع نخست چیزی جز حس و خاطره نیست و شناخت ساده است؛ مثل

۱. Suarez: فرانچسکو سوارز (۱۵۴۸–۱۶۱۷)، متأله و فیلسوف اسپانیایی۔م.

| استنتاج كيفيات جانداران المنتتاج ميدا يي علم بينا يي استنتاج ميدا موسيقي بطور كلي استنتاج ميدا موسيقي بعطور كلي استنتاج ميدا وحالات نفساني انسان } اخلاق استنتاج انسان السان } اخلاق استنتاج انسان السان ي اخلاق استنتاج كيفيات انسان المنان ودين مدح وقدح ي شعر معاني و بيان ميل المستداح كيفيات انسان المتناع ميل مدم وقدح ي شعر ودين معاني و بيان مولوطوس المناد المناد ي معاني و بيان معلى المستداح كيفيات انسان المناد معاني و مالاحتفساني انسان ي اخلاق المناد و معان ودين معاني و بيان معلى المستداح معاني و بيان معلى المستداح كيفيات انسان المناد و مالاحتفساني انسان ي اخلاق المناد و معان ودين معاني و بيان معلى المستداح كيفيات انسان المناد و مالاحتفساني انسان ي اخلاق المناد و مالاحتفساني انسان ي اخلاق المناد و مالاحتفساني انسان المناد و مالاحتفساني انسان المناد و مالاحتفساني انسان الماد و مالاحتفساني و مالاحتفساني و مالاحتفساني و مالاحتفساني و ماد و مالاحتفساني و مالاحتفاج كلام و مالاحتاج كيفيان انسان الماد و مالاحتاج كلام و مالاني و مالاني و مالاحتاني و مالاني و مالاحتفاني و مالاحتاني و ما | ا خاص جسم ان نظریة وزن ا دریانوردی<br>استنتاج نور ستارگان: از این نور و از حرکت خورشید موضوع علم نور و درخشش ایجاد می شوند.<br>ستاره شناسی<br>سام مایج که فضای میان ستارگان را پر میکنند مثل هوا یا مادهٔ الیری<br>استنتاج از اجزای فاقد حس زمین استنتاج کیفیات مواد معدنی، مثل سنگها، فلزات و غیره | از نظر اشتكال ليانديات<br>وحركت معين از نظر اشتكال ليانديات<br>وحركت معين وكنيت اجزاى لحركت<br>بزرگ عالم مثل فيناسى<br>زمين و متاركان<br>استنتاج از حركت و كميت علم م<br>استنتاج از حركت لعلم يكاتيك<br>استنتاج از مركت لعلم م | استنتاج از کمیت و حرکت نامعین که چون اصول و مبانی اولیهٔ فلسفه است فلسفهٔ اولی خوانده می شود |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| اجسام زمینی<br>۱۰ استنتاع حقوق و تکلایف<br>حاکم از واقعیت تأسیس دولت<br>۲ استنتاع تکلایف و حقوق اتباع<br>از ممان واقعیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | استنتاج از کیفیات اجسام گذرایی که گاه ظاهر<br>ستارگان<br>استنتاج از کیفیات از اج<br>استنتاج از کیفیات از اج<br>استنتاج از کیفیات از اج                                                                                                                                                              | استنتاج از اعراض مشترک بین همهٔ اجسام طبیعی<br>یعنی مبحث کمیت و حرکت                                                                                                                                                           | استنتاج از کمیت و حرکت ناممی                                                                 |
| · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | طبيعىكه<br>فاستنتاج<br>طبيعى علوفيزيك<br>يوانده إزاميتنتاج<br>خوانده ازكيفيات<br>عام: مىشود<br>فنافت مىشود<br>استنتاجها: ا<br>استنتاجها.<br>استنتاجها.                                                                                                                                              | استنتاج (<br>یونی مج<br>یونی ات<br>از اعراض<br>اجسام                                                                                                                                                                           |                                                                                              |

در باب انسان ۱۲۹

وقتی که واقعیتی را در حال وقوع می بینیم یا وقوع آن را به خاطر می آوریم؛ و چنین شناختی لازمهٔ شهادت و گواهی است. نوع دوم علم خوانده می شود و مشروط است، مثل وقتی که می گوییم: اگر شکلی دایره باشد در آن صورت هر خط مستقیمی که از مرکز آن بگذرد آن را به دو بخش مساوی تقسیم می کند. و این شناختی است که برای فیلسوف یعنی کسی که مدعی استدلال عقلانی باشد، لازم است.

ثبت دانش نسبت به امر واقع، تاریخ خوانده می شود. تاریخ بر دو نوع است: یکی تاریخ طبیعی که تاریخ آن دسته از امور واقع یا احوال طبیعی است که به ارادهٔ انسان وابستگی ندارند؛ از این نوعاند تاریخ فلزات، گیاهان، جانوران مناطق و همانند آن. نوع دوم تاریخ مدنی است که تاریخ اعمال ارادی آدمیان در درون جامعه است.

کتب علمی کتابهایی هستند که حاوی دلایل و شواهد استنتاج احکام از یکدیگرند و معمولاً کتب فلسفه نامیده می شوند؛ و از این کتب برحسب تنوع موضوع انواع بسیاری وجود دارد، و می توان آنها را به شیوهای که در جدول زیر به کار بردهایم دستهبندی کرد.

فصل دهم در باب قدرت، قدر و ارزش، حیثیت، حرمت و شایستگی

قدرت ادمی (به طور کلی) عبارت از وسایلی است که برای دستیابی به امر مطلوبی در قدرت آینده در اختیار دارد و طبیعی (یا ابزاری است.

قدرت طبیعی عبارت است از برتری قوای بدنی یا ذهنی: مانند توانمندی، آدابدانی، دوراندیشی، دانشوری، فصاحت، بخشندگی و نجابت فوق العاده. قدرتهای ایزاری آنهایی هستند که یا به واسطهٔ همین قوا و یا به حکم بخت و اقبال به دست آمده و وسایل و ابزارهای رسیدن به قدرت بیشتر باشند؛ مانند ثروت، شهرت، دوستان و اعمال پنهانی خداوند که آدمیان آن را بخت نیک می خوانند. زیرا ماهیت قدرت از این لحاظ مانند شهرت و آوازه است و هر چه پیش می رود افزایش می یابد؛ و یا مانند حرکت اجسام سنگین است که هر چه دورتر می روند، باز هم شتاب بیشتری می گیرند.

پرتوان ترین قدرتهای انسانی قدرتی است که مرکب از قدرتهای بیشتر آدمیان باشد و براساس توافق در دست شخص طبیعی یا مدنی واحدی قرار گیرد. که بنا به ارادهٔ خود حق کاربرد همهٔ قدرت ایشان را دارا باشد؛ قدرت دولت از این نوع است؛ و یا ممکن است کاربرد همهٔ قدرتهای افراد بسته به ارادهٔ تک تک آنها باشد؛ قدرت یک دسته یا گروه یا فرقههای گوناگونی که همدست شده باشند از این نوع است. بنابراین داشتن خدمتگزاران به معنی داشتن قدرت است؛ داشتن دوستان نیز به معنی قدرت است: زیرا هر دو به معنی اتحاد قواست.

همچنین ثروت همراه با گشادهدستی قدرت است زیرا موجب بهدست آوردن دوستان و خدمتگزاران میگردد؛ اما بدون گشادهدستی جنین نیست زیرا در این صورت [ دوستان و خدمتگزاران از صاحبان ثروت] حمایت نمیکنند بلکه آنها را همچون صیدی آماج تیر حسادت قرار میدهند.

آوازهٔ قدرت قدرت است؛ زیرا هواخواهی کسانی را که نیازمند حمایت هستند به همراه میآورد.

همچنین است آوازهٔ عشق به میهن (که وجههٔ ملی خوانده می شود) به همان دلیل. همچنین هر خصوصیتی که کسی را محبوب یا مایهٔ ترس بسیاری کسان سازد و نیز شهرت به داشتن چنین خصوصیتی، قدرت است؛ زیرا وسیله ای برای کسب مساعدت و خدمت بسیاری کسان است.

پیروزی، قدرت است، زیرا موجب اشاعهٔ شهرت دانایی یا خوش اقبالی آدمی میگردد و دیگران را بر آن میدارد که یا از او بترسند و یا به او تکیه کنند.

ادب و نیک مشربی کسانی که در قدرت هستند مایهٔ ازدیاد قدرت است زیرا عشق دیگران را به آنها جلب میکند.

شهرت به دوراندیشی در حفظ صلح یا رهـبری جـنگ قـدرت است، زیـرا مـا امـر حکومتکردن بر خود را با تمایل بیشتری به مردان دوراندیش میسپاریم تا به دیگران. -

نجابت و بلندتباری نه در همه جا بلکه تنها در دولتهایی که امتیازاتی برای آن قائل هستند، قدرت بهشمار میرود، زیرا قدرت خود آن دولتها مبتنی بر چنین امتیازاتی است.

فصاحت قدرت است زیرا به ظاهر حاکی از دوراندیشی است.

نزاکت و آدابدانی قدرت است زیرا از آنجاکه نشانهٔ خیر و خوبی است مردان را مورد لطف زنان و ناآشنایان قرار میدهد.

علوم مایهٔ قدرت اندکی بهشمار میروند زیرا نمایان نیستند و بنابراین وجودشان در هیچ کسی مورد تصدیق قرار نمی گیرد مگر در شمار اندکی از آدمیان که آنها هم در مورد چیزهای اندکی علم دارند. زیرا ماهیت علم چنان است که هیچکس نمی تواند وجود آن را در دیگری دریابد مگر آنکه خود تا اندازهای آن راکسب کرده باشد.

دانشهای عام المنفعه مانند ساختن دژ و جنگ افزار و دیگر لوازم جنگی از آنجا که به دفاع و پیروزی کمک میکنند قدرت به شمار می روند؛ وگرچه مادر واقعی همهٔ آنها علم یعنی ریاضیات است، با این حال چون صنعتگران همچون مامایی آنها را متولد می سازند، پس فرزند ایشان به شمار می روند (زیرا عامهٔ مردم ماما را به معنی مادر به کار می برند). در باب انسان ۱۳۱

ارزش یا قدر انسان مثل ارزش و قدر همهٔ چیزهای دیگر در بهای اوست یعنی در قدر و ارزش همان مبلغی است که به ازای استفاده از قدرت او پرداخت میگردد و بنابراین ارزش انسان مطلق نیست بلکه وابسته به نیاز و ارزیابی دیگران است. فرماندهٔ توانای سپاهیان در زمان وقوع جنگ و یا احتمال وقوع آن ارزش بسیاری دارد، اما در زمان صلح چنین نیست. قاضی دانا و پاک و با وجدان ارزش و قدر بسیاری در زمان صلح دارند نه در زمان جنگ. و در مورد انسانها نیز مثل هر چیز دیگر نه فروشنده بلکه خریدار قیمت را تعیین میکند. زیرا اگر کسی والاترین ارزش ممکنه را هم برای خودش قائل گردد (چیانکه بیشتر آدمیان چنین میکنند) با این حال ارزش واقعی وی چیزی بیش از آن نیست که دیگران برایش قائل میشوند.

> ارزشی که ما برای یکدیگر قائل میشویم چیزی است که معمولاً احترام یا بیاحترامی خوانده میشود.قائل شدن ارزش بسیار برای کسی به معنی احترام گذاشتن به اوست و قائل شدن ارزش کم به معنی بی احترامی کردن به اوست. اما معنی ارزش بسیار و کم در این مورد را باید در مقایسه با میزان [ارزشی] که هرکس برای خودش قائل می شود، فهمید.

ارزش عمومی هرکس که همان ارزشی است که دولت برای وی قائل میشود چیزی است که آدمیان معمولاً حیثیت <sup>۱</sup> میخوانند. و ارزشی که دولت برای فرد قائل میشود حیثیت برحسب مناصب فرماندهی، قضایی، مشاغل یا القاب و عناوینی که برای مشخصکردن چنان ارزشی اعطا میگردند، فهمیده میشود.

درخواست کمکی از هر گونه از دیگری به معنی احترام گذاشتن به اوست زیرا حاکی از ادای احترام و آن است که بهنظر ما وی قدرت کمککردن دارد؛ و هر چه امکان مساعدت دشوار تر باشد، ب<mark>ی احترامی کردن</mark> احترام بیشتر است.

> اطاعتکردن احترام گذاشتن است زیرا آدمیان از کسانی که بهنظر آنها قدرت یاری و یا آزار رساندن نداشته باشند اطاعت نمی کنند. و در نتیجه عدماطاعت به معنی بی احترامی است.

> اعطای هدایای بزرگ به کسی به معنی احترام گذاشتن به اوست زیرا به معنی کسب پشتیبانی و تصدیق قدرت [آن کس] است. اعطای هدایای کوچک به معنی بی احترامی است، زیرا اعطای آنها تنها بهمنزلهٔ دادن صدقه است و حاکی از این تصور است که طرف شایستهٔ همان است.

> سعی در پیشبرد منافع دیگری و نیز تملق گفتن به معنی احترام گذاشتن، و حاکی از این است که ما پشتیبانی یا یاری آن کس را طلب میکنیم. غفلتکردن به معنی

بیاحترامی است. تعارف کردن به دیگری برای بهرهبرداری از هر نعمتی، به معنی احترام گذاشتن است زیرا اقرار به قدرت آن دیگری است. برعکس تبختر نشانهٔ بیاحترامی است.

ابراز عشق به دیگری و یا ترس از او به معنی احترام گذاشتن است، زیرا هم دوست داشتن و هم ترسیدن به معنی ارزش قائل شدن است. خوار شمردن، و یا دوست داشتن یا ترسیدن به میزانی کمتر از آنچه انتظار میرود به معنی بی احترامی است؛ زیرا این کار به معنی کم بهادادن است.

ستودن، بزرگ داشتن و نیکبخت خواندن [کسی] به معنی احترام گذاشتن است؛ زیرا هیچ چیز جز خیر و قدرت و سعادت تقدیر نمیشود. ناسزا گفتن، ریشخندکردن یا دلسوزاندن، به معنی بیاحترامی است.

با کسی با ملاحظه سخن گفتن و در نزد او به صورتی محترمانه و متواضعانه ظاهر شدن به معنی احترام گذاشتن به او و حاکی از ترس از رنجاندن اوست. سخن گفتن با کسی از سر بی پروایی و شتابزدگی، و رفتار زشت و ناشایست و بی پروا و گستاخانه در نزد او به معنی بی احترامی است.

باور و اعتماد و تکیه کردن به کسی به معنی احترام گذاشتن به او و حاکی از اعتقاد به فضیلت و قدرت اوست. اعتماد نکردن یا باور نیاوردن به معنی بیاحترامی است.

گوش دادن به نصایح و گفتار کسی از هر نوع به معنی احترام و حاکی از این است که ما آن کس را دانا یا بلیغ یا هوشمند میدانیم. خوابیدن یا بیرون رفتن یا سخن گفتن در هنگام [صحبت کسی] بی احترامی است.

وقتی کسی اعمالی با دیگری انجام دهد که خود وی آن را نشانهٔ احترام بداند و یا قانون یا رسم آن را چنین تلقی کند، چنان رفتاری به معنی احترام گذاشتن است؛ زیرا ما با تأیید احترامی که دیگران به کسی بگذارند قدرتی را که ایشان در وی تصدیق میکنند تصدیق میکنیم. خودداری از انجام آنگونه اعمال، بیاحترامی است.

موافقت کردن با عقیدهٔ [کسی] به معنی احترام گذاشتن و حاکی از تأیید نظر و دانایی اوست؛ مخالفت کردن به معنی بی احترامی و عیب جویی است، و (اگر مخالفت از بسیاری جهات صورت گیرد) حاکی از حماقت است.

تقلیدکردن به معنی احترام گذاشتن است زیرا حاکی از تأیید شدید است. اما تقلید دشمن را در آوردن به معنی بیاحترامی است. احترام گذاشتن به کسانی که دیگری به آنها احترام میگذارد احترام گذاشتن به همان کس است و حاکی از تحسین نظر اوست. احترام گذاشتن به دشمنان کسی به معنی بیاحترامی به خود اوست.

مشاوره یا نظر خواستن از کسی در خصوص امور دشوار به معنی احترام گذاشتن است و حاکی از اعتقاد به دانایی و یا دیگر تواناییهای اوست. خودداری از مشاوره در چنان مواردی باکسانی که خود مایل بدان هستند، بی احترامی است. اینگونه شیوههای ادای احترام طبیعی هستند و هم در داخل دولتها و هم خارج از آنها معمول اند. اما در درون دولتها کسی یا کسانی که قدرت فائقه را در دست دارند. می توانند هر چه را که بخواهند به عنوان نشانه های احترام وضع کنند؛ بنابراین شیوه های دیگر ادای احترام نیز وجود دارد.

حاکم به اتباع خود با هر عنوان یا مقام یا شغل یا عملی که خودش نشانهٔ ادای احترام به افراد قرار دهد احترام میگذارد.

شاهنشاه ایران به این شیوه به مردخای احترام گذاشت که فرمان داد تا او را به جامهٔ شهریاران و بر روی یکی از اسبهای خود یادشاه، با تاجی بر سر در خیابانها بگردانند و شاهزادهای پیشاپیش برود و بانگ برآورد که باکسی که در نزد یادشاه محترم باشد بدین گونه رفتار کنند. و اما یکی دیگر از شهریاران ایران، یا همان یادشاه در زمانی دیگر، به کسی که برای شرکت در مراسمی بزرگ خواستار پوشیدن یکی از جبّههای شاه شده بود، اجازه داد چنین کند؛ اما با این شرط که می بایست آن جبه را به عنوان دلقک پادشاه بپوشد؛ و این حاکی از بیاحترامی بود. بنابراین سرچشمهٔ احترام مدنی در شخص نمایندهٔ دولت نهفته است و به ارادهٔ سلطان بستگی دارد؛ و از همین رو موقتی است و احترام و افتخار مدنى خوانده مي شود، مانند اعطاي رياست، مناصب و عناوين؛ و در برخي کشورها اعطای نشانها و سیرهای نشاندار؛ و مردمان به چنین چیزهایی بهعنوان نشانههای برخورداری از لطف و توجه احترام میگذارند؛ و برخورداری از چنین لطف و توجهی نیز قدرت است.

هرگونه مالکیت، عمل یا کیفیتی که دلیل و نشانهٔ قدرت باشد موجب احترام است. ماية احترام و بنابراین موضوع احترام [و] عشق و ترس بسیاری از مردم قرار گرفتن مایهٔ عزّت است زیرا اینها نشانهٔ قدرتاند. محترم بودن در نزد شمار اندکی از مردم و یا در نزد هیچکس، خفت آور است.

مايه بياحترامي

سلطه و ييروزي ماية احترام است، زيرا بهواسطة قدرت بهدست مي آيد؛ و بندگي بهواسطهٔ نیاز یا به علت ترس مایهٔ بیاحترامی است. خوشبختی (اگر پایدار باشد) مایهٔ احترام و حاکی از لطف خداوند است. بدبختی و خسران، خفت آور و مایهٔ بی احترامی است. ثروت مایهٔ احترام است، زیرا قدرت محسوب می شود. تهیدستی خفتبار و مایهٔ بی احترامی است. گشاده دستی، بخشندگی، امیدواری، شجاعت [و] اعتماد به نفس مایهٔ احتراماند، زیرا ناشی از آگاهی فرد به قدرت خودش هستند. جبن، خست، ترس [و]عدم اعتماد به نفس مایهٔ بی احترامی و خفت آورند.

تصميم گيرى بهجا و بهموقع و عزم جزم در انجام اعمال مايهٔ احترام است، زيرا به معنی خوار شمردن دشواریها و خطرات کوچک است. و بی تصمیمی مایهٔ بی احترامی است زیرا نشانهٔ ارزش دادن بیش از اندازه به موانع کوچک و منافع خرد و ناچیز است: مثلاً اگر کسی در محدودهٔ زمانی که در اختیار دارد امور را به اندازه کافی سبک سنگین بکند ولی با این حال تصمیم نگیرد، درحالی که تفاوت مطلب ناچیز باشد؛ در آن صورت به چیزهای کوچک بیش از اندازه ارزش داده است؛ و این خود نشانه جبن است.

همهٔ اعمال، و سخنانی که ظاهراً یا واقعاً ناشی از تجربه، دانش، بصیرت یا ذوق و قریحه باشند، مایهٔ احتراماند؛ زیرا اینها همه انواعی از قدرت محسوب می شوند. اعمال یا سخنانی که از خطا، جهل یا حماقت ناشی شوند، خفت آور و مایهٔ بی احترامی هستند.

جدیت و وقار تا آنجایی که ناشی از اشتغال خاطر به چیزی باشد مایهٔ احترام است، زیرا اشتغال نشانهٔ قدرت است. اما اگر ناشی از تظاهر عمدی به وقار و جدیت باشد مایهٔ بیاحترامی است. زیرا وقار و جدیت در مفهوم اول مانند وقار و ثبات کشتی ای است که باری از کالا داشته باشد؛ اما وقار [ تظاهرآمیز] مانند ثبات و رکودکشتی ای است که [ برای حفظ ثباتش] در آن شن و زباله ریخته باشند.

برجستگی یعنی سرشناس بودن به دلیل داشتن ثروت و منصب و یا انجام اعـمال بزرگ و یا هر فضیلت برجستهای مایهٔ احترام است و نشانهٔ قدرتی محسوب می شود که فرد را برجسته می سازد. از سوی دیگر گمنامی خفت آور و مایهٔ بی احترامی است.

تولّد در خانوادهای برجسته مایهٔ احترام است زیرا چنین کسانی به سهولت از مساعدتها و دوستان نیاکان خود بهرهمند می شوند. برعکس، تولد در خانوادهای گمنام مایهٔ بی احترامی و خفت آور است.

اعمال ناشی از انصاف و عدالت هر چند متضمن ضرر و زیان باشند مایهٔ احترام و حاکی از همت بلند و بخشندگی هستند: زیرا بزرگ منشی و بخشندگی نشانهٔ قـدرت است. برعکس نیرنگبازی، خدعه و غفلت از انصاف و عدالت خفت آور است.

آرزو و اشتیاق کسب ثروت کلان و افتخارات بزرگ مایهٔ احترام و حاکی از قدرت لازم برای کسب آنها است. آرزو و اشتیاق کسب منافع و امتیازات کوچک خفت آور است.

اینکه آیا عملی (که سترگ و دشوار و در نتیجه حاکی از قدرت بسیار باشد) درست و عادلانه یا غیرعادلانه است، تأثیری در آن از حیث ایجاد احترام ندارد: زیرا احترام تنها مبتنی بر قدرت است. بنابراین بت پرستان قدیم وقتی در اشعار خود از تجاوزگریها، دزدیها و دیگر اعمال بزرگ اما نادرست و زشت خدایان خود سخن میگفتند گمان نمی کردند که ایشان را تحقیر کرده باشند بلکه بهنظر خودشان بدان وسیله نسبت به آنها احترام قائل می شدند: به نحوی که مشهور ترین و ستوده ترین اعمال ژوپ بتر [خدای خدایان و آدمیان] همان زناکاری های او بود. و رب النوع عطارد نیز در فریب کاری و دزدی نامبردار بود. بهترین مدح و ستایش اعمال و کردار او در یکی از سرودهای هومر آمده است که به گفتهٔ او عطارد پس از آنکه در بامداد زاده شد، در نیمروز موسیقی را بیافرید و پیش از شامگاه گلهٔ **آبولو** [خدای آفتاب و زیبایی] را از گله داران او دزدید. همچنین در بین آدمیان تا پیش از تشکیل دولتهای بزرگ دزدی دریایی و راهزنی کاری غیرشرافتمندانه نبود بلکه نهتنها در میان یونانیان بلکه در بین همهٔ اقوام دیگر نیز چنانکه از تواریخ دوران باستان برمی آید کار و پیشهای قانونی به شمار می رفت. و در عصر حاضر، در این بخش از جهان جنگ تن به تن و خصوصی [ دوئل] گرچه قانونی نیست، اما مایهٔ احترام است و همواره خواهد بود، مگر آنکه برطبق قوانین احترام نصیب کسانی گردد که از دعوت دیگران به جنگ تن به تن خودداری کنند و بدنامی از آن کسانی شود که دیگران را به چنین مبارزهای بطلبند. زیرا جنگهای تن به تن نیز اغلب نشانهٔ شجاعت هستند، و اساس شجاعت نیز همواره قوت و مهارت است که قدرت به شمار می روند؛ هر چند این گونه جنگها عمدتاً نتیجهٔ رجزخوانی و ترس از رسوایی از جانب یکی از مبارزین یا هر دو آنها است که از روی تهور، برای اجتناب از ننگ و رسوایی به آوردگاه

سیرهای نشاندار و نشانهای نجابت خانوادگی موروثی، اگر امتیازات برجستهای به نشانهای نجابت همراه آورند مایهٔ احتراماند، وگرنه چنین نیستند: زیرا قدرت آنها یا ناشی از چنین امتیازاتی است و یا از ثروت و هر چیز دیگری ناشی می شود که به همان میزان در نزد دیگر آدمیان محترم باشد. این نوع از احترام که معمولاً نجابت ( خوانده می شود از اقوام باستانی آلمان سرچشمه گرفته است. زیرا هر جا که نشانی از آداب و رسوم آلمانی نبود، چنین نوعی از احترام در کار نبود. و اکنون نیز در مناطقی که آلمانی ها سابقاً در آنجا ساکن نبوده باشند، معمول نیست. فرماندهان یونانی در دوران باستان وقتی به جنگ می فتند، سپرهای خود را با هر نشانی که دلشان میخواست میآراستند: تا آنجایی که سپر بینقش و نگار نشانهٔ فقر بود و جنگ افزار سربازان معمولی بهشمار می رفت. اما سیرهای یونانیان به ارث نمی سید در حالی که رومیان نشان های خانوادگی خود را همچون ارثیهای برای فرزندان خود باقی میگذاشتند، هر چند تصویر نیا کانشان در آن سیرها به نسل بعد منتقل می شد نه خود سیرها. در بین اقوام آسیایی، آفریقایی و امریکایی چنین رسمی وجود ندارد و هیچگاه هم وجود نداشته است. تنها آلمانیها چنین رسمی داشتند؛ و وقتی آنها با سیاهیان بسیار به رومیان کمک میکردند و یا خود در بخشهای غربی جهان کشورگشایی مینمودند، آن رسم را در انگلستان، فرانسه، اسپانیا، و ایتالیا گسترش دادند.

> زیرا کشور آلمان که دارای تمدنی باستانی بود همانند همهٔ ممالک دیگر در آغاز کار خود، به شمار کثیری از اشراف و حکام کوچک یا رؤسای خانوادهها منقسم بود که مدام با یکدیگر جنگ داشتند؛ همین رؤسا یا اشراف برای ایـنکه وقـتی سـلاح و جـامه جـنگ

دربرداشتند به وسیلهٔ پیروان خود شناخته شوند و نیز به منظور آراستن خود، زره یا سیر یا جامهٔ جنگی خود را با تصویر جانور یا چیز دیگری منقّش میکردند، و همچنین نشانی برجسته و مشخص بر روی کلاهخودهای خبود رسم می نمودند. و نشبان سلاحها و کلاهخود بدینگونه به فرزندانشان به ارث می سید؛ با این تفاوت که به فرزند ارشد به صورت کامل و دست نخورده می سید ولی به بقیهٔ فرزندان با افزودن نشان انشعابی بنابه تشخیص رئیس کهنسال، که همان Here-alt [اعطاکنندهٔ نشان نجابت] به زبان هلندی است، منتقل می گردید. اما وقتی بسیاری از این خانوادهها به هم پیوستند و پادشاهی بزرگ تری را ایجاد کردند وظیفهٔ اعطای نشان نجابت و تمیز نشان های سیرها، منصبی خصوصی شد. و امروزه اخلاف همان سرکردگان و سالاران یعنی اشراف بزرگ و قدیمی اغلب تصویر جانورانی را که به شجاعت و تیز چنگی شهرهاند و یا تصویر دژهای نظامی، برج و بارو، حمایل، سلاح، مدال، حفاظ دفاعی و نشان های جنگی دیگر را به عنوان نشان نجابت با خود حمل میکنند؛ و هیچ چیز جز فضایل نظامی مورد احترام ایشان نیست. بعدها نه تنها یادشاهان بلکه حکومتهای مردمی نیز انواع گوناگونی از سیرهای نشاندار را به عنوان یاداش و یا در ازای خدمت، به کسانی می دادند که به جنگ می رفتند یا از جنگ برمی گشتند. خوانندهای دقیق می تواند همهٔ این مطالب را در کتب تاریخ پونانی یا لاتینی عصر باستان که دربارهٔ ملت آلمان و آداب آن در همان دوران سخن گفتهاند، بیابد. القاب افتخارآمیز عناوین احترام و افتخار مانند دوک، کنت، مارکیز و بارون ، مایهٔ سربلندی و نشانگر ارزشی هستند که صاحب قدرت حاکمه در دولت برای آن کسان قائل است؛ و این القاب در زمان قديم عناوين مناصب يا مقامات حاكم بهشمار مي فتند و برخي از آنها از روميان و برخی از آلمانیان و فرانسویان گرفته شده بودند. دوک که در لاتین دوچه Duces است به معنی فرماندهٔ جنگی است؛ کنتها [در لاتین Comites] [دوستان]<sup>7</sup> دوستان ملازم فرماندهان نظامی بودند و پس از فتوحات در سرزمینهای متصرفه باقی میماندند تا بر آنها حکومت و از آنها دفاع کنند. مارکیزها [ در لاتین Marchiones]، کنتهایی بودند که بر نواحی مرزی آیا حدود و ثغور امیراتوری حکومت میکردند. عناوین دوک، کنت و مارکیز تقریباً در زمان کنستانتین کبیر از رسوم نظامی قوم آلمانی سرچشمه گرفته و وارد امیراتوری روم شدند. اما بهنظر میرسد که بارون لقب قومگل<sup>۵</sup> بوده باشد و به معنی مرد

4. Marches

۵. Gaules ، مردم منطقهای که امروزه فرانسه و بلژیک را تشکیل میدهد..م.

۱. در انگلیسی امروزی herald، مقامی که اسامی خانوادههای واجد نشانهای نجابت خانوادگی را ثبت میکرد.م.

۲. عناوین اشرافی در انگلیس که به ترتیب شأن عبارت بودند از: Marquis ، Duke، (Earl)، (Earl)، Count (Earl)، در انگلیس که به ترتیب شأن عبارت بودند از: Baron، Viscount ...

۲. در انگلیسی امروز Comity به معنی دوستی و خوشرویی از آن ریشه است.م.

در باب انسان ۱۳۷

بزرگ است؛ مانند مردانی که شاهان یا شاهزادگان در زمان جنگ در گرد خود فراهم می آوردند؛ و [این کلمه] بهنظر می رسد که از واژهٔ Vir که به Ber و Bar تبدیل شده و در زبان قوم کل به همان معنی <sup>۱</sup> Vir [مرد] در لاتین بود، مشتق شده باشد؛ و پس از آن به Bero و Berone تبدیل شد؛ در نتیجه چنان کسانی Berones و Barones و (در اسپانیایی) Varones خوانده شدند. اما هر کس که بخواهد ریشهٔ القاب و عناوین افتخار آمیز را به نحو مشخص تری بشناسد، می تواند آنها را در رسالهٔ بسیار درخشان آقای سلدن<sup>۲</sup> دربارهٔ همین موضوع بیابد. با گذشت زمان این مناصب افتخار آمیز به واسطهٔ بروز برخی مشکلات و به دلیل برقراری حکومتهای با ثبات و صلح آمیز، به القاب و عناوین موف تبدیل شدند و تنها برای تشخیص و تمیز اولویت، جایگاه و مراتب اتباع در درون دولت به کار رفتند؛ و کسانی دوک، کنت، مارکیز و بارون سرزمین هایی شدند که در آنجا نه ملکی و نه حکومتی داشتند؛ عناوین و القاب دیگری نیز به همین منظور ساخته شد.

شایستگی با قدر و ارزش آدمی و یا لیاقت و قابلیت ف<u>رق</u> دارد و عبارت است از قدرت شایستگی و صلاحیت یا توانایی خاصی که دارندهٔ آن شایسته آن بهشمار میرود: این توانایی خاص معمولاً صلاحیت یا استعداد خوانده میشود.

زیراکسی شایسته ترین کس برای فرماندهی یا قضاوت یا هر مسئولیت دیگری است که دارای خصوصیات لازم برای انجام آن مسئولیت به وجه احسن باشد. و کسی شایسته ترین فرد برای داشتن ثروت است که خصوصیات لازم برای کاربرد درست آن را دارا باشد: با این حال اگر هر یک از این خصوصیات موجود نباشد آدمی ممکن است باز هم فرد شایستهٔ و ارزشمندی برای کار و شغل دیگری باشد. همچنین کسی ممکن است شایستهٔ ثروت، منصب و اشتغالی باشد ولی با این حال نتواند از حق داشتن آن در مقابل شایستهٔ ثروت، منصب و اشتغالی باشد ولی با این حال نتواند از حق داشتن آن در مقابل دیگری دفاع کند؛ بنابراین نمی توان گفت که او دارای لیاقت یا قابلیت احراز آن باشد، زیرا لازمهٔ لیاقت و استحقاق وجود حق است و چیزی که آدمی لیاقت و شایستگیاش را دارد، به موجب قول و قراری که موجد حق است حاصل می شود؛ و در این باره وقتی که در مورد قراردادها سخن خواهیم گفت، بیشتر توضیح خواهیم داد.

فصل یازدهم در باب تفاوت آداب

منظور من از آداب در اینجا خوش رفتاری یا رفتار محترمانه نیست مثل اینکه چگونه

۱. در انگلیسی امروز Virility به معنی مردانگی و نیرومندی از این رشته است.م.

۲. Selden: جان سلدن (۱۵۸۴-۱۶۵۴)، شرقشناس و سیاستمدار انگلیسی\_م.

یکی باید به دیگری احترام گذارد و یا اینکه آدمی چگونه باید پیش از حضور در نزد دوستان، دهان خود را بشوید یا دندان خود را پاک کند، و یا دیگر نکات مربوط به امور در اینجا منظور از آداب اخلاقی کوچک از همین قبیل [را رعایت کند]؛ بلکه منظور من آن دسته از خصوصیات چیست نوع انسان است که به همزیستی ایشان در حال صلح و یگانگی مربوط می شود. در این خصوص باید بگوییم که سعادت و خرسندی زندگی دنیوی به معنی سکوت و آرامش ذهنی شاد و خرسند نیست. زیرا هیچگونه غایت قصوی ( (ه.دف نهایی) یا سعادت عظمی<sup>۲</sup> (خیر اعظمی) از آنگونه که در کتب فیلسوفان اخلاقی قدیم مطرح می شود، وجود ندارد. و کسی که خواستها و آرزوهایش به پایان رسیده است، مثل کسی است که حواس و تصوراتش متوقف شده باشند و دیگر نتواند زندگی کند. سعادت و خرسندی به معنی حرکت و پیشرفت دائمی امیال و آرزوها از چیزی به چیزی دیگری است؛ و دستیابی به چیز اول تنها راه را برای اشتغال خاطر نسبت به چیز دوم باز میکند. دلیل این وضع آن است که غایت امیال و خواهشهای آدمی این نیست که تنها یکبار و در یک لحظه از زمان ارضا و خرسند گردد بلکه آدمی میخواهد برای همیشه از امکان ارضای امیالش در آینده مطمئن باشد. و بنابراین اعمال ارادی و امیال همهٔ آدمیان نهتنها به کسب خرسندی و سعادت بلکه به علاوه به تضمین آن نیز معطوف است؛ و تنها تفاوت موجود در بین ایشان در طریقه و شیوهٔ رسیدن به آن هدف است و این تـفاوت بـعضاً نتيجهٔ تنوع هيجانات آدميان و بعضاً ناشي از تفاوت ايشان در شناخت علل سوجدهٔ اهداف مطلوب است.

بنابراین در وهلهٔ اول یکی از تمایلات عمومی همهٔ آدمیان را خواست و آرزوی مداوم میل سیریناپذیر به قدرت و سیرینایذیری برای کسب قدرتی پس از قدرت دیگر میدانم که تنها با مرگ به پایان در همهٔ آدمیان میرسد. و علت این امر همواره آن نیست که آدمی در آرزوی کسب شادی و لذتی شدیدتر از شادی و لذت فعلی است؛ و یا اینکه نمی تواند به داشتن قدرتی معتدل و محدود قانع و خرسند باشد: بلکه علت آن این است که آدمی نمی تواند بدون کسب قدرت بيشتر، قدرت فعلى خود راكه لازمة بهزيستي است تضمين كند.

هم از این روست که یادشاهان بسیار قدرتمند سعی خود را معطوف به تضمین قدرت خویش از طریق وضع قوانین در داخل و یا مبادرت به جنگ در خارج، می نمایند؛ و وقتی این مقصود حاصل شود آنگاه آرزوی دیگری به دنبال میآید که در بعضی به شکل آرزوی کسب شهرت از طریق فتوحات و در برخی دیگر به شکل آرزوی آرامش و کسب لذات حسی و بالاخره در برخی دیگر به شکل آرزوی جلبنظر ستایش آمیز یا تملق دیگران نسبت به دانش یا توانایی های فکری خودشان، ظاهر می گردد.

آرزوی آرامش و بهرممندی از لذات حسی آدمیان را بر آن میدارد تا از قدرتی عمومی فرمانبرداری کنند، زیرا به حکم همین خواست و آرزو، آدمی از تأمین امنیت خود از طریق اقدامات و مساعی خویش دست میکشد. ترس از مرگ و جراحت به همان دلیل آدمیان را به همان چیز [فرمانبرداری از قدرتی عمومی] متمایل می سازد. برعکس فرمانبرداری مدنی از عشق آدمیان نیازمند و نیرومند و متهور که از وضع موجود خود خرسند نباشند، و همچنین به آرامش؛ همهٔ کسانی که در آرزوی کسب زعامت نظامی باشند، متمایل به تداوم علل و اسباب جنگ و مستعد ایجاد و فتنه و آشوب اند؛ زیرا هیچ افتخار نظامی جز از طریق جنگ به دست نمی آید؛ همچنانکه برای به هم زدن بازی ورقی که به سود ما نیست، باید ورق ها و از ترس از مرگ و جراحت را از نو بُر بزنیم.

آرزوی دستیابی به معارف و دانش های صلح آمیز <sup>(</sup> آدمیان را به فرمانبرداری از و از عشق به معارف قدرتی عمومی متمایل میسازد؛ زیرا چنان آرزویی متضمن آرزوی فراغت و بالنتیجه برمی خیزد مصونیت از هر قدرت دیگری جز قدرت خود ایشان است.

آرزوی جلب ستایش، آدمیان را به انجام اعمال قابل ستایشی متمایل می سازد که عشق به فضیلت از عشق خوشایند کسانی باشد که نظرشان برای آنها ارزشمند تلقی می شود؛ زیرا ما ستایش به ستایش برمی خیزد کسانی را که در نزد ما خوارند نیز خوار می شماریم. آرزوی شهرت پس از مرگ [نیز آدمیان را به انجام اعمال قابل ستایش متمایل می سازد]. وگرچه پس از مرگ، ستایشی که در روی زمین از ما می شود معنایی ندارد، زیرا لذت ناشی از این ستایش یا در لذات توصیف ناپذیر بهشت محو می گردد و یا در عذاب الیم دوزخ نابود می شود؛ با این حال چنین آوازهای بیهوده نیست، زیرا آدمیان به واسطهٔ انتظار وقوع آن و نیز به واسطهٔ سودی وگرچه آنها این لذت را فعلاً حس نمی کنند اما آن را تصور می کنند و هر چیزی که موجد لذت در حس باشد، موجد لذت در تصور نیز هست.

قبول مراحم و الطافی بیشتر از آنچه بتوان جبران کرد از دست کسی که ما او را نفرت ناشی از دشواری همطراز خود می دانیم، در ما عشقی ظاهری و ساختگی و در حقیقت نفرتی پنهانی ایجاد جبران الطاف بزرگ

۱. نه علوم و فنون جنگی.م.

میکند؛ و آدمی را در وضعیت بدهکار مستأصلی قرار میدهد که با پرهیز از دیدار بستانکار خود، به طور ضمنی آرزوی مرگ او را میکند تا دیگر او را نبیند. زیرا لطف و مرحمت آدمی را مرهون و رهین منت می سازد و مرهونیت و منت در حکم بندگی است؛ و منت غیرقابل جبران، بندگی دائمی است؛ و اگر نسبت به همطراز آدمی باشد، نفرتانگیز است. اما برخوردار شدن از الطاف کسی که ما او را برتر از خود می دانیم، در ما عشق بهوجود می آورد، زیرا مرهونیت حاصله، منت تازهای نیست؛ و یذیرش آن با خوشرویی (که آدمیان سپاسگزاری میخوانند) احترامی است که در حق ولی نعمت ادا می شود و معمولاً به عنوان تلافی لطف تلقی می گردد. همچنین قبول لطف کسی که برابر یا فروتر [از دریافتکننده] باشد تا وقتیکه امید به تلافی و جبران آن هست، موجب احساس عشق می گردد: زیرا در فکر شخص دریافتکننده، تعهدی به مساعدت و خدمت متقابل پیدا می شود؛ و از چنین فکر و اندیشهای رقابتی بر سر سبقت گرفتن از دیگری در لطف و احسان يديد مي آيد؛ [و اين] شريف ترين و سودمند ترين رقابت و كشمكش ممکن است، که در آن، طرف پیروز از پیروزی خود خشنود است و طرف دیگر با اعتراف به آن پیروزی لطف خود را جبران شده می یابد.

آزار رساندن به کسی تا حدی که وی نتواند و یا نخواهد تلافی کند آزار رساننده را به نفرت ناشی از آگاهی تنفر از شخص آزار دیده متمایل می سازد، زیرا او باید یا منتظر انتقام و یا بخشش باشد، از منفور بودن که هر دو نفرت آورند.

ترس از ظلم آدمی را به در خواست یا جستجوی مساعدت جمع متمایل میکند، زیرا هیچ راه دیگری وجود ندارد که آدمی بتواند جان و آزادی خود را بدان وسیله مصون ىدارد.

کسانی که به هوش و زیرکی خود اعتماد ندارند در شرایط آشوب و فتنه بیشتر مستعد کسب پیروزی هستند تاکسانی که خود را دانا یا زیرک میدانند. زیراگروه اخیر به نفرت ناشی از بیاعتمادی شور و مشورت علاقمندند، درحالیکه گروه اول (از ترس آنکه مبادا دیگران پیشدستی به دانایی خود کنند) میخواهند ضربهٔ اول را وارد کنند. و در شرایط آشوب و فتنه که آدمیان دائماً در میدان جنگ به سر می برند، همبستگی و بهره برداری از همهٔ امکانات قهر و اجبار حیلتی بهتر از هر تدبیری است که از زیرکی و باریک بینی مایه گرفته باشد.

آدمیان خود پسندی که خود را ناآگاهانه لایق و کاردان میدانند و تنها از اینکه خود را خودپسندی و بدفهمی مردانی دلیر می پندارند لذت می برند، صرفاً به خودنمایی تمایل دارنـد نـه بـه سـعی و کوشش: زیرا وقتی خطر یا مشکلی پدید میآید آنها در جستجوی هیچ چیز جز کشف بىكفايتى خود برنمى آيند.

آدمیان خودیسندی که میزان کفایت خود را با تملق دیگران و یا به قیاس موفقیتهای اتفاقی خود در گذشته برآورد میکنند، بدون آنکه در نتیجهٔ شناخت واقعی

سرعت در ایذا بهواسطهٔ ترس

در باب انسان ۱۴۱

نسبت به خود، اعتماد و اطمینان به نفس پیدا کرده باشند، به اعمال متهورانه متمایل می شوند ولی با نزدیک شدن خطر یا دشواری اگر بتوانند میدان را خالی می کنند: و از آنجا که راه امن و سلامت را نمی یابند پس برای حفظ امنیت خود آبروی خویش را به خطر می اندازند نه جان شان را زیرا آبرو بعداً به عذر و بهانه ای قابل اعاده است اما جانی که از دست رفت دیگر قابل اعاده نیست.

آدمیانی که به عقل و دانایی خود در امر حکومت کردن غره باشند، به جاه طلبی تمایل جاه طلبی نتیجه غره شدن به پیدا می کنند. زیرا اگر عقل و دانایی با مشورت و حکمیت به کار نروند، احترام خود را از توانایی خویش است دست می دهند. و بنابراین سخنوران بلیغ و فصیح به جاه طلبی متمایل می گردند زیـرا بلاغت و فصاحت هم به نظر خود آنها و هم در نظر دیگران دانایی می نماید.

> جبن آدمیان را به تردید و بی تصمیمی و در نتیجه به از دست دادن موقعیتها و مناسب ترین فرصتهای عمل متمایل می سازد، زیرا اگر هم آدمی پیش از فرارسیدن زمان انجام عمل دربارهٔ آن تأمل و تفکر کرده باشد، ولی در زمان عمل مطمئن نباشد که چه کار باید بکند، این خود حاکی از آن است که انگیزهٔ انجام و عدم انجام عمل از حیث بر قوت فرق چندانی با هم ندارند: بنابراین عدم تصمیم در این صورت به معنی از دست دادن فرصت به واسطهٔ بزرگ شمردن چیزهایی جزئی و بی همیت است؛ و این خود جبن است.

صرفهجویی (گرچه برای مردم تهیدست فضیلتی است) آدمی را برای انجام اعمالی که نیازمند نیروی کار افراد بسیاری است، نامناسب میسازد: زیرا جد و جهد آنها را که باید از طریق تشویق و پاداش تقویت و تشدید گردد، سست مینماید.

فصاحت بیان همراه با چاپلوسی آدمیان را به اعتماد به کسانی که واجد آنها هستند اعتماد به دیگران در نتیجه متمایل می سازد؛ زیرا خصلت نخست دانایی ظاهری و خصلت دوم مهربانی ظاهری جهل نسبت به علائم دانایی است. اگر به آن دو شهرت نظامی را بیفزایید، [چنین ترکیبی از خصال] آدمیان را به هواخواهی و پیروی از کسانی که دارای آنها باشند متمایل می سازد. آن دو خصلت اول به آدمیان احساسی از امنیت در مقابل خطرات ناشی از دارندهٔ خود آن خصال می دهد و خصلت سوم به آنها احساسی از امنیت در مقابل خطرات دیگران می بخش

بی علمی یعنی جهل نسبت به علل، آدمی را متمایل و یا مجبور می سازد که به اندرز و و در نتیجهٔ جهل نسبت به راهنمایی و نظر دیگران تکیه کند. زیرا همهٔ کسانی که به حقیقت امری علاقمندند، اگر به علل طبیعی رأی خودشان تکیه نکنند باید بهنظر کس دیگری تکیه کنند که به پندار آنها داناتر از خودشان است؛ و بهنظر آنها دلیلی وجود ندارد که آن کس آنها را بفریبد.

جهل نسبت به معنای کلمات که به معنی فقدان فهم است، آدمیان را متمایل بدان میسازد که نه تنها حقیقتی را که خود نمی شناسند بلکه اشتباهات و حتی حرف های پوچ و در نتیجه فقدان فهم دیگران را از روی اعتماد به گفتهٔ آنها بپذیرند. زیرا نمی توان بدون فهم کامل کلمات، خطا و یا گفتهٔ پوچ و بی معنا را کشف کرد.

بی تصمیمی در نتیجهٔ بزرگ شمردن چیزهای کوچک

به همان دلیل است که آدمیان به علت تفاوت در امیال و هیجانات خود به چیزی یکسان نامهای گوناگون می دهند؛ چنانکه کسانی که نظری خصوصی را تأیید می کنند آن را عقيده مي نامند ولي كساني كه همان نظر را خوش ندارند آن را بدعت مي خوانند: و با این حال بدعت معنایی جز عقیدهٔ خصوصی ندارد بلکه تنها دارای غلظت و شدت سشتری است.

باز به همان دلیل فقدان فهم است که آدمیان نمی توانند بدون مطالعه و ادراک قوی میان عمل واحد بسیاری کسان و اعمال متعدد یک گروه واحد تمیز دهند؛ برای مثال میان عمل واحد همهٔ سناتورهای روم در قتل کاتیلین<sup>(</sup> و اعمال متعدد شماری از سناتورها در قتل قیصر. بنابراین آدمیان مستعد آن هستند که شمار بسیاری از اعمالی را که گروه کثیری از مردمان انجام دادهاند ولی احتمالاً تنها به هدایت و رهبری شخص واحدى انجام شده، عمل جماعت تلقى كنند.

یایبندی به رسم در نتیجهٔ

جهل نسبت به علل و بنياد اوليه حق، انصاف، قانون و عدالت آدمي را متمايل به آن جهل به ماهیت حق و ناحق می سازد که رسم و سابقه را قاعدهٔ اعمال خویش قرار دهد؛ به نحوی که آنچه را که بر طبق رسم، کیفر شده است غیرعادلانه بداند و آنچه را که رسم موجود حکم به جواز و تأییدش بدهد و یا دربارهٔ آن (بهقول حقوقدانانی که تنها از معیارهای کاذب عدالت استفاده میکنند) سابقهٔ بدی وجود داشته باشد، عادلانه بیندارد؛ درست مثل کودکانی که هیچ قاعدهای برای تشخیص رفتار خوب و بد جز تنبیه و تأدیب یدر و مادر و آموزگاران خود ندارند؛ با این تفاوت که خود کودکان نسبت به رعایت قاعدهٔ رفتار خویش ثابتقدم هستند درحالی که بزرگسالان چنین نیستند، زیرا چون نیرومند و سرسخت شدهاند، هر جا نفعشان ایجاب کند از رسم و سابقه به عقل و از عقل به رسم و سابقه یناه میبرند؛ وقتی منافعشان اقتضاکند از رسم و سنت دست میکشند و هر جا عقل برضدشان باشد با آن به مخالفت برمی خیزند: و به همین علت است که نظریهٔ حق و ناحق همواره هم از جانب دانشمندان و هم از سوی قدرتمندان موضوع مجادله و اختلاف بوده است: درحالي كه نظرية خطوط و اشكال چنين نيست چون آدميان به اينكه حقيقت [ هندسي ] چیست اهمیتی نمیدهند، چون چنین حقیقتی با امیال، منافع و شهوات هیچکس مغایرتی پیدا نمی کند. زیرا شکی ندارم که اگر این نظریه که سه زاویهٔ یک مثلث باید برابر با دو زاویهٔ یک مربع باشند مغایر با حق سلطهٔ هر کسی می بود و یا با منافع کسانی که قدرت را در دست دارند مغایرتی میداشت، در آن صورت اگر هم نفی و انکار نمی شد، افراد ذینفع دستکم از طریق سوزاندن همهٔ کتابهای هندسه آن را سرکوب میکردند. جهل نسبت به علل دوردست، آدمیان را متمایل به آن می سازد که همهٔ وقایع را به

هواداری از افراد خصوصی

۱. Catiline ، یکی از اشراف روم که توطئهای برای کشتن سیسرون طراحی کرد.م.

جهل نسبت به علل طبیعی آدمی را مستعد زودباوری و ساده لوحی می سازد، چنانکه خوش باوری در نتیجهٔ جهل مکرراً امور غیر ممکن را باور میکند: زیرا چنین کسانی چیزی مغایر عقیده ای که به طبیعت امور شنیده اند نمی شناسند و تنها آن را حقیقی می شمارند؛ و از آن رو نمی توانند امر ناممکن را تشخیص دهند. و از آنجا که آدمیان دوست دارند سخنان شان در جمع مورد توجه قرار گیرد، زود باوری آنها را مستعد دروغ گویی میکند: بنابراین نفس جهالت بدون سوءنیت می تواند آدمی را مستعد آن سازد که هم سخنان در و غر و هم دروغ بگوید و از خود مطالبی ببافد.

نگرانی از آینده آدمیان را مستعد آن میسازد که به تفحص در مورد علل امور کنجکاوی در نتیجهٔ نگرانی بپردازند: زیرا شناخت آن علل به آدمیان قدرت و توانایی بیشتری میدهد تا زمان حال را از آینده بر وفق منافع خود سامان بخشند.

کنجکاوی یا عشق به شناخت علل، آدمی را از ملاحظۀ معلول به جستجوی علت و نیز علت آن علت میکشاند تا لاجرم سرانجام به این اندیشه میرسد که علتی وجود دارد که خود علت پیشین ندارد بلکه ابدی است؛ و آن چیزی است که آدمیان خداوند مذهب طبیعی نیز نتیجۀ میخوانند. بنابراین تفحص عمیق دربارۀ علل طبیعی امور بدون اعتقاد به وجود همان است خداوندی یگانه و ابدی غیرممکن است، هر چند هم که آدمیان نتوانند تصوری از او در ذهن خود داشته باشند که مطابق با ماهیت او باشد. زیرا به همان سان که کسی که کور مادرزاد باشد و گفتوگوی آدمیان دربارۀ گرمکردن خودشان با آتش را بشنود و سپس خود او به واسطۀ آتش گرم شود، می تواند به سهولت و یقین تصور کند که چیزی وجود نمی تواند شکل آن را تصور کند و یا تصوری دربارۀ آن نظیر تصور کند که چیزی وجود می تواند شکل آن را تصور کند و یا تصوری دربارۀ آن نظیر تصور کسانی که آن را می تواند شکل آن را تصور کند و یا تصوری دربارۀ آن نظیر تصور کسانی که آن را می تواند شکل آن را تصور کند و یا تصوری دربارۀ آن نظیر تصور کسانی که آن را می بیند، در ذهن خود داشته باشد: به همینگونه آدمی از روی اشیای مشهود این می بیند، و نقم سایش باشد: به می تواند تصور کند که عیزی وجود و آنان که تفحصی در علل طبیعی اشیا نمیکنند، به علت ترسی که ناشی از جهل نسبت به اموری است که ممکن است به آنها سود یا زیان بسیار برسانند، انواع گوناگونی از قدرتهای نامرئی را تصور و به خود القا میکنند و مرعوب تصورات خود واقع میشوند و در زمان فشار و اضطرار از آنها استمداد میجویند و یا در زمان کسب موفقیتی قابل انتظار، از آنها سپاسگزاری مینمایند و مخلوقات خیال خود را خداوند خویش میسازند. به همین دلیل بوده است که آدمیان از انواع بیشمار خیالات خود، انواع بیشماری از خدایان در این جهان آفریدهاند. و این ترس از چیزهای نامرئی منشأ طبیعی همان چیزی است که آدمیان در باطن خود آن را دین می نامند؛ و همین چیز در مورد کسانی که به شیوهای متفاوت آن قدرت را می پرستند و یا از آن می ترسند، خرافه خوانده می شود. و در خصوص منشأ دین بسیاری از کسان مطالعه کردهاند و برخی از ایشان متمایل بدان شدهاند که دین را رشد و پرورش بخشند و به لباس قانون بیارایند و به آن عقایدی دربارهٔ علل حوادث آینده که خود آنها را جعل کردهاند بیفزایند، تا بهوسیلهٔ آن عقاید، بهتر بتوانند بر دیگران حکومت کنند و از قدرتهای آن بیشترین فایده را بهدست آورند.

فصل دوازدهم در باب دین

از آنجا که علائم و ثمرهٔ دین تنها در انسان مشهود است، پس نمی توان در این باره تردید کرد که تخم دین نیز تنها در انسان وجود دارد و عبارت از خصوصیتی کاملاً عجیب و یا مذهب تنها در بين آدميان دستکم تا حدی غریب است که در موجودات زندهٔ دیگر یافت نمی شود. یافت میشود

نخست اینکه کنجکاوی در علل وقایعی که آدمیان مشاهده میکنند، به درجات مختلف، خاص طبيعت أدمى است؛ اما همه أدميان دستكم تا بدان درجه كنجكاو هستند که به جستجوی علل خوشبختی یا بدبختی خویش بیردازند.

سوم اینکه درحالیکه حیوانات از هیچ لذت دیگری جز لذت خوراک و آسایش و

دوم اینکه آدمی به حکم طبیعت خود با دیدن هر چیز که آغازی دارد به این فکر علت دوم ملاحظة علت میافتد که آن چیز علت اولیهای هم دارد که در زمان دقیق و معینی آن را ایجاد کرده تكوين امور است است.

علت دیگر مشاهده توالی شهوات روزمره بهرهای ندارند و بهواسطهٔ فقدان قوهٔ مشاهده و تذکار نظم و توالی و

علت اول أن طلب معرفت

نسبت به علل امور است

امور است

همبستگی امور مشهود، فاقد قوهٔ لازم برای پیشبینی زمان آیندهاند؛ آدمی چگونگی ایجاد واقعهای به وسیلهٔ واقعهٔ دیگر را مشاهده میکند و تقدم و تأخر در آن وقایع را به یاد می سیارد؛ و وقتی هم نتواند از علل واقعی امور یقین داشته باشد (زیرا علل خوشبختی و بدبختی اغلب نامرئی هستند) عللی برای آنها فرض میکند و در این کاریا بر قوهٔ تخیل در باب انسان ۱۴۵

خود تکیه مینماید و یا بر اعتبار نظر کسان دیگری که دوستان او محسوب میشوند و از خود او عاقل تر بهشمار میروند.

دو علت نخست موجب اضطراب و نگرانی میشوند. زیرا آدمی چون یقین دارد که همهٔ چیزهایی که تاکنون واقع شدهاند و یا از این پس واقع خواهند شد، دارای عللی هستند، و از آنجاکه همواره میکوشد تا خود را از شری که از آن می ترسد مصون بدارد و خیری راکه خواهان آن است به دست آورد، پس نمی تواند نسبت به آینده در نگرانی دائم نباشد؛ بنابراین هر انسانی به ویژه کسانی که بیش از حد مآل اندیش اند، در وضعی مانند وضع پرومته <sup>۱</sup> قرار دارند. زیرا همچنانکه پرومته (که تعبیری از انسان دوراندیش است) در کوه قفقاز، در مکانی با چشم اندازی وسیع، در بند بود و عقابی جگر او را می خورد، و روزها می مرد اما شبها دوباره زنده می شد؛ به همین سان انسانی که به دوردستها می اندیشد و نگران زمان آینده است قلبش در سراسر روز از ترس مرگ و تهیدستی و مصائب دیگر فرسوده و آزرده می شود و جز در خواب آرامش ندارد و اضطرابش متوقف نمی گردد.

این ترس دائمی که همواره در حالت جهل آدمیان نسبت به علل امور یعنی به اصطلاح در شرایط ظلمت و تاریکی همراه و ملازم آنهاست باید علت مشهودی داشته باشد؛ اما وقتی هیچ علت مشهودی در کار نباشد، نمی توان چیزی جز نیرو یا کارگزاری نامرئی را علت نیک بختی یا شور بختی آدمیان دانست. شاید به همین معنا بود که برخی از شاعران قديم مي گفتند كه خدايان در آغاز بهواسطهٔ ترس آدمي آفريده شدند؛ و اين گفته در مورد خدایان (یعنی خدایان متعدد اقوام غیریهودی) بسیار درست است. اما اعتقاد به وجود خداوندی یگانه، ابدی، نامتناهی و دارای قدرت مطلق بیشتر ناشی از میل آدمیان به شناخت علل اشیای طبیعی و خصوصیات و فعالیتهای گوناگون آنها بوده است، تا از ترس ایشان نسبت به حوادث احتمالی زمان آینده. زیرا هر کس از هر معلولی که واقع می شود، به علت فوری و بی واسطهٔ آن رجوع کند و سیس به علت آن علت بیندیشد و خود را عمیقاً در بحر تفحص 🗤 علل امور غوطهور سازد، سرانجام به این نتيجه خواهد رسيد که (همچنانکه حتی فيلسوفان بت پرست اذعان میکردند) لاجرم محرک اولیه یعنی علت ابدی و اولیهای برای همهٔ چیزها وجود دارد که همان چیزی است که آدمیان خداوند می خوانند: و آدمیان بدون نگرانی دربارهٔ سرنوشت و آیندهٔ خود چنین تأملاتي ميكنند؛ حال آنكه نگراني در اين باره معمولاً آدميان را دچار ترس ميسازد و ایشان را از جستجوی علل امور دیگر باز میدارد و در نتیجه ایشان را بر آن میدارد تا به تعداد خودشان شمار کثیری از ارباب انواع و خدایان بیافرینند.

و در مورد جوهر یا ذات عوامل نامرئی و موهومی که بدینسان در مخیله ساخته

علت طبیعی مذهب نگرانی نسبت به آینده است

و همین آدمیان را بر آن میدارد که از قدرت اشیای نامرئی بترسند

۱. Prometheus ، در اساطیر یونان، تایتان فرزند یاپتوس که آتش را از آسمان دزدید و به انسان داد\_م.

می شوند؛ آدمیان نمی توانند از طریق تفکر طبیعی جز به این تصور برسند که جوهر آنها ارواح را غیرمادی می شمارند با جوهر روح انسان یکی است، و روح انسان نیز با آنچه در رؤیا به هنگام خواب آشکار می شود و نیز با آنچه در آئینه به هنگام بیداری ظاهر می گردد، جوهری یگانه دارد؛ و چون آدمیان نمیدانند که چنین اشباحی چیزی جز ساختهٔ خیال نیستند پس گمان مىكنند كه أنها اجسام واقعى و خارجى باشند؛ و بنابراين أنها را روح مىخوانند؛ همچنانکه مردم لاتین زبان آنها را Imagines [صورت] و Umbrœ [سایه و شبح] مینامیدند و گمان میکردند که آنها روح یعنی اجسام اثیری رقیق و لطیفی باشند و بهعلاوه همان عوامل و نیروهای نامرئی مخوف را نیز روح می شمردند؛ با این تفاوت که این عوامل به دلخواه خود هر وقت بخواهند ظاهر یا نایدید می گردند. اما این تصور که چنین ارواحی غیرجسمانی یا غیرمادی باشند هیچگاه طبیعتاً به ذهن کسی خطور نمی کرد؛ زیرا اگر چه آدمیان ممکن است کلماتی متضاد مانند روح و غیرجسمانی را با هم به كار ببرند؛ ليكن هرگز نمي توانند مابهازاء و مصداق آنها را به تصور درآورند؛ و بنابراين کسانی که به واسطهٔ غور و تأمل به تصدیق وجود خداوند یکتا، نامتناهی، قادر و ابدی نایل میگردند، تنها قبول میکنند که وی غیرقابل درک و ورای هرگونه ادراکی است، نه آنکه بخواهند ماهیت خداوند را برحسب مفهوم روح غیرجسمانی تعریف کرده و سپس اقرار نمایند که تعریفشان غیرقابل درک است؛ و اگر هم ایشان چنین توصیفی از خدا به عمل می آورند نه از روی جزماندیشی و به منظور تبیین ماهیت وجود الهی بلکه از روی پارسایی و تقوا و به منظور تعظیم خدا با صفاتی است که معانی آنها حتی المقدور از مادیت اجسام عينى فاصله داشته باشد.

اما دربارهٔ طریقهای که به گمان آدمیان این عوامل نامرئی اثرات خود را باقی میگذارند یعنی اینکه چه علل بیواسطهای را در ایجاد وقایع به کار میگیرند، کسانی که مفهوم آنچه را که ما علیت میخوانیم نمیدانند (یعنی تقریباً همهٔ آدمیان) هیچ قاعدهٔ دیگری برای اظهارنظر جز این قاعده در دست ندارند که علتی را که در زمانی دیگر یا در زمانهای گذشته مقدم بر معلولی مشابه واقع شده است در نظر بگیرند و به خاطر بسپارند، بدون آنکه میان واقعهٔ مقدم و مؤخر وابستگی یا ارتباطی ملاحظه کنند؛ و بنابراین میخواهند براساس حوادثی که در گذشته رخ داده است وقوع وقایع مشابه در آینده را پیشبینی کنند؛ و به صورتی خرافی، از چیزهای بیربط و بی تأثیر انتظار دارند که موجب نیکبختی یا شوربختی کسان گردند: مثل یونانیان که برای پیروزی در جنگ لپانتو<sup>۱</sup> خواستار **فورمیوی**<sup>۲</sup> دیگری شدند؛ و یا مثل سپاه پومپه<sup>۳</sup> که برای پیروزی در

اما نمیدانند چگونه آنها تأثیر میگذارند

۱. Lepanto ، جزیرهای در یونان-م. ۲. Phormio ، نام قهرمان یکی از داستانهای ترنس که در سال ۱۶۱ ق.م نوشته شد-م. ۳. Pompe ، سردار رومی و از دشمنان قیصر-م. در باب انسان ۱۴۷

آفریقا، سیپیوی<sup>۱</sup> دیگری طلب کردند؛ و دیگران نیز از آن پس در مواردگوناگون همین کار را کردهاند. به همین شیوه آدمیان نیک بختی و اقبال خود را به حضور شخص خاصی و یا به اماکن خوش یمن یا بدشگون و یا به کلمات خاصی نسبت می دهند، به ویژه اگر نام خداوند در بین این کلمات باشد، چنانکه در سحر و جادوگری (یعنی در اوراد جادوگران) اعتقاد بر آن است که این گونه کلمات می توانند سنگی را به نان و یا قرص نانی را به انسان و یا هر چیز را به هر چیز دیگر تبدیل کنند.

سوم اینکه، ستایش و پرستشی که طبیعتاً آدمیان از قدرتهای نامرئی به عمل می آورند همانند همان احتراماتی است که نسبت به آدمیان دیگر ابراز می کنند: مثل و ارواح را چنان احترام اهدای هدایا، دعا و توسل، سپاسگزاری، تسلیم و اطاعت، خطاب محترمانه، رفتار متین، می گذارند که آدمیان را ادای سخنان مشخص و از پیش آماده شده و ادای سو گند (یعنی اطمینان دادن دربارهٔ عهد و پیمان خود به یکدیگر) با ذکر نام آنها. عقل هم بیش از این چیزی به آنها حکم نمی کند بلکه یا آنها را به ادامهٔ همان کارها وا مینهد و یا برای افزودن تشریفات بیشتر آنها را تشویق می کند تا به نظرات کسانی که به گمان ایشان از خودشان دانات تکیه کنند.

سرانجام، دربارهٔ اینکه چگونه قدرتهای نامرئی حوادث آینده و بهویژه خوشیمنی و یا بدیمنی آن حوادث و یا نتیجهٔ خوب یا بد آنها در هر مورد خاص را بر آدمیان معلوم میدارند، آدمیان طبعاً چیزی نمیدانند؛ الآ اینکه با حدس و تخمین حوادث زمان آینده و همهٔ حوادث مافوق طبیعی براساس حوادث زمان گذشته نه تنها حوادث اتفاقی در یکی دو مورد را علامت وقوع را به آنها نسبت میدهند حوادث مشابه در آینده می شمارند بلکه حدس و تخمین کسان دیگری را نیز که مورد

پس تخم طبیعی دین از این چهار چیز تشکیل گردیده است: عقیده به ارواح، جهل چهار چیز تخم طبیعی نسبت به علل ثانویه، احترام به آنچه برای آدمیان ترس آور است و پذیرفتن امور اتفاقی و دیناند تصادفی به عنوان نشانهٔ دائمی وقوع آنها در آینده. و دین به علت خیالات، پیشداوری ها و امیال و هیجانات گوناگون آدمیان، به صورت مناسک و مراسمی چنان پیچیده و گوناگون درآمده است که معتقدات و مراسم مورد قبول یکی اغلب برای دیگری خنده آور است.

زیرا تخم دین را دو گروه از آدمیان آبیاری کردهاند. یک دسته کسانی هستند که آن را پرورش تخم دین به اشکال بر طبق عقاید ساختگی خود پرورش دادهاند؛ دسته دیگر آن تخم را بر طبق فرمان و مختلف راهنمایی خداوند رشد دادهاند. اما هر دو گروه تخم دین را به این منظور پرورش دادهاند تا پیروان خود را برای فرمانبرداری، رعایت قوانین، حفظ صلح، احسان و نوعدوستی و جامعهٔ مدنی هر چه آماده تر سازند. بنابراین مذهب نوع اول جزئی از سیاست در بین

۱. Scipio: سیپیو آملیانوس افریکانوس (ق.م ۱۲۹–۱۸۵)، سردار رومی که در سال ۱۴۶ ق.م کارتاژ را ویران کرد\_م.

آدمیان است و ادای تکالیفی را که یادشاهان این جهان از اتباع خود انتظار دارند به ایشان آموزش می دهد. و مذهب نوع دوم سیاست الهی است و حاوی احکامی برای کسانی است که خود را اتباع مملکت خداوندی می شمارند. همهٔ بنیانگذاران دولتها و قانونگذاران اقوام غیریهودی از دستهٔ اول بودند؛ و از جمله گروه دوم ابراهیم، موسی و منجی مقدس ما [عیسی مسیح] بودهاند که قوانین مملکت خداوندی را بر ما ارزانی داشتهاند. و در مورد آن بخش از مذهب که حاوی عقاید مربوط به قدرتهای نامرئی است عقايد بيهودة اقوام غيريهود [باید گفت که] چنین قدرتهایی، در میان اقوام غیریهود در سرزمینهای مختلف، خدایان و شیاطین خوانده می شدند و نامهایی از آن خود داشتند و شعرای آن اقوام آن قدرتها را زنده و تحت تسخیر روحی خاص میدانستند. مادة بي شكل جهان خدايي بود به نام كانوس ( [خلأ اولية عالم]. آسمان، دریا، ستارگان، آتش، زمین، باد همگی از خدایان بودند. مردان، زنان، يرنده، تمساح، گوساله، سگ، مار، يباز [و] تره همگي الوهيت داشتند. بهعلاوه آنها همهٔ اماکن را پر از ارواحی میدانستند که شیطان میخواندند؛ دشتها را خدایانی با شاخ و پای بز یا دیوان آدمی صورت ، و جنگلها را الهههای گوش بزی و حوریان جنگلی؛ و دریا را الهههای **دریایی با پای ماهی مانند<sup>0</sup> و دیگر حوریان؛ و هر رود و** چشمه ای را روحی هم نام آن و حوریان دیگر؛ و هر خانه ای را **(رواح اجداد نگریب**ان<sup>ع</sup> یا ارواح آشنا؛ و هرکسی را جن و همزاد نگهبان<sup>۷</sup> خود او؛ و دوزخ را ارواح و صاحب منصبان روحانی مانند ناظران ارواح جهنمی م و سگهای سهسر نگهبان جهنم و خدایان مار گیسوی دنیای مردگان ۱۰؛ و همهٔ اماکن را شب هنگام غول ها و اجنه ۱۱ و ارواح شبگرد ۱۲ و اشباح مردگان و خیل بسیاری از اجنه و لولوها پر میکردند. آنها همچنین به اعراض و کیفیات صرف و سادهای مانند زمان، شب، روز، صلح، توافق، عشق، جنگ، فضیلت، افتخار، تندرستی، زنگزدگی، تب و مانند آنها الوهیت نسبت داده و برای آنها یـرستشگاههایی میساختند؛ و وقتی برای چنین چیزهایی و یا بر ضد آنها ورد میخواندند، چنان رفتار میکردند که گویی ارواحی بدان اسامی وجود دارند و در بالای سر ایشان در پروازند و خیری را که برای آن دعا می خواندند از آسمان فرو می فرستند و یا از نزول شرور در پاسخ به آن ادعیه جلوگیری میکنند. آنها همچنین ذوق و قریحه خود را

Chaos 2. Pan, Panises
 ۲. Chaos 2. Pan, Panises
 ۲. Chaos در اساطیر یونان خدای جنگلها که نیمی انسان و نیمی حیوان بود.م.
 Fawnes 5. Tritons 6. Lares
 7. Genius 8. Charos 9. Cerberus
 ۲. Larvae 12. Lemures

با نام الهمهای دانش و هنر<sup>1</sup> و جهل خود را با نام نیروی قضا و قدر، و شهوات خود را با نام خدای عشق<sup>۲</sup>، و خشم خود را به نام خدایان انتقام و مجازات، و اعضای اسفل خود را با نام خدای تولیدمثل<sup>۳</sup> باز میخواندند و آلودگیهای شبانه خود را به بختکهای نر و ماده<sup>۴</sup> نسبت میدادند: تا آنجاکه هیچ شخصیتی در شعر شعرا نبود که آنها آن را به صورت یکی از خدایان یا شیاطین در نیاورده باشند.

همان مؤسسین مذاهب اقوام غیریهود با توجه بهدلیل دوم پیدایش مذاهب [از دلایل چهارگانهٔ بالا] یعنی جهل آدمیان نسبت به علل و در نتیجه تمایل آنها به اِسناد بخت و اقبال خویش به عواملی که هیچگونه وابستگی و ارتباطی میان آنها و بخت و اقبالشان وجود نداشت، از فرصت استفاده کردند و بهجای علل ثانویه نوعی خدایان ثانویه و کمکی را معرفی و بر ذهن ناآگاه ایشان تحمیل نمودند؛ چنانکه علت باروری [زنان] را به ونوس [الههٔ زیبایی] و علت دانش و هنر را به **آیولو**؛ و [علت] ظرافت و مهارت را به عطاره [ ربالنوع سخنوری] ؛ علت باد و طوفان را به **آیوس<sup>6</sup>، و** علل پدیدههای دیگر را به خدایان دیگر نسبت میدادند: تا بدانجا که در میان بت پرستان به تعداد انواع کارها انواعی از خدایان وجود داشت.

و قانونگذاران اقوام غیریهود به آیینهای پرستشی که آدمیان به صورت طبیعی درخور خدایان خود میدانستند، یعنی اهدای هدایا، ادای نماز، سپاسگزاری و غیره که پیش تر ذکر شد، شیوهٔ بت پرستی خودشان را چه در قالب تصویر و چه در شکل تندیس افزودند؛ و منظور آن بود که مردم نادان (یعنی اغلب یا اکثریت مردم) با این تصور که خدایانی که آن تصاویر و تندیسها برای نمایش آنها ساخته شده بودند در واقع در درون آنها جای دارند و یا به اصطلاح در درون آنها خانه کردهاند، هر چه بیشتر از آن خدایان بترسند؛ و همچنین [همان قانونگذاران] زمینها و خانهها و مناصب و درآمدهایی را وقف خدایان کردند و آنها را از حیطهٔ استفاده آدمیان خارج ساختند یعنی آنها را بهبتهای خویش تخصیص داده و به اینگونه تقدیس مینمودند، چنانکه در مورد غارها، بیشهزارها، جنگلها، کوهستانها و جزایر چنین کردند. همچنین آنها به خدایان خود نهتنها گاه صورت آدمی و گاه صورت جانور و هیولا میبخشیدند بلکه قوا و هیجانات آدمیان و جانوران همچون حس، کلام، قوهٔ جنسی، شهوت و قوهٔ زاد و ولد را نیز بدانها

- ۲. Cupid، خدای عشق در اساطیر رومی..م.
- ۳. Priapus ، در اساطیر یونان خدایی که سمبل تولید جنسی در مردان بود..م.
- ۴. Incubi و Succubae ، شیاطین نر و مادهای که با آدمیان خفته عشقبازی میکنند.م.
  - ۵. Æolus، خدای باد. ـ م.

۱. Muses، در اساطیر یونانی دختران نهگانهٔ زئوس که نگهبان و مشوق شعر و موسیقی و دیگر رشتههای دانش و هنر بودند\_م.

نسبت میدادند (و این کار را نه تنها با آمیزش دادن خدایان با یکدیگر برای ازدیاد نوع آنها بلکه از طریق آمیزش دادن خدایان با مردان و زنان نیز انجام دادهاند تا خدایان دورگه و همچنین افراد اهل بهشتی چون باکوس<sup>۱</sup> و هرکول و دیگران را به وجود آورند.) و علاوه بر این، خشم، انتقام جویی و دیگر هیجانات موجودات زنده، و اعمال ناشی از آن هیجانات مانند فریبکاری، دزدی، زنا، لواط و هر رذیلت و شرارتی راکه نشانهٔ قدرت یا مایهٔ لذت تلقی شود، و نیز تمامی گناهان آدمیان به ویژه بیشتر گناهان غیرقانونی یا غیراخلاقی را به خدایان خود نسبت میدادند.

سرانجام، همان مؤسسين مذاهب اقوام غيريهود بعضاً براساس تجربة دروغين و بعضاً بر پایهٔ وحی دروغین، برای پیشبینی حوادث و وقایع زمان آینده، که در حقیقت حدسیاتی میتنی بر تجربهٔ زمان گذشتهاند، شیوههای خرافی بیشمار دیگری بهمنظور غب گوبی افزودند، و به آدمیان القاکردند که یا باید سرنوشت آیندهٔ خود را در سخنان و یاسخهای میهم و بے معنای کاهنان [معابد] دلفی ، دلوس ، آمون کو دیگر معابد پیشگویان نامدار بجویند؛ که عمداً پاسخهای مبهم میدادند تا به هر صورت درست از کار درآید؛ و این سخنان نیز بهواسطهٔ بخارات مستکنندهٔ داخل معبد از نوعی که در غارهای گوگرددار بسیار فراواناند، نامفهوم و بیمعنا می شدند؛ و یا اینکه می بایست سرنوشت آیندهٔ خود را در نوشته های زنان غیب گویی جویا شوند که از پیشگویی های آنها در عصر جمهوری روم کتابهای مشهوری فراهم آمده بود (احتمالاً همانند پیشگوییهای نوسترا داموس<sup>۵</sup> بهنظر میرسد که قطعات پراکندهای که اکنون از آنها موجود است در اعصار بعدی جعل شده باشد)؛ و یا سرنوشت آیندهٔ خود را در سخنان بی معنای دیوانگانی بجویند که گفته می شد روحی الهی وجودشان را تسخیر کرده است؛ و این حالت تسخیر روح را ایشان جذبه و شیفتگی میخواندند؛ و اینگونه ییشگویی حوادث غیبگویی<sup>ع</sup> یا آیندهبینی به شمار می رفت؛ و یا سرنوشت آیندهٔ خود را در رؤیت ستارگان به هنگام طلوع بجویند که طالع بینی <sup>۷</sup> خوانده می شد و بخشی از علم ستاره شناسی رایج به شمار می رفت؛ و یا آن را در امید و بیم خود شان بیابند که فال بینی ^ یا حس پیشگویی<sup>°</sup> خوانده میشد؛ و یا در پیشگوییهای جادوگرانی که مدعی توانایی

۳. Delos از جزایر دریای اژه و از مراکز قدیمی حیات مذهبی\_م.

- ۴. Ammon، واقع در شرق رود اردن. م.
- ۵. Nostradamus (۵۰۳–۱۵۶۶)، منجم و ستاره شناس فرانسوی۔م.
- 7. Horoscopy 8. Thumomancy
- 9. Presage

6. Theomancy

۱. Bacchus ، ربالنوع شراب..م.

۲. Delphi ، مهمترین معبد یونان قدیم و مقر هاتف آپولو۔م.

ارتباط با مردگان بودند، بجویند که ارتباط با ارواح (، احضار روح و افسونگری خیوانده می شد و خود تنها چشمیندی و تردستی و دغلبازی چندنفری است؛ و یا در پروازهای تصادفی و یا دانه دادن به پرندگان که تفأل<sup>۲</sup> خوانده می شود، بجویند؛ و یا در امعا و احشای حیوانات قربانی شده بیابند که پیشگویی از روی امعای حیوان <sup>۳</sup> خوانده می شد؛ و یا در خواب و رؤیا؛ یا در غارغار کلاغ سیاه یا چهچهٔ پرندگان؛ و یا در وجنات و خطوط چهرهٔ خود بجویند که قیافه شناسی خوانده می شد؛ یا از طریق کف بینی و خواندن خطوط دست بیابند که به سخن غیررسمی فال<sup>6</sup> خوانده می شد؛ و یا در وجود حیوانات عجیب و غريب، يا حوادث غيرعادي مانند خسوف وكسوف، ظهور ستارههاي دنبالهدار و شهابهای نادر، زمین لرزه، سیل، تولد کودکان عجایبی، و نظیر اینها بجویند که [يندهبيني<sup>2</sup> و علم به علائم [ينده<sup>7</sup> خوانده مي شد، زيرا تصور مي رفت كه اين حوادث وقوع مصبیتی بزرگ را از پیش خبر میدهند؛ وگاه هم سرنوشت خود را در صرف قرعه کشی مانند «شیر یا خط»<sup>۸</sup>، شمردن سوراخهای غربال، تورق و تفال در اشعار **هومر و وبرژیل؛** و تصورات بيهودة بي شمار ديگري مانند اينها بيابند.

بدین سان آدمیان به سهولت سخنان کسانی را که اعتماد ایشان را جلب کردهاند، باور میکنند و چنان کسانی می توانند با آرامی و زبردستی از ترس و جهل ایشان بهرهبرداری کنند.

و بنابراین نخستین بنیانگذاران و قانونگذاران دولتها در میان اقوام غیریهودی که اهداف آنها صرفاً نگهداشتن اتباع در حال اطاعت و حفظ صلح بود، در تمامی ممالک مراقبت مي نمودند كه: اولاً، اعتقادي را در اذهان اتباع خود تعبيه كنند تا احكامي را كه خودشان در مورد مذهب صادر کرده بودند ناشی از تدبیر و تمهید ایشان تلقی نکرده دسایس مؤسسان مذاهب بلکه منبعث از احکام یکی از خدایان یا ارواح به شمار آورند؛ و یا در غیر این صورت چنین وانمود می کردند که خود ایشان سرشتی والاتر از سرشت آدمیان فانی دارند، تا بدان وسیله قوانین خود را به سهولت بیشتری تبلیغ کنند: بنابراین نومایومیلیوس <sup>۹</sup> مدعی بود که مراسمی را که در بین رومیان رایج ساخته بود، از الههٔ [موسوم به] اگریا ۱۰ دریافت کرده است؛ و نخستین یادشاه و بنیانگذار مملکت پر مدعی بود که او و همسرش فرزندان خورشید بودند؛ و محمد برای آنکه دین خود را استوار سازد، مدعی بود که ملاقات هایی با روحالقدس در هیئت کبوتری، داشته است. دوم اینکه [بنیانگذاران مذکور] سعی در

> 1. Necromancy 2. Augury 3. Aruspicina

4. Metoposcopy

7. Ostenta

6. Portenta

شركآميز

- 8. Cross and pile
- ۹. Numa Pompilius ، یکی از هفت سلطانی که پیش از تأسیس جمهوری در روم حکومت کردند.م.

· ۱. Egeria، در اساطیر رومی الههای که مشاور نوما دومین یادشاه روم بود.م.

<sup>5.</sup> Omina

القای این عقیده نمودند که آنچه از نظر قوانین ممنوع است در نزد خدایان نیز ناخوشایند به شمار می رود. سوم اینکه مراسم، ادعیه، قربانی ها و جشن هایی را مقرر داشتند تا آدمیان را معتقد سازند که می توان به واسطهٔ آنها خشم خدایان را فرو نشاند؛ و نیز مدعی بودند که شکست در جنگ، شیوع بیماری، زمین لرزه و بدبختی هر آدمی از خشم خدایان ناشی می شود؛ و خشم خدایان نیز از غفلت مردمان در پرستش آنها و فراموش کردن و یا درست در نیافتن آیین های پرستش نشئت می گیرد. وگرچه در نزد رومیان باستان آدمیان از انکار آنچه شاعران دربارهٔ دردها و لذت های اخروی نوشته اند منع نمی شدند و گرچه چنین اعتقادی را بسیاری از صاحب نظران وزین در سخنرانی های خود آشکارا به ریشخند می گرفتند، اما خود آن عقیده همواره بیشتر مورد قبول بود تا عکس آن.

و [آن بنیانگذاران] به واسطهٔ چنین اقداماتی و در جهت دستیابی به هدف خود (که صلح و آرامش دولت بود) به این نتیجه رسیدند که اگر مردم بدبختی های خود را ناشی از غفلت یا اشتباه خودشان نسبت به آیین ها و یا نافرمانبرداری از قوانین بدانند در آن صورت آمادگی کمتری برای شورش بر ضد حکام خود خواهـند داشت و چون مردم به واسطهٔ زرق و برق و سرگرمی ها و جشن ها و بازی های عمومی که به افتخار خدایان برگزار شود، مشغول گردند، در آن صورت تنها شرط جلوگیری از سروصدا و آشوب آنان بر ضد دولت، تأمین معاش ایشان خواهد بود. و بنابراین رومیان که بخش اعظم جهان شناخته شده در آن روزگار را فتح کرده بودند، هرگونه مذهبی را در شهر رم به دیدهٔ اغماض و تساهل مینگریستند مگر آنکه آن مذهب حاوی اصولی ناسازگار با حکومت مدنی و غیردینی آنها می بود؛ همچنین در هیچ کتابی ذکر نشده است که در آن شهر مذهبی ممنوع بوده باشد، مگر مذهب یه ودیان، که (چون خود را قوم خاص خداوند می داوند

اما هر جا که خداوند خودش از طریق وحی و الهام مافوق طبیعی دینی را تأسیس کرد، در همانجا نیز برای خود سلطنتی خاص برقرار ساخت، و قوانینی در باب رفتار آدمیان نسبت به خودش و نیز رفتار ایشان نسبت به یکدیگر مقرر کرد؛ و بدینسان در مملکت خداوندی سیاست و قوانین مدنی جزئی از دین هستند و بنابراین تفکیک اقتدار دنیوی و روحانی در آن معنایی ندارد. درست است که خداوند پادشاه کل زمین است اما همچنین می تواند پادشاه ملتی خاص و برگزیده باشد؛ و میان آن دو مغایرتی نیست، همچنانکه کسی که در عین حال فرماندهی کل ارتشی را در دست دارد می تواند هنگ یا گردانی مخصوص خویش نیز داشته باشد. خداوند به موجب قدرت خویش پادشاه کل زمین است؛ اما به موجب عهد و میثاقی معین پادشاه قوم برگزیدهٔ خویش می شود ولی

دین راستین و قوانین مملکت خداوند

میثاق جای دیگری را در این رساله در نظر گرفتهایم.

از بسط و گسترش دین به سهولت می توان دلایل تجزیهٔ آن را به ریشهها و اصول فصل ۳۵ علل تغییر اولیهاش که صرفاً اعتقاد به الوهیت و قدرتهای نامرئی و مافوق طبیعی است، دریافت؛ و در مذهب این اعتقاد را نمی توان هرگز کاملاً از سرشت و نهاد آدمی زدود؛ بلکه در هر زمان دینهای جدیدی دوباره از درون همان اصول اولیه می جوشند و از طریق آموزش کسانی که در چنین زمینهای صاحب نام و اعتبار هستند، گسترش می یابند.

> زیرا با توجه به آنکه همهٔ ادیان در اصل مبتنی بر ایمان جمعی از مردم به شخصی هستند که نه تنها مردی دانا و خردمند بهنظر میرسد و میکوشد تا سعادت ایشان را تأمین کند بلکه به علاوه انسانی مقدس به شمار میرود که خداوند از سر لطف و مرحمت ارادهٔ خویش را از طریق او به شیوه ای مافوق طبیعی اعلام می دارد؛ پس از اینجا لاجرم چنین برمی آید که وقتی کسانی که ادارهٔ امور دینی را در دست دارند، در دانایی و خردمندی و یا صداقت و دلبستگی آنان به دین تردید کنند؛ و یا آینکه خود آنان نتوانند نشانه ای از وحی و الهام از خود بروز دهند؛ در آن صورت مذهبی که خواستار برپانگهداشتن آن هستند، نیز باید مورد تردید قرار گیرد؛ و چنین مذهبی (اگر ترس از قدرت حکام مدنی در کار نباشد) قطعاً نفی و رد می شود.

آنچه آوازهٔ دانایی و خردمندی کسی را که دینی را تأسیس میکند و یا به دینی که پیش تر تأسیس شده چیزی می افزاید، از میان می برد، تبلیغ عقیده ای متضمن تضاد تبلیغ عقیدهٔ محال و ناممکن است: زیرا دو قضیهٔ متضاد نمی توانند هر دو درست باشند؛ و بنابراین تبلیغ اعتقاد به آنها دلیل بر جهل است و نادانی گوینده را برملا می سازد و سخنان او را دربارهٔ هر چیز دیگری که به عنوان الهام ماوراء طبیعی عرضه شود نیز بی اعتبار می سازد؛ البته آدمی می تواند الهاماتی مافوق عقل طبیعی دریافت کند ولی دریافت الهاماتی بر ضدعقل طبیعی ممکن نیست.

آنچه آوازهٔ صداقت را از بین میبرد انجام یا بیان چیزهایی است که نشان میدهند که ارتکاب اعمالی مغایر با واعظان خود به عقیدهای که برای مردم تبلیغ میکنند، پایبند نیستند؛ چنین اعمال یا مذهبی که خود تأسیس گفتههایی موجب فضاحت و رسوایی میشوند زیرا همچون موانع راه موجب سقوط آدمیان در طریق دین میگردند؛ همچنانکه بیعدالتی، بیرحمی، بیحرمتی به مقدسات، آزمندی و تجمل پرستی نیز چنان عاقبتی دارند؛ زیراکیست که باور کند که کسی که اعمالش عموماً از چنین انگیزههایی سرچشمه میگیرند، به وجود قدرتی نامرئی معتقد باشد و به همان سان که دیگران را به خاطر گناهان کوچک تر از آن می ترساند، خود از آن بترسد؟

> آنچه آوازهٔ دلبستگی به دین را از بین میبرد، کشف اغراض خصوصی است؛ مثل آنکه از دیگران اعتقاد به عقیدهای را بخواهند که واقعاً یا ظاهراً موجب کسب سلطه، ثروت،

حیثیت یا لذت انحصاری یا خاصی برای خودشان گردد. زیرا آدمیان وقـتی بـهواسـطهٔ چیزی برای خود سودی تحصیل میکنند این کار را نه بهخاطر عشق به دیگـران بـلکه بهخاطر خودشان انجام میدهند.

سرانجام شاهدی که آدمیان میتوانند در اثبات رسالت الهی خود بیاورند، نمیتواند فقدان شواهد مؤید معجزات هیچ چیز دیگری جز انجام معجزات یا پیشگویی درست (که خود معجزهای است) و یا تأمین سعادتی خارق العاده باشد. و بنابراین، وقتی به آن قسمت از اصول دین که از جانب کسانی که صاحب معجزات بودند، عرضه شده است، اصولی از جانب کسانی افزوده گردیده که رسالتشان مبتنی بر معجزه نبوده است، [این اصول] تنها بههمان اندازهای موجب ایمان و اعتقاد میگردد که رسوم و قوانین سرزمین های مختلف برای مردمان آنها موجد ایمان است. زیرا چنانکه اهل تمیز برای اثبات امور طبیعی شواهد و دلایل طبیعی طلب میکنند؛ در امور ماوراء طبیعی نیز آدمیان علائم و دلایل ماوراء طبیعی (یعنی همان معجزات) طلب مینمایند تا آنکه باطناً و قلباً قانع شوند.

کل دلایل تضعیف ایمان آدمیان را میتوان در مثال های زیر آشکارا مشاهده کرد. نخست نمونهٔ بنی اسرائیل را می آوریم که وقتی موسی که دعوت خود را با انجام معجزاتی و نیز با راهنمایی درست ایشان برای خروج از مصر اثبات کرده بود، تنها به مدت چهل روز سفر خروج ۲۲:۱/۳ غایب شد، ایشان از پرستش خداوند راستینی که موسی معرفی نموده بود سرباز زدند؛ و با ساختن گوسالهای زرین به عنوان خدای خویش به رسم بت پرستی مصریان بازگشتند، درحالی که به تازگی از آن رهایی یافته بودند. و نیز پس از آنکه موسی، هارون، یوشع و کل کتاب دوم قضات ۲:۱۱ آن نسلی کـه شاهد کـارهای عظیم خداوند در بین بنی اسرائیل بودند، مردند، نسل دیگری پدید آمد و بعل<sup>۱</sup> را پرستش نمود. بنابراین با نقصان معجزات ایمان نیز نقصان یافت.

کتاب اول شموئیل ۸:۳ همچنین وقتی فرزندان شموئیل که از جانب پدر خود در بئیر شبع<sup>۲</sup> به حکومت منصوب شده بودند، رشوه گرفتند و ناعادلانه قضاوت کردند، قوم بنی اسرائیل از اینکه سلطنت خداوند بر خود را به شیوه ای متفاوت از سلطنت او بر دیگر اقوام بپذیرند، سرباز زدند؛ و بنابراین از شموئیل درخواست کردند که به شیوهٔ اقوام دیگر پادشاهی برای آنها برگزیند. بدین سان با نقصان عدالت، ایمان نیز نقصان یافت: تا آنجا که آنها خداوند را از مقام فرماندهی بر خود عزل کردند.

وگرچه با تأسیس دین مسیح معابد کاهنان غیبگو در سراسر امپراتوری روم تعطیل شد و شمار مسیحیان بهواسطهٔ وعظ و تبلیغ حواریون و مبلغین انجیل همهروزه و در

۲. Baal والاترین خدا در بین برخی اقوام سامی عهد باستان: خدای خورشید و تولید مثل.م. 2. Bersabee همه جا به شیوهای شگفتانگیز افزایش یافت؛ اما قسمت عمدهای از آن پیروزی را می توان به درستی معلول وضعیت حقارت آمیزی دانست که روحانیون اقوام غیریهودی آن زمان خود به علت بی تقوایی، آزمندی و زدوبند با شهریاران بر سر خویش آورده بودند. و همچنین مذهب کلیسای روم بعضاً به همان دلیل در انگلستان و بسیاری از نقاط عالم مسیحیت منسوخ گردید؛ زیرا نقصان فضیلت در بین پیشوایان دینی موجب نقصان ایمان در میان مردم می گردد؛ و علت دوم [زوال کلیسا] ورود فلسفه و آیین ارسطو در دین به سعی مدرسیون بود که در نتیجهٔ آن تناقض گویی ها و اندیشههای بیهوده و باطل چندان رواج یافت که پیشوایان روحانی را به جهالت و فریبکاری نامبردار ساخت و مردم را بر آن داشت که یا برخلاف میل شهریاران خود بر علیه کلیسا قیام کنند (چنانکه در فرانسه و هلند اتفاق افتاد) و یا با اراده و میل پادشاهان خود و همراه با ایشان بر کلیسا بشورند (چنانکه در انگلستان رخ داد).

سرانجام از جمله اصولی که کلیسای روم برای رستگاری لازم دانسته است، اصول بسیاری آشکارا به سود پاپ و پیروان روحانی او در سرزمین های شهریاران مسیحی دیگر تمام می شوند، تا آنجا که اگر آن شهریاران با یک دیگر در حال رقابت نمی بودند می توانستند بدون جنگ و زحمت قدرت خارجی را یکسره از میان ببرند، چنانکه در انگلستان از میان برداشته اند. زیراکیست که در نیابد که اعتقاد به اینکه اقتدار یادشاه تنها در صورتی ناشی از مسیح است که اسقفی بر سر او تاج بگذارد، به نفع چه کسی تمام می شود؟ و اینکه یادشاه اگر پیشوای دینی باشد نمی تواند همسر بگیرد؟ و یا اینکه داوری در این باره که شهریاری اصل و نسب مشروع دارد یا نه، باید از جانب مقامات روم صورت گیرد؟ و یا اینکه اگر دادگاه روم یادشاهی را بدعتگذار بداند اتباع او از فرمانبرداریاش معاف می شوند؟ و یا اینکه یادشاهی (مانند شیلیریک ( یادشاه فرانسه) ممکن است بی هیچ دلیلی از جانب پایی (مانند پاپ زکریا<sup>۲</sup>) خلع گردد و مملکتش به یکی از اتباعش اعطا شود؟ و یا اینکه رسیدگی به دعاوی کیفری در مورد مقامات روحانی و راهیان، در هر کشوری که باشد، از حدود صلاحیت و قدرت یادشاه آن کشور خارج باشد؟ و پاکیست که در نیابد که عواید ناشی از مراسم مقدس خصوصی و درآمد مربوط به تصفیهٔ روح در عالم برزخ همراه با دیگر منافع خصوصی که رویهمرفته برای ضایعکردن زنده ترین ایمانها هم کافی هستند، به نفع چه کسانی تمام می شود؟، البته در صورتی که (چنانکه گفتیم) حکام مدنی و رسوم رایج خود پشتوانهٔ چنان عقیدهای نباشند بلکه مبنای آن، اعتقاد مردم به قداست، دانایی و پرهیزگاری پیشوایان دینی باشد. بنابراین می توان همهٔ تغییرات مذهب را

۱. Chilperique (۵۸۴-۵۳۹)، از پادشاهان سلسله فرانکها در آلمان و فرانسه.م.

در جهان تنها به یک علت نسبت داد و آن اعمال نفرتانگیز روحانیون نه تنها در کلیسای كاتوليك بلكه حتى در كليسايي است كه عمدتاً مسئول جنبش اصلاح دين بوده است.

برابرند

ادمیان به حکم طبیعت – طبیعت آدمیان را از نظر قوای بدنی و فکری آنچنان برابر ساخته است که، گرچه گاه کسی را می توان یافت که از نظر بدنی نیرومند تر و از حیث فکری باهوش تر از دیگری باشد، اما يا اين حال وقتي همهٔ آنها يا هم در نظر گرفته مي شوند، تفاوت ميان ايشان آن قدر قابل ملاحظه نیست که براساس آن کسی بتواند مدعی امتیازی برای خودش گردد درحالی که دبگری نتواند به همان میزان ادعای چنان امتیازی داشته باشد. زیرا از نظر قدرت جسمانی، ناتوان ترین کس هم به اندازهٔ کافی نیرومند است تا نیرومندترین کس را یا از طریق توطئهٔ نهانی و یا از طریق تبانی با کسان دیگری که همراه با او در معرض خطر واحدى قرار داشته باشند، بكُشد.

و از نظر قوای فکری (قطعنظر از دانشهای میتنی بر کلام و بهویژه مهارت دستیابی به قواعد عام و خطانایذیر که علم خوانده می شود و اندکی از مردمان آن هم در اندکی از چیزها از آن برخوردارند، زیرا قوهای جبلی نیست که مادرزاد باشد و یا مانند دوراندیشی ـ قومای نیست که وقتی در طلب چیز دیگری باشیم خود بهخود بهدست آید) در مقایسه با قدرت [جسمانی] برابری بیشتری در میان آدمیان مشاهده میکنیم. زیرا دوراندیشی همان تجربه است و افراد در طی مدت زمان برابری، تجربهٔ یکسان و برابری در اموری بهدست می آورند که به یک میزان آن را تجربه کرده باشند. آنچه احتمالاً موجب میگردد تا آدمیان برابری خود را از این لحاظ نیذیرند تنها تصور خودیسندانه آنها دربارهٔ دانایی و درایت خودشان است؛ و تقریباً همهٔ آدمیان گمان میکنند که نسبت به عوامالناس دارای درجهٔ بالاتری از عقل و درایت هستند: یعنی نسبت به همهٔ آدمیان به استثنای خودشان و شمار اندک دیگری که به واسطهٔ شهرتشان و یا به دلیل موافقتشان با نظر ایشان مورد تأیید باشند. زیرا طبیعت آدمیان چنان است که هر قدر هم دیگران را با ذوق تر، بلیغ تر و داناتر از خود بدانند، باز هم اغلب مردم را بهاندازهٔ خود خردمند و دانا نمی شمارند؛ زیرا عقل و درایت خود را از نزدیک مشاهده میکنند و عقل و خردمندی دیگران را از دور. اما همین خود ثابت میکند که آدمیان از حیث عقل و درایت نه نابرابر بلکه برابرند، زیرا معمولاً در اثبات توزیع عادلانه و برابر هر چیزی هیچ دلیلی بهتر از این نیست که هر کس از سهم خویش خرسند باشد.

از همین برابری آدمیان در توانایی، برابری در امید و انتظار برای دستیابی به اهداف ناشی میشود. و بنابراین اگر دو کس خواهان چیز واحدی باشند که نتوانند هر دو از آن بهرممند شوند، دشمن یکدیگر میگردند، و در راه دستیابی به هدف خویش (که اصولاً صیانت ذات و گاه نیز صرفاً کسب لذت است) میکوشند تا یکدیگر را از میان بردارند یا منقاد خویش سازند. هم از این روست که وقتی شخص متجاوزی تنها باید از قدرت و مقاومت شخص واحد دیگری هراسناک باشد؛ اگر یکی از آن دو منصب و جایگاه امن و آسودهای برای خود ایجاد کند و یا داشته باشد و از آن بهرهبرداری نماید، ممکن است دیگران نیروهای خود را یکپارچه کنند تا اموال آن کس را بگیرند و او را نهتنها از حاصل کارش بلکه از حیات و آزادیاش نیز محروم سازند. و چنین مهاجمی هم خود در معرض خطر مشابهی قرار میگیرد.

و پیش دستی یا سبقت گرفتن معقول ترین راه برای هر کس برای گریز از این حالت ترس متقابل و تأمین امنیت است. یعنی هر کس باید از طریق زور یا تزویر بر همهٔ آدمیان تا آنجا که می تواند سلطه و سروری بیابد، تا حدی که دیگر هیچ قدرتی به اندازهٔ کافی نیرومند نباشد که وی را در خطر بیفکند. و این خود صرفاً لازمهٔ صیانت ذات آدمی است و عموماً مجاز است. همچنین چون همواره کسانی وجود دارند که قدرت خود را در تجاوز و تعدی می بینند و از آن لذت می برند و اعمال تعدی آمیز خود را بیش از آنچه واز ترس جنگ برمی خیزه لازمهٔ تأمین امنیت خودشان است پی می گیرند؛ پس اگر دیگران که برعکس آن کسان، خرسندند که از روی تواضع از حدود خود خارج نشوند، از طریق تهاجم و تعدی قدرت خود را افزایش ندهند، در درازمدت نخواهند توانست تنها از طریق تهاجم و تعدی قدرت بیاورند. و در نتیجه چنین افزایش سلطه ای بر روی دیگران چون لازمهٔ صیانت ذات آدمی است، باید مجاز باشد.

> همچنین آدمیان، وقتی قدرتی در کار نباشد که آنها را در حال ترس و احترام کامل نسبت به یکدیگر نگه دارد، از معاشرت و مصاحبت یکدیگر لذتی نمی برند (بلکه برعکس بسیار ناراحت می شوند). زیرا هر کسی می خواهد که دوستش برای او به همان میزان ارج و قدر قائل شود که او خود برای خویشتن قائل است: و اگر نشانه ای از تحقیر یا اهانت نسبت به خود مشاهده کند طبیعتاً می کوشد تا جایی که شهامت دارد از طریق آسیب رساندن به کسانی که او را خوار می شمارند، آنها را وادار کند که برای وی قدر و ارزش بیشتری قائل شوند؛ و ضمناً درس عبرتی هم به دیگران بدهد. (و چنان شهامتی در بین کسانی که تابع هیچ قدرت عمومی نباشند تا آنها را در حالت صلح و آرامش نگه دارد تا بدان پایه است که می توانند یکدیگر را نابود کنند).

> بنابراین در نهاد آدمی سه علت اصلی برای کشمکش و منازعه وجود دارد. نخست رقابت؛ دوم ترس؛ سوم طلب عزّت و افتخار.

ترس از یکدیگر است

نتيجة برابري

مىيابد

علت اول آدمیان را برای کسب سود؛ علت دوم برای کسب امنیت؛ و علت سوم برای کسب اعتبار و شهرت به تعدی وامی دارد. گروه نخست [سودجویان] زور و خشونت به کار می برند تا بر دیگران و نیز بر زنان، فرزندان و احشام ایشان سروری پیداکنند؛ علت دوم معطوف به دفاع و حراست [از دستاوردها] است وگروه سوم بهخاطر چیزهای بی اهمیت و بهارزش مثلاً بر سر حرف یا لبخندی یا عقیدهٔ متفاوتی و یا تحقیری که مستقیماً در حق شخص خودشان و یا بالواسطه در حق خویشان، دوستان، ملت، حرفه، و یا نام و نشان شان روا داشته شود، به تجاوز و تعدی متوسل میگردند.

از اینجا آشکار میگردد که در زمانی که آدمیان بدون قدرتی عمومی بهسر برند که در خارج از وضع مدنی جنگ همگان را در حال ترس نگه دارد، در وضعی قرار دارند که جنگ خوانده می شود؛ و چنین دانمی همه بر ضد همه جریان جنگی جنگ همه بر ضد همه است. زیرا جنگ تنها به معنی نبرد یا عمل جنگیدن نیست، پلکه پرههای از زمان است که در آن ارادهٔ معطوف به منازعه از طریق نبرد به اندازهٔ کافی آشکار باشد: و بنابراین زمان را باید در تعیین ماهیت جنگ دخیل دانست، چنانکه در ماهیت هوانیز دخیل است. زیرا چنانکه معنای هوای بد در این نیست که یکی دوبار باران ببارد بلکه باید که چندین روز پیاپی احتمال بارش باران وجود داشته باشد: به همین سان معنای جنگ نه در جنگیدن واقعی بلکه در احتمال آشکار وقوع آن در طی مدت زمانی نهفته است که در آن اطمینانی به خلاف آن [یعنی صلح] نباشد. هر زمان دیگری جز این، زمان صلح است.

بنابراین هر آنچه بر جنگ که در آن هر کس دشمن هر کس دیگری است مترتب باشد نظیر همان نیز بر زمانی مترتب است که در آن آدمیان بدون هرگونه آرامش و ناراحتی های ناشی از امنیتی به سر برند، مگر امنیتی که به واسطهٔ قوت بدنی و اقدامات شخصی خودشان ایجاد این جنگ کرده باشند. در چنین وضعی امکانی برای کار و فعالیت نیست، زیرا به حاصل چنین کار و کوششی اطمینان نیست؛ و در نتیجه نه کشت و کار زمین؛ نه کشتی رانی، نه امتعه و کالاهایی که بتوان از راه دریا وارد کرد؛ نه ساختمانهای راحت و جادار؛ نه وسایل نقل و انتقال اشیای ثقیل و سنگین؛ نه دانش و معرفتی درباره کرهٔ زمین؛ نه شرح و گزارشی دربارهٔ تاریخ؛ و نه هیچگونه دانش و هنر و ادبیاتی و یا جامعه و انجمنی [ هیچیک ممکن نخواهد بود] و از همه برتر ترس دائمی و خطر مرگ خشونت بار [وجود دارد]؛ و زندگی آدمی گسیخته، مسکنتبار، زشت، ددمنشانه و کوتاه [است].

اینکه طبیعت می تواند اینچنین آدمیان را منزوی و مجزا کرده و ایشان را مستعد تعدی و تجاوز و نابودکردن یکدیگر سازد، ممکن است به نظر کسی که بهدرستی در اینگونه امور غور نکرده باشد عجیب بنماید: و چنین کسی ممکن است به استنتاج فوق که از هیجانات و امیال آدمیان استنباط شده است اعتماد نکرده و احتمالاً بخواهد که آن را از طریق تجربه به تأیید برساند. برای این کار چنان کسی تنها کافی است به یاد بیاورد

که وقتی به سفر میرود خود را مسلح میکند و با جمعی از همراهان میرود؛ و یا وقتی میخوابد، درها را قفل میکند؛ و یا حتی وقتی در خانه است، صندوق هایش را قفل میکند؛ و یا این کارها را در شرایطی انجام میدهد که میداند قوانین و مقاماتی عمومی وجود دارند که مسلحاند و هرگونه آسیبی را که بهوی برسد، مجازات میکنند؛ چنین کسی وقتی به صورت مسلح اسبسواری میکند دربارهٔ هم میهنان خودش چه فکری میکند؟ وقتی درهای خانهٔ خودش را قفل میکند، دربارهٔ هم میهنان خودش چه میاندیشد؟ و وقتی صندوق های خود را قفل میکند، دربارهٔ هم میهنان خودش چه میاندیشد؟ و میکند که ما در این جا قفل میکند، دربارهٔ هم میهنان خودش چه میاندیشد؟ و مند صندوق های خود را قفل میکند، دربارهٔ فرزندان و خدمتکاران خویش چه فکری وقتی صندوق های خود را قفل میکند، دربارهٔ فرزندان و خدمتکاران خویش چه فکری نهادشان سرزنش نمیکنیم. خواهش ها و دیگر هیجانات و امیال آدمی به خودی خود کناه نیستند. همچنین اعمالی که از آن امیال و هیجانات و امیال آدمی به خودی خود گناه نیستند. همچنین اعمالی که از آن امیال و هیجانات و امیال آدمی به خودی خود میان نیستند. همچنین اعمالی که از آن امیال و هیجانات و امیال آدمی به خودی خود نهادشان سرزنش نمیکنیم. خواهش ها و دیگر هیجانات و امیال آدمی به خودی خود کناه نیستند. همچنین اعمالی که از آن امیال و هیجانات و امیال آدمی به خودی خود کناه نیستند. همچنین اعمالی که از آن امیال و هیجانات و امیال آدمی به خودی خود کناه نیستند. همچنین اعمالی که از آن امیال و هیجانات و امیال آدمی به خودی خود گناه نیستند. همچنین اعمالی که از آن امیال و هیجانات ناشی می شود تا وقتی که آدمیان

ممکن است احتمالاً گفته شود که هیچگاه چنین دوران یا وضع جنگی بدین معنا وجود نداشته است. و من نیز بر این عقیده ام که وضعیت هیچگاه در هیچ جای جهان عموماً بدین گونه نبوده است؛ اما سرزمین های بسیاری اینک وجود دارند که مردمان آنها بدین شیوه زندگی میکنند. زیرا اقوام وحشی بسیاری از نقاط امریک ا جز حکومت در مقیاس خانواده های کوچکی که قرارداد آن مبتنی بر شهوات طبیعی است، هیچ حکومتی ندارند و در حال حاضر به همان شیوه ددمنشانه ای که پیش تر گفتیم زندگی میکنند. به هر حال، می توان تصور کرد که هر جا قدرتی عمومی وجود نداشته باشد که مردم از آن بترسند، چه نوعی از زندگی ممکن خواهد بود: در این شرایط آدمیانی که پیش تر در تحت حکومتی صلح و زیسته اند، گرفتار وضع جنگ داخلی می شوند.

اماگرچه هرگز زمانی وجود نداشته است که در آن آدمیان در وضعیت جنگ دائمی بر ضد یکدیگر بوده باشند؛ با این حال در همهٔ ادوار، پادشاهان و صاحبان قدرت حاکمه بهواسطهٔ برخورداری از خودمختاری و استقلال، در حال رقابت و حسادت دائمی با یکدیگر و در وضع و هیئت گلادیاتورهایی بودهاند که گویی سلاح برکشیده و چشمان خود را به یکدیگر دوخته باشند؛ یعنی اینکه دژها، پادگانها و توپهایشان در مرزهای کشور همواره مستقر بوده و جاسوسانشان دائماً در سرزمین همسایگان ایشان فعالیت داشتهاند: و این حالت و وضع جنگی است. اما چون پادشاهان بدینوسیله از کار و صناعت اتباع خویش حراست میکنند، بدبختی و مسکنتی که با آزادی آدمیان در وضع طبیعی همراه است، در نتیجهٔ اعمال ایشان پدید نمیآید. در این وضع هیچ چیز بر این جنگ همه بر ضد همه این نتیجه نیز متر تب است که در این وضع هیچ چیز ناعادلانه نیست نمی تواند ناعادلانه باشد. مفهوم حق و ناحق و عدالت و بی عدالتی در آن وضع معنایی ندارد. وقتی قدرتی عمومی در کار نباشد، قانونی هم وجود ندارد؛ و وقتی قانون وجود هستند. عدالت و بی عدالتی متصور نیست. در جنگ نیرومندی و خدعه گری دو فضیلت اساسی هستند. عدالت و بی عدالتی از زمرهٔ قوای بدنی یا فکری آدمی به شمار نمی روند وگرنه می بایست همچون حواس و امیال آدمی در هر انسانی حتی اگر وی تنها انسان روی زمین بوده باشد، یافت می شد. [عدالت و بی عدالتی] صفات آدمیانی هستند که در جامعه زندگی میکنند، نه آدمیان تنها و منزوی. همچنین بر وضعیت جنگی این نتیجه نیز متر تب است که هیچگونه مالکیتی یا حق تملکی، یا مال من و مال توبی به صورت مجزا مشخص وجود نداشته باشد، بلکه هر چیزی تا زمانی متعلق به هر کسی باشد که بتواند آن را به دست آورد و نگه دارد. و این بود وصف وضع ناخوشایندی که آدمی به حکم طبیعت در آن قرار گرفته است؛ هر چند امکان آن نیز هست که بعضاً به حکم امیال و بعضاً به حکم عقل و خرد خویش از آن وضع بیرون بیاید.

حالات نفسانی و امیالی که از میانی و امیالی که آدمیان را به صلح متمایل می سازند [یکی] ترس از مرگ؛ آدمیان را به صلح متمایل [دیگری] طلب لوازم زندگی راحت، [و سوم] امید به این است که از طریق کار و کوشش می سازند خود آن لوازم را به دست آورند. و عقل اصولی مناسب برای صلح پیشنهاد می کند که آدمیان می توانند براساس آنها به توافق برسند. این اصول همان هایی هستند که به سخنی دیگر قوانین طبیعی خوانده می شوند و در این باره در دو فصل آینده به تفصیل سخن خواهیم گفت.

> فصل چهاردهم در باب قوانین طبیعی اولیه و ثانویه و در باب قراردادها

حق طبیعی چیست حق طبیعی <sup>1</sup> که نویسندگان عموماً آن را Jus Naturale میخوانند، آزادی و اختیاری است که هر انسانی از آن برخوردار است تا به میل و ارادهٔ خودش قدرت خود را برای حفظ طبیعت یعنی زندگی خویش به کار برد و به تبع آن هر کاری را که برطبق داوری و عقل خودش مناسب ترین وسیله برای رسیدن به آن هدف تصور میکند، انجام دهد. آزادی چیست مقصود از آزادی بر طبق معنای درست آن کلمه فقدان موانع خارجی است؛ و این موانع اغلب بخشی از قدرت آدمی را در انجام خواستههای خود سلب میکنند، ولیکن نمی توانند وی را از کاربرد مابقی قدر تش به حکم داوری و عقل خویش باز دارند.

<sup>1.</sup> Right of Nature

قانون طبیعی چیست. قانون طبیعی<sup>۱</sup> (Lex Naturalis) حکم یا قاعدهای کلی است قانون طبیعی چیست که به واسطهٔ عقل کشف شده باشد و آدمی را از انجام فعلی که مخرّب زندگی اوست و یا وسایل صیانت زندگی را از او سلب می کند، و یا از ترک فعلی که به عقیدهٔ خودش بهترین راه حفظ آن است، منع کند. زیرا گرچه کسانی که دربارهٔ این مطلب سخن می گویند، معمولاً *sul* و [Lex] یا] حق و قانون را مشتبه می کنند؛ اما این دو را باید از هم تمیز داد؛ تفاوت حق و قانون زیرا حق به معنی آزادی انجام فعل و یا خودداری از انجام فعلی است؛ در حالی که قانون نفس چنان فعل یا ترک فعلی را معین و عمل بدان را الزام آور می سازد. بنابراین قانون و مورد قضیهٔ واحدی قابل جمع نیستند.

و چون وضعیت آدمی (چنانکه در فصل پیش ذکر شد) وضع جنگ همه بر ضد همه است؛ و در آن وضع هر کس تابع عقل خویشتن است؛ و می تواند برای صیانت حیات خود انسان به حکم طبیعت نسبت در مقابل دشمنان خویش از هر چیزی که در آن کار مفید افتد، بهره جوید؛ در نتیجه، در به هر چیزی حق دارد چنین وضعی همهٔ آدمیان نسبت به هر چیزی حتی نسبت به جسم و جان یکدیگر حق دارند. و بنابراین تا وقتی که حق طبیعی هر کس نسبت به هر چیز به این معنا ادامه داشته باشد، هیچکس (هر چقدر هم نیرومند یا خردمند باشد) نمی تواند از امنیت لازم برخوردار باشد تا بتواند عمر درازی را که طبیعت معمولاً به آدمیان ارزانی می دارد به سر یافتن به صلح امیدوار باشد باید برای آن بکوشد، ولی وقتی نتواند به صلح دست یابد آنگاه می تواند از همهٔ وسایل و امکانات لازم برای جنگ یهره برگیرد. نخستین جزء این قاعدهٔ کلی دربردارندهٔ قانون نخستین و بنیادین طبیعت یعنی طلب صلح و حفظ آن است. جزء دوم حاوی حاصل جمع حقوق طبیعی است، که عبارت از این است که آدمی می تواند بان قاعدهٔ کلی می تواند از تمام وسایل و امکانات لازم برای جنگ یعنی طلب صلح و حفظ آن است. جزء دوم می تواند یا تمام وسایل و امکانات از خود دفاع کند.

از این قانون بنیادین طبیعت که به مه حب آن آدمیان می باید به حفظ صلح بکوشند، این قانون دوم استنتاج می شود که هر کس باید به اندازهٔ دیگران مایل باشد که برای حفظ قانون طبیعی دوم صلح و حراست از خویشتن، حق مطلق خود نسبت به همه چیز را وانهد و به همان میزان از حق برخورداری از آزادی برای خود بر ضد دیگران خرسند باشد که خود به دیگران بر ضد خویش روا می دارد. زیرا مادام که هر کسی دارای این حق باشد که هر چه می خواهد انجام دهد، همهٔ آدمیان در وضعیت جنگ به سر خواهند برد. اما اگر دیگران از حق خود همانند آن کس چشم نپوشند، در آن صورت دلیلی وجود ندارد که کسی خود را از حق خویش بی بهره سازد. زیرا این کار در حکم آن خواهد بود که آدمی خود را چون صیدی اسیر صیاد

1. Law of Nature

کند (و هیچکس مجبور به انجام چنین کاری نیست) نه آنکه خود را در وضع صلح قرار دهد. و این همان قانون انجیل است که میگوید: آنچه میخواهی دیگران در حق تو انجام دهند، تو خود در حق ایشان انجام بده: و یا همان قانون بشری که میگوید: هر چه به خود روا نمی داری به دیگران روا مدار.

چشمپوشی از حق چیست چشمپوشی آدمی از حق خود نسبت به هر چیزی به معنی محروم ساختن خویشتن از آزادی و نیز منع دیگران از برخورداری ایشان از حق خود نسبت به همان چیز است. زیرا کسی که از حق خودش چشم می پوشد و یا از آن دست می کشد با این کار خود به دیگران حقی که پیش تر از آن برخوردار نبوده باشند، عطا نمی کند؛ زیرا هیچ چیز نیست که همه آدمیان به حکم طبیعت نسبت بدان حق نداشته بوده باشند؛ بلکه آن کس تنها از سر راه دیگران کنار می رود تا آنها از حق اصلی و اولیهٔ خود بدون مزاحمت آن کس بهرهمند گردند؛ اما شخص دیگری ممکن است چنان مزاحمتی ایجاد کند. بنابراین نتیجهای که برای یک کس بهواسطهٔ چشم پوشی کس دیگری از حق خود شروش، حاصل می گردد، تنها خویش است.

یا آن را به کسی واگذار کرده و آن کس هم آن را پذیرفته است. و این قرائن یا صرفاً کلمات و یا تنها اعمال هستند؛ و یا (چنانکه اغلب اتفاق میافتد) هم کلمات و هم اعمال هستند. از این جملهاند قول و قرارهایی که به موجب آن آدمیان خود را متعهد و ملزم میسازند؛ و قوت و اعتبار این قول و قرارها ناشی از ماهیت آنها نیست (زیرا هیچ چیز بهاندازهٔ سخنان آدمیان قابل نقض نمیباشد؛) بلکه از ترس از عواقب ناخوشایند نقض آنها ناشی میشود.

همهٔ حقوق قابل واگذاری

نيستند

هرگاه که کسی حق خود را واگذار کند یا از آن چشم بیوشد؛ این کار را یا به ازای حقی انجام میدهد که متقابلاً به او واگذار می گردد؛ و یا انتظار دارد که نفع دیگری عایدش شود. زیرا عمل او عملی ارادی است و غایت اعمال ارادی همهٔ آدمیان کسب نفعی برای خودشان است. و بنابراین حقوقی وجود دارد که نمی توان گفت هیچکس بتواند به واسطهٔ هیچ کلام یا علامت دیگری از آنها چشه یوشی کرده یا آنها را واگذار نماید. نخست اینکه آدمی نمی تواند از حق مقاومت در مقابل کسانی که با اعمال قهرآمیز به او حمله می برند تا جانش را بستانند، چشم یوشی کند، زیرا نمی توان گفت که چنین کسی با چنان عملی در یی تأمین نفعی برای خویشتن باشد. همین نکته را می توان دربارهٔ مقاومت در برابر جرح وبند و زنجیر و حبس گفت؛ هم به این دلیل که بر چنین صبر و تحملی سودی بار نیست، درحالی که بر آزردن دیگران از طریق جرح یا حبس می تواند سودی متر تب باشد؛ همچنین آدمی، وقتی میبیند که دیگران با توسل به خشونت بر ضد او اقدام میکنند. نمى تواند دريابد كه آيا هدف ايشان كشتن اوست يا نه. و سرائجام اينكه انگيزه و غايت چشم پوشی از حق و واگذاری آن تنها تأمین امنیت حیات آدمی و وسایل حفظ حیات بهشیوهای است که آدمی از زندگی بیزار نباشد. و بنابراین اگر کسی بهواسطهٔ کلمات یا دیگر علامات ظاهراً خود را از غایتی که مدلول آن علامات است محروم سازد، نباید تصور کرد که او عمداً چنین کاری کرده و یا عزم و ارادهاش بر آن بوده است؛ بلکه باید گفت که وی از معنا و مفهوم چنان کلمات و اعمالی ناآگاه بوده است.

واگذاری متقابل حق همان چیزی است که آدمیان قرارداد مینامند. قرارداد چیست

میان انتقال حق نسبت به چیزی و واگذاری یا سپردن و تحویل خود آن چیز تفاوت هست. زیرا یک چیز ممکن است همراه با انتقال حق نسبت به آن واگذار شود؛ چنانکه در خرید و فروش با پول نقد و یا معاوضهٔ کالاها یا اراضی چنین است؛ و یا ممکن است زمانی بعد [از انتقال حق] واگذار گردد.

همچنین یکی از طرفین قرارداد ممکن است تعهد خود در موضوع قرارداد را ایفاکند و به طرف دیگر اجازه دهد که تعهد خودش را در زمان معینی در آینده انجام دهد و در این فاصله به وی اعتماد کند؛ و در این صورت قرارداد از نظر طرف دوم پیمان <sup>(</sup> یا عهد <sup>۲</sup> عهد و پیمان چیست خوانده می شود؛ و یا هر دو طرف ممکن است فعلاً قراردادی ببندند ولی بعداً تعهد خود را انجام دهند؛ در این صورت طرفی که قرار است [ وعدهٔ] خود را در زمان آینده ایفاکند، از آنجاکه مورد اعتماد است، عملش وفای به وعده یا وفاداری خوانده می شود؛ و قصور در ایفای وعده (اگر ارادی باشد) خلف وعده<sup>۳</sup> است.

بخشش و اهدا وقتی واگذاری حق متقابل نباشد؛ بلکه یکی از طرفین به امید کسب دوستی و یا جلب نظر مساعد طرف دیگر یا دوستان او؛ و یا به امید کسب شهرت به خیرخواهی و یا بخشندگی؛ و یا بهخاطر نجات روح خود از زیر بار احساس رحم و دلسوزی؛ و یا به امید کسب پاداش در بهشت حق خود را واگذار کند، در آن صورت عمل وی قرارداد نیست بلکه بخشش، اهدا و لطف است، و همهٔ این کلمات یک معنی دارند.

- علائم صریح قرارداد هستند که معنایی را افاده میکنند؛ و چنین کلماتی یا به صیغهٔ حال و یا گذشته ادا میگردند؛ مانند میدهم، می پذیرم، دادهام، پذیرفته ام، این چیز را به شما می دهم؛ و یا به صیغهٔ آینده، مانند خواهم داد، خواهم پذیرفت؛ کلمات مربوط به آینده وعده خوانده می شوند.
- علائم ضمنی گاه نتیجهٔ ادای کلمات هستند؛ گاه نتیجهٔ سکوت؛ گاه نـتیجهٔ انجام اعمال اند و گاه نتیجهٔ خودداری از انجام عمل؛ و بهطور کلی علامت ضمنی هر قراردادی، چیزی است که بهنحوی کافی و رسا ارادهٔ طرف قرارداد را آشکار سازد.

کلمات به تنهایی اگر مربوط به زمان آینده و حاوی وعدهٔ صرف باشند، نشانهٔ ناقصی از قصد بخشش هستند و بنابراین الزام آور نیستند. زیرا اگر آن کلمات مربوط به زمان آینده باشند مثل اینکه [بگوییم] فرد/[چیزی را] خواهم داد، این کلمات نشانهٔ آن هستند که من هنوز چیزی نداده ام و در نتیجه حق من واگذار نشده است بلکه تا وقتی که من آن حق را به واسطهٔ قرارداد دیگری منتقل نکرده باشم، باقی خواهد ماند. اما اگر کلمات به صیغهٔ زمان حال یاگذشته باشند مثل اینکه [بگوییم] چیزی را داده ام و یا اکنون واگذار می کنم تا فردا تحویل شود، در آن صورت حق فردای من امروز واگذار شده است؛ و این کار صرفا فردا تحویل شود، در آن صورت حق فردای من امروز واگذار شده است؛ و این کار صرفا به واسطهٔ کلمات انجام می شود، هر چند نشانهٔ دیگری بر تعلق ارادهٔ من بدان کار وجود نداشته باشد. و در معنای عبارات زیر تفاوت بسیاری وجود دارد: [یعنی میان عبارت]: می خواهم که این چیز فرد از آن تو باشد؛ و عبارت دوم به این معناست که: این چیز را فرد! به تو خواهم که این چیز فرد از آن تو باشد؛ و عبارت دوم به این معناست که: این چیز را فرد! می کند؛ در حالی که عبارت دوم وقوع عملی ارادی واقع در زمان حال را افاده می کند؛ در حالی که عبارت دوم وقوع عملی ارادی را در آینده وعده می کند؛ و بنابراین

اهدا و بخشش با ادای کلمات بر صیغه حال یا گذشته صورت میگیرد

علائم ضمني قرارداد

مربوط به آینده است، موجب انتقال هیچ چیز نمی شود. اما اگر به جز کلمات علائم دیگری دال بر ارادهٔ معطوف به انتقال حقی وجود داشته باشند؛ در آن صورت گرچه واگذاری به صورت اهدا صورت میگیرد؛ ولی با این حال باید گفت که حق مربوطه به موجب ادای کلمات لازم در آینده منتقل خواهد شد: مثل اینکه کسی جایزهای برای نفر اول در مسابقه ای تعیین کند؛ در این مورد گرچه کلمات عبارت مورد نظر مربوط به آینده اند ولی حق نسبت به جایزه همچون هدیه ای منتقل می شود زیرا اگر گوینده نمی خواست سخنانش چنین تعبیر شود، نمی بایست مسابقه ای راه بیند ازد.

در قراردادها نه تنها وقتی کلمات معطوف به زمان حال یا گذشته اند بلکه وقتی هم معطوف به زمان آینده هستند، حق منتقل می گردد: زیرا قرارداد به طور کلی وا گذاری متقابل یا معاوضه حقوق است؛ و بنابراین کسی که تنها وعده می دهد به این دلیل که پیشاپیش در مقابل وعده ای که کرده نفعی دریافت نموده است، وعده اش حاکی از داشتن قصد انتقال حق است؛ زیرا اگر او نمی خواست که سخنانش به این معنا تعبیر شوند، در آن صورت طرف دیگر اصلاً تعهد خود را نخست ایفا نمی کرد. و به این جهت، در خرید و فروش و دیگر اعمال قراردادی، وعده معادل عهد و پیمان است؛ و بنابراین الزام آور است.

کلمات قرارداد به صیغهٔ گذشته، حال و آینده جاری میشوند

> وقتی که یکی از طرفین قرارداد تعهد خود را زودتر ایفا کند در نتیجه مستحق استحقاق چیست دریافت آن چیزی است که به واسطهٔ ایفای تعهد طرف دیگر به دست خواهد آورد؛ و آن چیز در حکم بستانکاری یا حق اوست؛ همچنین وقتی جایزهای به کسان بسیاری ییشنهاد گردد ولی تنها به کسی اعطا شود که برنده باشد؛ و یا وقتی یولی در بین مردم بسیاری پراکنده شود تا نصیب کسانی گردد که آن را به چنگ آورند؛ گرچه این خود هدیه وعطيه است؛ اما بردن [جايزه] يا به چنگ آوردن [يول] به اين شيوه، به معنى استحقاق است و [جایزه یا یول مورد نظر] حق محسوب می شود. زیرا این حق در نفس عمل اعلام جایزه و یا براکندن یول منتقل میگردد؛ هر چند جز از طریق رقابت معلوم نیست که به چه کسی تعلق خواهد گرفت. اما میان این دو نوع از استحقاق از این لحاظ تفاوت وجود دارد که در قرارداد، آدمی به موجب قدرت خویش و نیاز طرف قرارداد استحقاق پیدا میکند، اما در مورد هدیه و عطیه استحقاق صرفاً نتیجهٔ لطف و مهربانی شخص بخشنده است؛ در قرارداد آدمی به حکم امضای طرف قرارداد مبنی بر واگذاری حق خودش، استحقاق پیدا می کند: اما در مورد هدیه استحقاق ناشی از آن نیست که شخص بخشنده باید حق خود را واگذار کند؛ بلکه تنها می توان گفت که وقتی او حق خود را رها کرده باشد در آن صورت آن حق باید متعلق به شخص مورد نظر باشد نه به دیگری. و به نظر من معنای تمیزی که مدرسیون میان Meritum Congrui [استحقاق به حکم وعده] و Meritum Condigni [استحقاق به حكم شايستكي] قائل مي شوند همين است. زيرا خداوند متعال به کسانی که (گرچه به واسطهٔ هوس های شهوانی خود فریب خورده باشند

لیکن) بتوانند زندگی دنیوی را برحسب احکام و حدود مقرر شده از جانب وی طی کنند، بهشت وعده کرده است؛ از اینرو مدرسیون میگویند، کسی که بتواند زندگی دنیوی را بدینگونه طی کند به حکم وعده و قرار <sup>( </sup>مستحق بهشت است. اما چون در عین حال هیچکس نمی تواند به موجب پارسایی خویش یا به حکم هیچ فضیلت دیگری در وجود خودش، جز به لطف و مرحمت پروردگار، مدعی حقی نسبت به [ بهشت ] شود؛ بنابراین اهل مدرسه میگویند که هیچکس نمی تواند به حکم شاستگی <sup>۲</sup> مستحق بهشت باشد. به نظر من معنای آن تمیز همین است؛ اما چون اهل مباحثه تنها تا زمانی دربارهٔ معنای اصطلاحات دانش خویش توافق میکنند که مقصودشان تأمین گردد، پس هیچ معنای به عنوان جایزه ای که باید برای کسب آن رقابت کرد به صورتی نامشخص اعطا گردد، شخص برنده نسبت بدان استحقاق پیدا میکند و می تواند مدعی دریافت جایزه به عنوان حق خویش گردد.

اگر عهدی بسته شود که در آن هیچیک از طرفین در حال حاضر تعهد خود را ایفا نکنند بلکه تنها به یکدیگر اعتماد کنند، چنین پیمانی در وضع طبیعی صِرف (که وضع جنگ همه بر ضد همه است) به واسطهٔ هر سوءِظّن و ایراد معقولی، باطل میگردد؛ اما اگر قدرتی عمومی حاکم بر طرفین پیمان بوده و دارای حق و قدرت کافی برای اجبار آنها به اجرای پیمان باشد، چنان پیمانی، باطل نیست. زیرا آنکه نخست چنان پیمانی را اجرا کند اطمینانی ندارد که طرف دیگر بعداً به تعهد خود عمل نماید؛ چون که قید و بند کلمات چندان نیرومند نیستند که بتوانند بر جاه طلبی، آز، خشم و دیگر هیجانات آدمی مهار بزنند، مگر آنکه ترس از قدرتی اجبارکننده وجود داشته باشد؛ و در وضع طبیعی میرف که همهٔ آدمیان برابر و داور واقعیت یا عدم واقعیت دغدغههای خویش اند، نمی توان وجود چنین قدرتی را فرض کرد. و بنابراین کسی که نخست تعهّد خود را انجام دهد، تنها خود را به دام دشمن خویش می اندازد؛ و این کار با حق او مبنی بر صیانت از زندگی و وسایل حیات خویش مغایرت دارد (حقی که او هرگز نمی تواند و که از کند).

اما در وضع مدنی که در آن قدرتی تأسیس گردیده تا از نقض عهد و میثاق آدمیان جلوگیری کند، چنان دغدغه و ترسی دیگر معقول نیست و به همین دلیل، هر کس که به موجب عهد و پیمان میباید تعهد خود را زودتر انجام دهد، ملزم به چنین کاری است.

ترسی که چنین عهد و پیمانی را بی اعتبار می سازد، باید همواره معلول علتی باشد که پس از انعقاد پیمان پدید می آید: مانند پیدایش واقعیت جدید و یا هر امارهٔ دیگری که حاکی از ارادهٔ معطوف به عدم ایفای عهد باشد؛ در غیر این صورت چیزی نمی تواند پیمان عهد و پیمان مبتنی بر اعتماد متقابل چه زمانی باطل است

را باطل سازد. زیرا هر چیزی که مانع وعده نبوده باشد نمی تواند مانع ایفای آن باشد.

آنکه حقی را واگذار میکند، وسایل برخورداری از آن را نیز تا جایی که در قدرت او حق نسبت به هدف متضمن باشد واگذار مینماید. چنانکه کسی که زمینی میفروشد طبعاً گیاه و هر چیز دیگری راکه حق نسبت به وسیله نیز بر روی آن بروید نیز واگذار میکند. همچنین کسی که آسیابی میفروشد نمی تواند رودی هست را که آن را به حرکت در میآورد از جریان خود منحرف سازد. و آنان که به کسی حق حکومت یعنی حاکمیت میدهند طبعاً به او حق وضع مالیات برای نگهداری ارتش و حق نصب قاضیان برای اجرای عدالت را نیز اعطا میکنند.

پیمان بستن با حیوانات ناممکن است، زیرا چون آنها زبان ما را درنـمییابند پس پیمان بستن با حیوانات واگذاری حق را نمیفهمند و نمیپذیرند؛ و نمیتوانند حقی را به دیگری واگذار کنند؛ و ممکن نیست بدون پذیرش متقابل، عهد و پیمانی وجود نخواهد داشت.

پیمان بستن با خداوند ناممکن است مگر به وساطت کسانی که خداوند با آنها یا از پیمان بستن با خدا ممکن طریق وحی و الهام مافوق طبیعی و یا از طریق نُوابی که تحت نظر او و بهنام او حکم نیست مگر به واسطهٔ وحی میرانند، سخن می گوید: زیرا در غیر این صورت معلوم نخواهد شد که آیا پیمانهای ما پذیرفته می شوند یا نه. و بنابراین آنان که خود را به انجام هر کاری برخلاف قانون طبیعی متعهد کنند، بیهوده تعهد می کنند؛ و پذیرش چنین تعهدی نیز نارواست. و اگر تعهد نسبت به چیزی باشد که قانون طبیعی آن را توصیه نموده باشد، آنچه برای آدمیان الزام آور خواهد بود نه آن تعهد بلکه قانون طبیعی است.

موضوع هر عهد و میثاقی همواره چیزی است که در حوزهٔ دوراندیشی قرار می گیرد؛ موضوع عهد و میثاق (زیرا عهدکردن عملی ارادی است؛ یعنی آخرین عمل در سلسلهٔ اعمال تشکیل دهندهٔ اعمال ممکن در آینده تأمل و دوراندیشی است؛) و بنابراین همواره درآینده قابل وقوع به شمار می رود و هر کسی که عهد و میثاقی ببندد، ایفای آن را ممکن می داند.

و بنابراین تعهد به ایفای آنچه آشکارا غیرممکن است به معنی عهد و پیمان نیست. اما عهد و میثاق برای ایفای آنچه پیش تر ممکن دانسته شده و لیکن بعداً ثابت شود که ناممکن است؛ معتبر و الزامآور محسوب میگردد (هر چند دیگر تعهد نسبت بـه خـود موضوع منتفی میشود) و تنها نسبت به معادل آن باقی میماند؛ و یا اگر ایفای معادل آن نیز ناممکن باشد، تنها تعهدی که باقی خواهد ماند این است که طرفین صادقانه در ایفای عهد تا آنجاکه ممکن باشد بکوشند، زیرا هیچکس را نمی توان به بیش از این حد مجبور کرد.

آدمیان به دو شیوه از عهد و پیمان خود فارغ می *گ*ردند؛ [یکی] از راه ایفای آن؛ شیوههای منقضی شدن [دیگری] از طریق معاف شدن از آن. زیرا ایفای عهد غایت طبیعی تعهد است؛ و معافیت میثاق<sup>ها</sup> اعادهٔ آزادی است، و در حکم اعادهٔ حقی است که موضوع تعهد بود.

پیمانهایی که به موجب ترس در وضع طبیعی محض منعقد میشوند، الزامآورند. پیمانهای منعقده به حکم برای مثال اگر من عهد کنم که برای حفظ جان خود بـه دشـمن فـدیهای بـپردازم و یـا ترس معتبرند خدمتی بکنم، به موجب آن عهد ملزم و متعهدم. زیرا این قراردادی است که در آن یک طرف از امکان زندگی برخوردار می شود؛ و طرف دیگر در مقابل آن بول یا خدمتی دریافت میکند؛ و در نتیجه وقتی قانون دیگری موجود نباشد (و در وضع طبیعی محض هیچ قانونی موجود نیست) که ایفای آن عهد را منع کند، آن عهد و پیمان معتبر است. بنابراین اسرای جنگی اگر متعهد به پرداخت فدیه شوند، مجبور به پرداخت آن هستند؛ و اگر شهریاری ناتوان به حکم ترس قرارداد صلحی با شهریار نیرومندتری ببندد که به نفع او نباشد، با این حال ملزم به پایبندی به آن قرار داد است؛ مگر اینکه (چنانکه پیش تر گفته شد) سبب تازه و موجهی برای ترس پدید آید و در نتیجه جنگ از سر گرفته شود. و حتی در درون دولتها [مثلاً] اگر من مجبور گردم که با وعدهٔ پرداخت پولی خود را از دست دردی رها سازم، تا وقتی که قانون مدنی مرا از آن عهد مبرا نکند، ملزم به پرداخت آن يول خواهم بود. زيرا هر عملي راكه بتوان حقاً بدون الزام و تعهد انجام داد، مي توان حقاً بهواسطهٔ ترس بر انجام آن پیمان بست؛ و عهد و پیمانی که حقاً بسته شود، حقاً قابل نقض نخواهد بود.

ییمان سابق، پیمان لاحق را باطل میکند، زیراکسی که امروز حق خود را به دیگری واگذار کرده است، دیگر دارای آن حق نیست تا فردا همان را به دیگری واگذار کند: و بنابراین وعدهٔ بعدی حقی را منتقل نمی کند بلکه باطل است.

قهرآمیز است، آدمی مجبور به عدم مقاومت در برابر آن نیست. همین گفته در مورد متهم

عقد پیمانی مبنی بر اینکه آدمی از خود در مقابل عمل قهرآمیز با عمل مشابهی دفاع پیمان برای عدم دفاع از خود نکند همواره باطل است. زیرا (چنانکه پیش تر اثبات کردهایم) هیچکس نمی تواند حق استخلاص خود از خطر مرگ و جرح و حبس را واگذار کند و یا از آن چشم بپوشد، (زیرا باطل است يرهيز از چنين چيزهايي تنها غايت چشميوشي از هر حقي است[)]: و بنابراين وعدهٔ عدم مقاومت در برابر عمل قهرآمیز، به حکم هیچ پیمانی هیچ حقی را منتقل نمی سازد و الزامآور هم نیست. زیرا گر چه کسی می تواند چنین عهد کند که: اگر چنین و چنان نکنم مرابکشید؛ اما نمی تواند بدین سان پیمان ببندد که: اگر چنین و چنان نکنم، وقتی بخواهید مرا بکشید در برابر شما مقاومت نخواهم کرد. زیرا انسان طبعاً شرکوچک تر وکمتر را برمیگزیند، که همان خطر مرگ در هنگام مقاومت است؛ و نه شر بزرگ تر را که مرگ قطعی و فوری در نتیجهٔ عدم مقاومت باشد. و همهٔ آدمیان بهدرستی این گفته اقرار دارند، زیرا تبهکاران را همراه با مردان مسلح به پای چوبهٔدار و یا به زندان میفرستند، هر چند که چنین تبهکارانی به قانونی که آنها را محکوم کرده، از روی رضایت تن در داده باشند. عقد پیمانی مبنی بر مجرمیت خویشتن بدون امکان عفو نیز معتبر نیست زیرا در هیچکس ملزم به اتهام وضع طبیعی که در آن هر کسی داور کار خویش است، جایی برای اتهام به جرم وجود خویش به جرم نیست ندارد؛ و در وضع مدنی بر اتهام به جرم مجازاتی مترتب است، که چون منتضمن عمل

عهد سابق باكسي عهدلاحق با دیگری را باطل میکند

ساختن کسانی که اتهامشان به جرم موجب ناراحتی و بدبختی خود آدمی گردد نیز صادق است، مانند محکوم ساختن پدر، همسر، یا دوست خود. زیرا شهادت شخص متهمکننده اگر از روی طیب خاطر و رضایت نباشد، پس اساساً باطل است؛ و بنابراین نباید پذیرفته شود؛ و وقتی شهادت کسی معتبر به شمار نرود در آن صورت وی ملزم به شهادت دادن نیست. همچنین مطالبی را که در اثر شکنجه گفته می شود نباید شهادت به شمار آورد. زیرا شکنجه باید تنها به عنوان وسیلهٔ حدس و تخمین و یا به عنوان چراغی برای جستجوی حقیقت به کار رود؛ و اعترافات ناشی از شکنجه تنها برای استخلاص شخص مورد شکنجه گفته می شود و به افزایش اطلاعات شکنجه گران کمکی نمی کند؛ و بنابراین به عنوان شهادت کافی معتبر و قابل قبول نیست؛ زیرا اگر [ شخص مورد شکنجه] خود را به موجب اعترافی راست یا دروغ نجات بخشد، در هر حال این کار را براساس حق صیانت ذات خویش انجام داده است.

از آنجاکه نیروی کلمات (چنانکه پیش تر گفته ایم) بیش از آن ضعیف است که بتواند خایت سوگند آدمیان را ملزم به ایفای عهد و پیمانهایشان بسازد، پس در طبع ایشان دو عامل مساعد برای تقویت نیروی کلمات قابل تصور است. و از آن دو یکی ترس از عاقبت خلف وعده و نقض عهد، و دیگری حس افتخار با غرور موجود در تظاهر به عدم نیاز به نقض آن است. این عامل دوم حالت بزرگ منشانهای است که بهندرت به ویژه در بین طالبان ثروت، سلطه و یا لذات حسی یافت می شود و هم ایشان بیشترین بخش بشریت را تشکیل میدهند. یکی از حالات نفسانی بسیار مهم و قابل ملاحظه، ترس است که دو عامل کلی دارد: یکی، قدرت ارواح نامرئی؛ و دیگری قدرت کسانی که می توانند به آدمی آسیب برسانند. از این دو عامل، گرچه اولی قدرتی عظیمتر بهشمار میرود اما ترس ناشی از دومی عموماً ترس مؤثرتری است. ترس از عامل اول در باطن هر کسی نهفته و همان مذهب او است، که سابقهٔ آن در طبع آدمی بیش از سابقهٔ جامعهٔ مدنی است. تـرس از عامل دوم چنان جایگاهی در طبیعت آدمی ندارد؛ و یا دستکم به اندازهٔ کافی در آن جای ندارد تا آدمیان را بهوفای به عهد و پیمان خود ملزم سازد؛ زیرا در وضع طبیعی محض، نابرابری در قدرت بین افراد جز از طریق جنگ و نبرد تشخیص داده نمی شود. بنابراین ییش از پیدایش جامعهٔ مدنی و یا بههنگام وقوع وقفهای در آن وضع بهواسطهٔ جنگ، هیچ چیز جز ترس از آن قدرت نامرئی که همهٔ آدمیان او را به عنوان خداوند می پرستند و از او بهعنوان کیفربخش گناهان خود می ترسند، نمی تواند موجب تحکیم عهد و میثاق برای حفظ صلح و آرامش در مقابل وسوسهٔ آزمندی و جاهطلبی و شهوت پرستی و دیگر خواهشهای نیرومند آدمیان گردد. بنابراین تنها کاری که به هنگام نزاع و اختلاف دو تن که تابع قدرت مدنی نباشند ممکن است، آن است که آنها یکدیگر را به خدایمی که می پرستند، سوگند دهند: و سوگند یا قسم کلمهای است که به عهد و پیمان افزوده می شود شکل سوگند

• 17 لوياتان

و بهواسطهٔ آن، کسی که عهد میکند اعلام میدارد که اگر به عهدش وفا نکند، مستحق خشم و غضب خداوند گردد.

کلمهٔ سوگند در نزد بت پرستان چنین بود: [اگر خلاف کنم] ژوپیتر مرابکشد، به همان شکلی که من جانوری را می کشم. کلمهٔ سوگند در بین خودمان این است: به خدا قسم که این کار را خواهم کرد؛ پس خدایا مرا یاری کن. و این سوگند ضمن مناسک و مراسمی صورت می گیرد که آدمیان در مذاهب خود معمول می دارند، بدان منظور که ترس از نقض عهد و پیمان هر چه شدید تر گردد.

از اینجا چنین برمی آید که سوگندی که بر طبق هر شیوه یا آیین دیگری غیر از آیین سوگند تنها بهنام خدا شخصی که سوگند یاد می کند ادا شود، باطل و بیهوده است؛ و سوگند به شمار نمی رود؛ و ممکن است سوگند به چیزی که آن شخص، منسوب به خدا نداند سوگند محسوب نمی شود. زیرا گرچه آدمیان گاه به حکم ترس و یا از روی چاپلوسی به پادشاهان خویش سوگند می خوردهاند؛ با این حال منظورشان این نبوده است که ایشان به پادشاهان خویش شأن و جلال خداوندی نسبت می دادهاند. و سوگند خوردن غیر ضروری به خداوند تنها به معنی بی حرمت ساختن نام اوست؛ و سوگند خوردن به چیزهای دیگر چنانکه آدمیان در گفتوگوی معمولی انجام می دهند، سوگند خوردن نیست بلکه رسم ناروا و نابه جایی است که ناشی از شدت و تأکید بیش از اندازه در کلام است.

ادای سوگند تعهد را همچنین به نظر می رسد که ادای سوگند الزام و تعهد را افزایش نمی دهد. زیرا عهد و افزایش نمی دهد پیمان اگر جایز و قانونی باشد به همان میزان بدون سوگند در دیدگاه خداوند الزام آور است که با سوگند؛ و اگر غیر جایز و غیرقانونی باشد اصلاً الزام آور نیست، هر چند هم که با ادای سوگندی تأیید شده باشد.

چیزی حق دارد؛ و در نتیجه هیچ عملی نمی تواند غیرعادلانه باشد. اما وقتی پیمانی

سومین قانون طبیعی عدالت از همان قانون طبیعی که بهموجب آن آدمیان باید حقوقی را که حفظ شان مانع برقراری است صلح در بین ایشان می گردد به دیگری واگذار کنند، قانون سومی استنتاج می شود که این است، که آدمیان باید به عهد و پیمان خود وفا کنند؛ بدون این قاعده پیمان ها باطل و تنها کلمات میان تهی خواهند بود و حق همهٔ آدمیان نسبت به همه چیز همچنان برقرار خواهد ماند و در نتیجه آدمیان همچنان در وضع جنگی به سر خواهند برد. عدالت و بی عدالتی چیست و سرچشمه و ریشهٔ عدالت در همین قانون طبیعی نهفته است. زیرا وقتی هیچ ییمانی پیش تر بسته نشده باشد، هیچ حقی هم واگذار نشده و هر کسی نسبت به هر

بسته شود، نقض آن ناعادلانه خواهد بود؛ و بیعدالتی در تعریف، همان <mark>عدم ایفای عهد و</mark> پیمان است و هر آنچه که ناعادلانه نباشد، عا<mark>دلانه</mark> است.

اما چون پیمانهای مبتنی بر اعتماد متقابل که در آنها ترس از عدم ایفای عهد از عدالت و مالکیت با تأسیس دولت پيدا مىشوند جانب طرفین وجود دارد (چنانکه در فصل پیش گفته ایم) اعتبار ندارند؛ هر چند که اصل و ریشهٔ عدالت در همان عقد و پیمان ها نهفته باشد، با این حال تا وقتی که چنان ترسی از میان نرفته باشد، بیعدالتی قابل تصور نخواهد بود؛ و این نیز تا هنگامی که آدمیان در وضع طبيعي جنگ هستند، عملي نخواهد شد. بنابراين پيش از آنکه مفاهيم عدالت و بىعدالتى بتواند معنايى داشته باشد، مىبايد قدرت اجبارگرى در كار باشد تا همه آدمیان را به یک میزان به واسطهٔ ترس از کیفری که عظیم تر از فایدهٔ مورد انتظار از نقض ییمان باشد، به ایفای پیمانهای خود وادار سازد؛ و نیز ملک و مالی را که آدمیان بهموجب قراردادهای متقابل به جبران چشمیوشی از حق کلی خود بهدست می آورند، استیفاکند: و چنین قدرتی پیش از تأسیس دولت وجود ندارد. و همین مطلب را می توان از تعريف رايج عدالت در نزد مدرسيون استنباط كرد: زيرا آنها مي گويند كه عدالت عبارت است از ارادهٔ دائمی و پایدار مبنی بر اینکه هر کس به حق خود یعنی به آنچه از آن اوست برسد. و بنابراین وقتی متعلقات یعنی مالکیتی موجود نباشد، بی عدالتی نیز در کار نیست؛ و وقتی هم قدرت اجبارکنندهای تأسیس نشده باشد، یعنی وقتی دولتی موجود نباشد، مالکیتی در کار نخواهد بود؛ و همهٔ آدمیان نسبت به همه چیز حق خواهند داشت. بنابراین در جایی که دولتی در کار نباشد، هیچ چیز در آنجا ناعادلانه نیست. پس معنای عدالت همان ایفای ییمانهای معتبر است: اما اعتبار پیمانها تنها با تأسیس قدرتی مدنی که بتواند آدمیان را مجبور به رعایت آنها سازد، آغاز میگردد؛ و بنابراین مالکیت نیز از همان زمان یدید می آید.

آدم احمق در دل خود می گوید و گاه نیز به زبان می آورد که چیزی به نام عدالت وجود خارجی ندارد؛ و در حقیقت صیانت نفس و تأمین خرسندی هر کسی به مراقبت و مواظبت خود او موکول شده است؛ و در نتیجه هیچ دلیلی وجود ندارد که هر کسی آنچه را که به مصلحت خویش می داند انجام ندهد؛ و بنابراین بستن یا شکستن و ایفا یا عدم ایفای پیمانها نیز به مقتضای مصلحت آدمی، بر خلاف عقل نیست. البته چنان کسی انکار نمی کند که پیمانهایی وجود دارند؛ و این پیمانها گاه نقض و گاه ایفاء می شوند؛ و نیز چنین نقض عهدی را می توان بی عدالتی خواند و رعایت پیمانها را نیز عدالت نامید؛ اما او این پرسش را پیش می کشد که آیا بی عدالتی، وقتی ترس از خدا در کار نباشد (زیرا همان آدم نادان در دل خود می گوید که خدایی در کار نیست) نمی تواند گاه موافق با عقلی باشد که نفع و مصلحت هر کسی را تشخیص می دهد؛ به ویژه در زمانی که بی عدالتی چنان منفعتی را به دنبال می آورد که آدمی باید برای برخورداری از آن نه تنها

عدالت مغاير با عقل نيست

الهي بهواسطة خشونت بهدست مي آيد؛ اما در صورتي كه بهواسطة خشونت ناعادلانه قابل حصول باشد آنگاه تكليف جيست؟ آيا حصول آن بدين شيوه مخالف عقل است درحالی که قاعدتاً نباید و نمی تواند آزاری از جانب آن متوجه کسی گردد؟ و اگر برخلاف عقل نباشد برخلاف عدالت نیز نخواهد بود: وگرنه عدالت را نباید به عنوان فضبلتی تأیید کرد. بر پایهٔ چنین استدلالی توفیق در شرارت و تبهکاری نام فضیلت به خود می گیرد: و برخی که در همهٔ امور دیگر نقض عهد و پیمان را مجاز شمردهاند، وقتی هدف از آن قبضهٔ قدرت دولتی باشد، آن را جایز دانستهاند. و بت پرستانی که معتقد بودند که ساتورن ( [خدای بذرکاری و کشاورزی] به وسیلهٔ پسر خود **ژوبیتر<sup>۲</sup> [خدای خدایان] از کار برکنار** شد، با این حال همان روییتر را کیفربخش بیدادگری میدانستند: چیزی شبیه به قانونی در تفسیر کوک<sup>۳</sup> بر لینلتون<sup>†</sup>، که در آن میگوید که اگر جانشین برحق پادشاهی مرتکب خیانت شود، با این حال سلطنت به او خواهد رسید و دعوای اسقاط حق از او همان لحظه باطل خواهد شد؛ و از این مثالها آدمیان ممکن است چنین استنباط کنند که وقتی جانشین مسلم یادشاهی کسی را که سلطنت در دست اوست، هر چند که یدر خودش باشد، بکشد، می توان عمل او را بی عدالتی و یا هر چیز دیگری به این معنا خواند اما نمي توان آن را مغاير با عقل دانست زيرا همهٔ اعمال ارادي آدميان معطوف به نفع و مصلحت خودشان است؛ و اعمالی معقول ترین اعمال اند که به بیشترین میزان به حصول اهداف آدمیان بینجامند. با این حال این استدلال ظاهراً درست، کاذب و نادرست است.

زیرا مسئله بر سر قول و قرارهای متقابل در شرایطی نیست که اطمینانی به ایفای عهداز جانب طرفین وجود نداشته باشد، مثل وقتیکه قدرت مدنی حاکمه بر طرفین قول و قرار مستولی نباشد؛ زیرا چنین قول و قرارهایی پیمان نیستند؛ اما وقتی یکی از طرفین پیش تر عهد خود را ایفاکرده باشد و یا وقتی قدرتی موجود باشد که او را وادار به ایفای عهد کند؛ در این مورد است که این پرسش پیش میآید که آیا ایفای عهد برخلاف عقل یعنی برخلاف نفع و مصلحت دیگری است یا نه. و به نظر من این کار برخلاف عقل نیست. و برای اثبات این باید [دو وضع] را در نظر بگیریم؛ نخست اینکه وقتی کسی عملی انجام دهد که علی رغم همهٔ پیش بینیها، بتواند به نابودی خود او منجر شود، ولی حادثهٔ غیرمترقبهای واقع گردد و آن عمل در نتیجه بهنفع وی تمام شود؛ وقوع چنین واقعهای نفس آن عمل را معقول نمی سازد. دوم اینکه در وضعیت جنگی [ وضع طبیعی] که در آن به واسطهٔ فقدان قدرتی عمومی که آدمیان را در حالت ترس نسبت به یکدیگر نگه دارد، همه دشمن یکدیگرند، هیچکس نمی تواند امیدوار باشد که به واسطهٔ قدرت یا

۲. Coke : سر ادوارد کوک (۱۵۵۲–۱۶۳۴)، حقوقدان انگلیسی۔م. ۴. Litleton: سرتامس لیتلتون (۱۴۲۲–۱۴۸۱)، حقوقدان انگلیسی۔م.

<sup>2.</sup> Jupiter

دانایی خود، بدون یاری همدستان، امنیت خویشتن را در مقابل خطر نابودی تأمین کند؛ در این وضع همه به یک اندازه میخواهند با استفاده از همدستان از خودشان دفاع و حراست نمایند؛ و بنابراین کسی که اعلام کند که به نظر او فریفتن همدستان و یاران مطابق عقل است، عقلاً نمیتواند برای تأمین امنیت خود به هیچ چیز دیگری جز قدرت فردی خویش تکیه کند. بنابراین آنکه پیمان خود را بشکند و اعلام دارد که به پندار خودش میتواند بر طبق عقل چنان کاری کند، به حکم عقل در درون هیچ جامعهای که به منظور تأمین صلح و امنیت آدمیان تشکیل شود قابل پذیرش نخواهد بود، مگر به حکم اشتباه از جانب آنانی که او را بپذیرند؛ که وقتی هم او را بپذیرند به اشتباه خود پی میبرند و نمیتوانند وی را در آن جامعه نگه دارند؛ و چنین اشتباهاتی را نمیتوان عقلاً بهعنوان وسیلهٔ تأمین امنیت به شمار آورد؛ و بنابراین چنان کسی اگر از جامعه بیرون افکنده شود، هلاک میگردد؛ و اگر در جامعه زندگی کند بهواسطهٔ اشتباه آدمیان دیگر است که طبعاً از حدود توان پیشبینی وی خارج بوده است؛ و در نتیجه عقلاً ضامن امنیت و صیانت نفس او نیست؛ و بنابراین کسانی که او را از پیش پا برندارند؛ تنها از روی جهالت نسبت به مصلحت خویش او را تحمل میکند.

و اما دستیابی به فیض سعادت پایدار اخروی از هر طریق دیگری، نامطمئن است؛ تنها یک راه متصور است و آن نه نقض عهد بلکه ایفای میثاق و پیمان است.

و به همین سان در خصوص دستیابی به حاکمیت از طریق شورش، بالطبع گرچه ممکن است در عمل حاصل شود اما عقلاً قابل قبول نیست، بلکه عقل به عکس آن حکم میکند؛ و نیز چون از دستیابی به حاکمیت بدین شیوه دیگران سرمشق میگیرند تا حاکمیت را به همان طریق به دست آورند؛ پس چنان عملی خلاف عقل است. بنابراین عدالت، یعنی ایفای عهد و پیمان یکی از قواعد عقل است، که به حکم آن آدمیان نباید اعمالی مضر و مخل نسبت به حیات خویش انجام دهند. و بنابراین [عدالت یا ایفای عهد] یکی از قوانین طبیعی است.

برخی از این هم پیش تر میروند و قانون طبیعی را بهعنوان قواعد حافظ حیات انسان در جهان تلقی نمیکنند؛ بلکه رعایت آن را لازمهٔ کسب سعادت جاویدان پس از مرگ میدانند و حتی گمان میکنند که نقض عهد در دنیا ممکن است به کسب آن سعادت بینجامد و در نتیجه عادلانه و معقول باشد؛ (از این جملهاند کسانی که کشتن، بر کنارکردن و شوریدن بر ضد صاحبان قدرت حاکمهای را که به واسطهٔ توافق و رضایت خودشان تأسیس شده است کاری شایسته میدانند). اما چون هیچگونه معرفت طبیعی دربارهٔ وضع آدمی پس از مرگ، و به طریق اولی دربارهٔ کیفر نقض عهد و پیمان در آن وضع موجود و ممکن نیست؛ بلکه عقیدهٔ ما دربارهٔ آن وضع تنها مبتنی بر گفتههای دیگران است مُشعر بر اینکه ایشان به نحوی مافوق طبیعی نسبت به آن وضع شناخت

عهد و میثاق بهواسطهٔ گناه طرف مقابل قابل نقض نیست داشته و یا کسانی را می شناخته اند که کسانی را می شناختند که آنان نیز دیگرانی را می شناختند که نسبت به آن وضع شناخت مافوق طبیعی داشتند؛ پس نقض عبهد و ييمان را نمى توان قاعده و حكم عقل يا طبيعت خواند.

کسان دیگری که ایفای عهد را یکی از قوانین طبیعی می دانند، با این حال استثنائاتی در مورد اشخاص خاصی قائل می شوند؛ مانند بدعت گذاران [که عهد خود را می شکنند] و کسانی که به دلایلی لازم نیست عهد خود را به دیگران ایفاکنند؛ و این نیز برخلاف عقل است. زیرا اگر هر نقص و ایرادی برای معاف کردن ما از قید عهد و پیمانمان کافی باشد، همان عیب و اشکال نیز عقلاً می بایست برای بازداشتن ما از بستن عهد و پیمان کافی بوده باشد. واژههای عادلاته و غیرعادلاته وقتی در مورد آدمیان به کار میروند یک معنا دارند؛ و و عدالت اعمال چیست وقتی در مورد اعمال به کار برده می شوند معنایی دیگر. وقتی بر آدمیان اطلاق شوند معنى آنها هماهنگي و انطباق و يا عدم انطباق شيوهٔ عمل ايشان با عقل است. اما وقتي بر اعمال اطلاق شوند، معنى أنها انطباق يا عدم انطباق اعمالي خاص با عقل است نه شيوه عمل یا شبوهٔ زندگی به طور کلی. بنابراین آدم عادل کسی است که در حد توان خود مراقبت کامل نماید تا اعمالش همگی عادلانه باشند. و آدم غیرعادل کسی است که در این باره غفلت ورزد. و چنین آدمیانی اغلب در زبان معمولی ما بهعنوان درستکار و تبهکار خوانده می شوند نه عادل و ناعادل؛ هر چند معانی آنها یکی باشد. بنابراین آدم درستکار، این عنوان را بهواسطهٔ ارتکاب یک یا چند عمل ناعادلانه که ناشی از هیجان ناگهانی با اشتباه نسبت به اشيا يا اشخاص باشد از دست نمي دهد؛ همچنين آدم تبهكار خصلت و شخصیت خود را به موجب اعمالی که از روی ترس انجام دهد و یا از انجام آنها خودداری ورزد، از دست نمی دهد؛ زیرا ارادهٔ او متأثر از نفع ظاهری عملی است که انجام می دهد نه از نفس انديشة عدالتخواهي. آنچه به اعمال آدميان چاشني عدالت مي بخشد بلندطبعي و بزرگمنشي و شجاعت است (که به ندرت یافت می شود) و به واسطهٔ آن آدمی از اینکه بهخاطر شادی و خرسندی زندگی خودش به فریب و نقض عهد تن در دهد ننگ دارد. عدالت در شیوهٔ رفتار بدین معنا همان مفهومی از عدالت است که فضیلت خوانده می شود، [و بی عدالتی در شیوهٔ عمل نیز به همان مفهوم] بی عدالتی به معنای رذيلت است.

اما به آدمیانی که در اعمال خود عدالت به خرج می دهند، معصوم و بی گناه گفته می شود نه عادل؛ و آنان که در اعمال خود مرتکب بی عدالتی می شوند (که ظلم نیز خوانده میشود) گناهکار بهشمار میروند.

همچنین، بیعدالتی در شیوهٔ رفتار، همان تمایل به ظلم و آسیب رساندن است؛ و خود پیش از آنکه به نتیجه بینجامد، بیعدالتی است، یعنی لزوماً نباید کسی از آن عمل آسیب دیده باشد. اما بی عدالتی در انجام عملی خاص (یعنی ظلم) مستلزم آن است که

معناي عدالت اشخاص

عدالت در شيوهٔ رفتار

و در اعمال

آن کس که با وی عهد و پیمان بسته شده است، آسیب ببیند. و بنابراین ممکن است ظلم متوجه یک کس گردد، حال آنکه زیان و خسارت ناشی از آن نصیب دیگری شود. مثل وقتی که اربابی به خدمتکار خود دستور می دهد که به غریبه ای پول بدهد؛ اگر این دستور انجام نشود، در آن صورت ظلمی متوجه ارباب می گردد؛ زیرا خدمتکار پیش تر پیمان بسته بود تا از وی اطاعت کند؛ اما زیان و خسارت وارده عاید غریبه می گردد، که خدمتکار نسبت به او تعهدی نداشته است و بنابراین نمی توانسته است به او ظلمی روا دارد. و همچنین در درون کشورها افراد خصوصی می توانند بدهکاری های یکدیگر را ببخشند اما نمی توانند راهزنی و دیگر اشکال خشونت را مورد بخشش قرار دهند؛ زیرا عدم پرداخت دیون تنها به خودشان زیان و خسارت وارد می کند؛ اما راهزنی و خشونت به

عملی که بر طبق رضایت کسی انجام شود، ظلم به او تلقی نمیشود اگرکسی نسبت به دیگری عملی موافق با خواست اعلام شدهٔ خود او انجام دهد، عمل وی آسیب و تجاوز به شمار نمی رود. زیرا اگر کسی که چنان عملی انجام می دهد، قبلاً به واسطهٔ عهد و پیمانی از حق اصلی و اولیهٔ خود به انجام آن عمل چشم پوشی نکرده باشد در آن صورت نقض عهدی صورت نگرفته است؛ و بنابراین آسیب و ظلمی هم به کسی نرسیده است. و اگر او [از آن حق چشم پوشی] کرده باشد؛ در آن صورت ارادهٔ او مبنی بر انجام آن عمل به معنی ترک آن عهد و پیمان است؛ و باز هم آسیب و ظلمی به کسی وارد نشده است.

عدالت در اعمال را نویسندگان به عدالت مبلالهای<sup>۱</sup> و توزیعی<sup>۲</sup> تقسیم کردهاند: و عدالت مبادلهای و توزیعی گفتهاند که اولی عبارت است از تناسب عددی؛ و دومی، تناسب هندسی. بنابراین آنها عدالت مبادلهای را در تساوی ارزش چیزهای موضوع قرارداد می یابند؛ و عدالت توزیعی را در توزیع منافع مساوی بین کسانی که دارای لیاقت و شایستگی یکسانی باشند می بینند. مثلاً فروختن [چیزی] به بهایی گران تر از آنچه می خریم، و یا اعطای [چیزی] به کسی به میزانی بیش از حد شایستگی و لیاقت او، بی عدالتی است. ارزش همهٔ چیزهای موضوع قرارداد به واسطهٔ امیال کسانی که قراردادی می بندند اندازه گیری می شود: و بنابراین ارزش عادلانهٔ همان ارزشی است که قراردادی می بندند اندازه گیری می شود: و شایستگی (جز استحقاقی که متعلق به عهد و پیمان است و در آن ایفای تعهد از جانب عدالت مبادلهای است، نه توزیعی) نه به حکم عدالت بلکه تنها به واسطهٔ لطف و مرحمت عدالت مبادلهای است، نه توزیعی) نه به حکم عدالت بلکه تنها به واسطهٔ لطف و مرحمت ایجاد می شود. و بنابراین توصیف آن براساس تمیزی که در اینجا میان انواع عدالت داده شده است درست نیست. به سخن درست، عدالت مبادله ی عدالت کسی انواع عدالت داده شده است درست نیست. به سخن درست، عدالت می است که تو اینجا میان انواع عدالت داده شده است درست نیست. به سخن درست، عدالت می انه می دان کسی است که قرارداد

1. Commutative 2. Distributive

۱۷۶ لویاتان

میبندد؛ یـعنی ایـفای تـعهد در قـرارداد خـرید و فـروش؛ اجـاره و اسـتیجار؛ قـرض و استقراض؛ مبادله و معاوضه و دیگر اعمال قراردادی است.

و عدالت توزیعی، عدالت داور و حَکَم است؛ یعنی اینکه عمل تعریف امر عادلانه است. در این عمل (که از جانب کسانی که او را منصوب میکنند به عهده او گذاشته می شود) اگر داور از عهدهٔ مسئولیت واگذار شده به خود برآید در آن صورت حق هر کسی را به جای خود ادا کرده است؛ و این در حقیقت توزیع عادلانه است؛ و می توان آن را (هر چند به مسامحه) عدالت توزیعی خواند؛ اما به سخن درست تر باید آن را انصاف نامید، که یکی از قوانین طبیعی است، چنانکه در جای خود خواهیم گفت.

چهارمین قانون طبیعی همچنانکه عدالت مبتنی بر عهد و پیمان سابق است؛ به همان شیوه نیز سپاس و سپاسگزاری است امتنان مبتنی بر لطف پیشین یعنی عطیه و بخشش است و چهارمین قانون طبیعی است و می توان آن را بدین شکل بیان کرد که: کسی که به صرف لطف کس دیگری سودی عایدش می شود باید چنان عمل کند که شخص بخشنده از عملش که مبتنی بر حسن نیت بوده، پشیمان نشود. زیرا هیچکس جز با نیت خیر و صلاح برای خودش چیزی نمی بخشد؛ چون که بخشش عملی آزاد و اختیاری است؛ و هدف همهٔ اعمال دلبخواهانه در نزد همگان، خیر و صلاح خودشان است؛ و اگر آدمیان ببینند که از این لحاظ ناکام می مانند، در آن صورت اقدامی از روی لطف و احسان یا اعتماد و یا تعاون و همکاری نخواهند کرد و با هم سازش نخواهند نمود؛ و در نتیجه، همچنان در وضع جنگ و ستیز باقی خواهند ماند؛ و این خود با نخستین قانون بنیادی طبیعت که آدمیان را به جستجوی صلح فرامی خواند، مغایرت دارد. نقض این قانون ناسپادی خوانده می شود که نسبت آن با لطف و احسان هماند نسبتی است که ظلم و بی عدالتی با تعهد به موجب عهد و پیمان دارد.

قانون پنجم کنار آمدن با پنجمین قانون طبیعی، سهل گیری با دیگران است؛ یعنی اینکه هر کس باید با دیگران دیگران و سهل گیری است زندگی اجتماعی طبعاً متفاوتاند و این از تنوع در امیال آنها برمی خیزد؛ و بی شباهت به تنوع سنگهایی نیست که برای بنای عمارتی فراهم آورده شدهاند. زیرا همچنانکه سنگی نتراشیده و نخراشیده که از جایی که خود پر میکند نسبت به سنگهای دیگر جای بیشتری اشغال میکند و به واسطهٔ سختی تراش بردار نیست و در نتیجه مانع بنای عمارت میگردد، و سرانجام بنایان آن را چون مضر و مزاحم است به دور می اندازند؛ به همین سان کسی که به حکم سرشت خشن و غیراجتماعی خود بکوشد آنچه که برای نودش زاید و برای دیگران ضروری است تصرف کند، و به دلیل امیال و شهوات سرکش خود قابل اصلاح نباشد، می باید به عنوان موجودی مزاحم از جامعه بیرون افکنده شود. زیرا چون هر کس نه تنها به موجب حق خود بلکه به حکم نیاز طبیعی باید تا آنجا که در توان دارد بکوشد تا وسایل لازم برای حفظ و صیانت ذات خویش را تأمین کند؛ بنابراین

کسی که بهخاطر امور غیرضروری در مقابل چنان ضرورتی مقاومت کند مسئول وقوع جنگ و ستیزی است که بالنتیجه واقع خواهد شد؛ و بدین سان مرتکب عملی می شود که خلاف قانون بنیادی طبیعت است که امر به طلب صلح می کند. کسانی که این قانون را رعایت کنند اجتماعی خوانده می شوند (مردم لاتین زبان چنین کسانی را Commodi می خوانند). عکس این گونه آدمیان را سرسخت، غیر اجتماعی و سرکش خوانند.

قانون ششم طبیعت این است که آدمی باید از سر مآل اندیشی خطاهای گذشتهٔ کسانی را قانون ششم بخشش است که توبه کرده اند و خواهان بخشش اند ببخشاید. زیرا عفو و بخشش چیزی جز پذیرش صلح نیست؛ گرچه بخشش نسبت به کسانی که در دشمنی خود پایداری میکنند، نه صلح جویی بلکه نشانهٔ ترس است؛ با این حال عدم پذیرش صلح باکسانی که صلح با آنها شرط مآل اندیشی است، نشانهٔ بیزاری از صلح است؛ و بنابراین مغایر با قانون طبیعت است.

هفتمین [قانون طبیعی] آن است که آدمیان در انتقام جوییها (یعنی در تلافی بدی قانون هفتم: در با بدی) می باید نه به شدت شرارت انجام شده در گذشته بلکه به خیر و خوبی [ینده نظر داشته باشند. این قانون ما را از مجازات آدمیان با هر قصد و نیت دیگری جز اصلاح شخص خطاکار و یا هدایت دیگران منع می کند. زیرا این قانون بر قانون پیشین مترتب است که از سر مآل اندیشی به عفو و بخشش حکم می کند. به علاوه، انتقام جویی بدون در نظر گرفتن درس عبرت و یا فایده ای که از آن در آینده حاصل می شود، چیزی جز پیروزی در آزردن دیگری و افتخارکردن بدان نیست، و هیچگونه غایت و هدفی در پی ندارد؛ (زیرا هدف همواره چیزی است که در آینده می آید)؛ و افتخارکردن بی جهت و بی هدف، فخر کاذب و مغایر با عقل است؛ و آزردن بی دلیل دیگران به جنگ و ستیز می انجامد؛ و این خود با قانون طبیعت مغایرت دارد و عموماً بی رحمی خوانده می شود.

و چون همهٔ علائم و نشانه های بیزاری و تحقیر، جنگ و ستیز برمی انگیزند؛ تا جایی که بیشتر مردمان ترجیح می دهند زندگی خود را به خطر بیندازند اما از انتقام جویی قانون هشتم بر دست نکشند؛ پس به عنوان هشتمین قانون طبیعی این اصل را عرضه می کنیم که ضد دشنام گویی هیچکس نباید از طریق کردار، گفتار، حالات چهره و یا حرکات خود نسبت به دیگری ابراز نفرت کند و یا او را تحقیر نماید. نقض این قانون معمولاً ناسزا گویی و بدزبانی <sup>(ا</sup> خوانده می شود.

این پرسش که در بین آدمیان چه کسی بهتر است، در وضع طبیعی محض قابل طرح قانون نهم بر ضد نغوت نـیست؛ در چـنین وضـعی (چـنانکه پـیش تر نشـان دادهایـم) هـمهٔ آدمـیان بـرابـرند. و <sup>غرور</sup> نابرابریهایی که اکنون وجود دارد بهواسطهٔ قوانین مدنی ایجاد شده است. میدانیم که

1. Contumely

ارسطو در کتاب اول سیاست خود مینای نظریهٔ خویش را بر این قرار می دهد که به حکم طبیعت برخی از آدمیان بیشتر از دیگران شایسته حکمرانی هستند زیرا داناتر از دیگراناند (چنانکه ارسطو خود را به خاطر دانش فلسفی خویش از جملهٔ چنان کسانی میدانست) و برخی از آدمیان بیشتر شایستهٔ فرمانبرداری هستند (یعنی کسانی که بدن های نیرومند دارند ولی چون ارسطو فیلسوف نیستند)، چنانکه گویی حکمران و فرمانبردار نه به موجب توافق أدميان بلكه به حكم تفاوت طبيعي ايشان از حيث هوش و ذكاوت به وجود آمدهاند: و اين عقيده نه تنها برخلاف عقل بلكه مغاير با تجربه نيز هست. زیرا اندکاند کسانی که بدان مایه احمق و نادان باشند که حکمرانی را بر فرمانبرداری ترجيح ندهند؛ بهعلاوه وقتى دانايان در عين غرور و اعتماد به درايت خود باكساني كه نسبت به درایت و دانایی خویش اعتمادی ندارند به جدالی قهرآمیز می پردازند هیچگاه و حتى بەندرت هم به ييروزى دست نمىيابند. بنابراين يا طبيعت آدميان را برابر ساخته است که در آن صورت باید این برابری را تصدیق کرد؛ و یا طبیعت آدمیان را نابرابر ساخته است؛ لیکن چون کسانی که خود را با دیگران برابر می دانند، جز براساس شرایط مساوی و یکسان تن به صلح نمی دهند، پس در آن صورت باید برابری آدمیان را مفروض گرفت و بنابراین بهعنوان نهمین قانون طبیعی این اصل را پیشنهاد میکنیم که هر کس باید دیگری را به حکم طبیعت با خودش برابر بداند. نقض این قاعده نخوت و غرور است.

قانون دهم بر ضد تکبر براساس این قانون قانون دیگری استوار است و آن اینکه هیچکس نباید به هنگام پذیرش شرایط صلح خواهان محفوظ ماندن حقی برای خود گردد ولی درعین حال به اینکه همان حق برای دیگران محفوظ بماند رضایت ندهد. همچنانکه برای همهٔ آدمیانی که جویای صلح هستند لازم است از برخی حقوق طبیعی خود دست بکشند؛ یعنی از آزادی برای دستیابی به همهٔ خواستهای خود برخوردار نباشند: به همان سان نیز حفظ برخی از حقوق مانند بهر مبرداری از هوا، آب، حرکت، استفاده از راه ها و تمامی حقوق دیگری که آدمی بدون آنها یا نتواند زندگی کند و یا نتواند خوب زندگی کند، لازم است. اگر در این خصوص آدمیان هنگام پذیرش صلح، خواهان حقوقی باشند که خود به دیگران روا نمی دارند، در آن صورت برخلاف قانون پیشین عمل کردهاند که همان تصدیق برابری طبیعی آدمیان است؛ و چنان عملی با قانون طبیعت مغایرت دارد. پاسداران این قانون را معتدل و میانهرو و نقصکنندگان آن را خودخواه و متکبر میخوانند. یونانیان نقض این

قانون یازدهم، رعایت انصاف

همچنین اگر وظیفهٔ داوری در بین آدمیان به عهدهٔ کسی گذاشته شود، برطبق یکی از اصول قانون طبیعی، آن کس باید رفتار یکسانی با ایشان داشته باشد. زیرا در غیر این صورت منازعات آدمیان جز از طریق جنگ فیصله نتواند یافت. بنابراین آن کس که در داوری مغرض و جانبدار باشد، آنچه در توان دارد به کار می برد تا آدمیان را از به کار گرفتن

قاضیان و داوران باز دارد؛ و در نتیجه (برخلاف قانون بنیادی طبیعت) موجب جنگ میگردد.

رعایت این قانون یعنی توزیع برابر و اعطای آنچه عقلاً متعلق به کسان است، انصاف و (چنانکه پیش تر گفته ام) عدالت توزیعی خوانده می شود؛ نقض [این قانون] رفتار غرض آمیز نسبت به اشخاص <sup>(</sup> [یا] προσωποληψία [نامیده می شود].

و از این قانون، قانون دیگری منتج می شود و آن اینکه از چیزهای غیرقابل تقسیم باید قانون دوازدهم. استفادهٔ برابر در صورت امکان مشترکاً استفاده کرد؛ و اگر کمیت آن چیزها مانع نگردد. استفاده از آن باید از چیزهای مشترک نامحدود و نامشخص باشد؛ در غیر این صورت باید به نسبت تعدادی که حق دارند [ توزیع گردد]. زیرا در غیر این صورت توزیع، نابرابر و مغایر با انصاف است.

اما چیزهایی وجود دارند که نه قابل تقسیماند و نه می توان مشترکاً از آنها استفاده کرد. در این صورت برطبق قانون طبیعی که حکم به انصاف می کند کل آن حق و یا اولین نوبت استفاده از آن (در صورتی که استفاده از آن نوبتی باشد) باید به حکم قرعه تعیین شود. زیرا توزیع برابر مبتنی بر قانون طبیعی است؛ و در اینجا وسیلهٔ توزیع برابر دیگری نمی توان تصور کرد.

قرعه بر دو گونه است: قراردادی و طبیعی. قرعهٔ قراردادی و ارادی آن است که رقبا در مورد آن توافق کرده باشند؛ قرعهٔ طبیعی یا به صورت نخستزادگی<sup>۲</sup> [فرزند ارشد خانواده بودن] (که یونانیان آن را Κληρονομία می خوانند که در لغت به معنی به دست آمده از طریق قرعه است) و یا به صورت تصرف اولیه و اتفاقی [چیزی] ظاهر می گردد.

و بنابراین چیزهایی که قابل بهرهبرداری مشترک و یا قابل تقسیم نباشند بـاید بـه متصرف اولیه و در برخی موارد به فرزند ارشد داده شوند. چنانکه گویی به حکم قـرعه بهدست آمدهاند.

همچنین یکی دیگر از قوانین طبیعی این است که همهٔ کسانی که واسطهٔ صلحاند باید از امنیت در اعمال خود برخوردار باشند. زیرا قانونی که به صلح به عنوان هدف حکم کند به وساطت و میانجیگری به عنوان وسیله نیز حکم میکند؛ و لازمهٔ وساطت و میانجیگری برخورداری از امنیت است.

و با آنکه آدمیان ممکن است هرگز مایل به رعایت این قوانین نباشند، اما با این حال قانون شانزدهم، در خصوص همواره پرسشهایی در خصوص شیوهٔ عمل آدمی پیدا شود [مثل اینکه] اولاً آیا عمل تسلیم به حکمیت خاصی اصلاً انجام شده یا انجام نشده است؛ ثانیاً (اگر انجام شده باشد) آیا برخلاف قانون [طبیعی] بوده است یا نه؛ پرسش اول درباره واقعیت امور و پرسش دوم دربارهٔ درستی امور است؛ بنابراین اگر طرفین قضیه متقابلاً پیمان نبندند که در اختلاف نظر خود، رأی

1. Acception of Persons 2. Primogeniture

قانون سیزدهم، در مورد قرعهکشی

قانون چهاردهم، درمورد نخستزادگی و تصرف اولیه

قانون پانزدهم، در خصوص میانجیان صلح

**۱۸۰** لویاتان

دیگری را بپذیرند، در آن صورت با صلح میانهای ندارند. این شخص دیگر، که طرفین به رأی او تسلیم میشوند حَکَم نام دارد و بنابراین برطبق قانون طبیعت کسانی که با یکدیگر اختلاف دارند باید حق داوری خود را به حکمی واگذار کنند.

و چون فرض بر این است که هر کسی در هر امری یکسره به سود خود عمل میکند، بنابراین هیچ کسی در امور مربوط به خودش داور مناسبی نیست؛ ولی با آنکه آدمی هرگز برای اینگونه داوری مناسب نیست، با این حال چون به حکم انصاف، طرفین [اختلاف] دارای منافع برابر هستند؛ پس اگر یکی از آن دو به عنوان داور پذیرفته شود، طرف دیگر نیز باید به همین عنوان پذیرفته شود؛ و بدین سان اختلاف که علت جنگ است به رغم قانون طبیعی همچنان باقی می ماند.

قانون هجدهم: کسی که در به همین دلیل هیچکس را در هیچ قضیهای که در نتیجهٔ پیروزی یکی از طرفین آن قضیهای ذینفع باشد نباید سود یا افتخار یا لذتی نصیب آن کس گردد، نباید به عنوان داور و حکم پذیرفت؛ زیرا قاضی آن باشد چنین کسی در واقع رشوه گرفته است (هر چند رشوهای اجتناب ناپذیر)؛ و هیچکس ملزم به اعتماد نسبت به چنین کسی نیست. و بدین سان باز نزاع و وضعیت جنگ برخلاف قانون طبیعت به جای خود باقی می ماند.

مورد شهود و در اختلافات بر سر واقعیت امور قاضی وقتی نتواند اعتبار بیشتری برای گفتهٔ یکی [از طرفین دعوا] قائل شود (و مدارک و دلایل دیگری نیز در کار نباشد) میباید به گفتهٔ شخص سوم، و یا شخص سوم و چهارم، و یا اشخاص بیشتر [یعنی شهود] تکیه کند؛ زیرا در غیر این صورت، دعوا به جای خود باقی می ماند و برخلاف قانون طبیعت با قهر فیصله می یابد.

قوانین طبیعی که به صلح به عنوان وسیلهٔ تداوم زندگی آدمیان در اجتماعات حکم میکنند؛ از این قرارند و چنین قوانینی تنها در جامعهٔ مدنی معنی دارند. چیزهای دیگری نیز وجود دارند که موجب نابودی آدمیان میگردند مانند مستی و انواع دیگر زیاده روی که قانون طبیعی آدمیان را از آنها منع کرده است؛ اما نیازی به ذکر آنها نیست و به بحث حاضر نیز چندان مربوط نیستند.

وگرچه این استنتاج از قوانین طبیعت پیچیده تر از آن است که عامهٔ مردمان دریابند؛ مواسطهٔ آن زیرا اکثر آدمیان به کسب معاش اشتغال دارند و بقیه نیز بیش از آن نادان اند که این لبیعی را به قوانین را بفهمند؛ اما برای آنکه بهانه ای در دست هیچکس نباشد، این قوانین به صورتی ولت آزمود مختصر و آسان که حتی قابل فهم کم استعداد ترین آدمیان است خلاصه شده اند؛ و آن خلاصه این است که انچه به خود روا نمی داری به دیگران روا مدار؛ و این نشان می دهد که آدمی برای فراگرفتن قوانین طبیعت لازم نیست کاری جز این انجام دهد که به هنگام سنجش و مقایسهٔ اعمال دیگران با اعمال خود، اگر اعمال دیگران بیش از حد سنگین به نظرش برسند، آنها را در کفهٔ دیگر ترازو و اعمال خودش را به جای آنها بگذارد و در

قاعدهای که بهواسطهٔ آن می توان قوانین طبیعی را به سهولت آزمود

قانون نوزدهم در مورد شهود

قانون هفدهم: هیچکس نمی تواند قاضی خود باشد

سنجش آنها به نحوى عمل كند كه اميال و خودخواهي هاي خودش ناديده مانده و چيزي به وزن اعمالش نيفزايد؛ در اين صورت همهٔ قوانين طبيعت به نظر او معقول خواهند رسيد. قوانين طبيعي همواره بهشيوهاي باطني (براي وجدان آدمي الزام آورند؛ به اين معنى قوانين طبيعي هميشه وجدانأ الزامآورند اما عملأ وقتي که در آدمی میل و خواست اجرای خود را بهوجود می آورند، لیکن بهشیوهٔ ظاهری و الزامأورندكه امنيت موجود عملی همواره برای آدمی الزامآور نیستند زیراکسی که فروتن و مطیع و رام باشد و به باشد همهٔ وعدههای خود در هر زمان و مکانی عمل کند، درحالی که هیچکس دیگر چنان نکند چنین کسی تنها خودش را اسیر دیگران می سازد و به هلاکت و نابودی حتمی می کشاند؛ و این برخلاف تمام قوانین طبیعی است که خواستار صیانت ذات آدمی هستند. و همچنین کسی که به کفایت مطمئن باشد که دیگران قوانین طبیعی را در مورد او رعایت خواهند کرد و با این حال خود آنها را رعایت نکند، چنین کسی خواهان جنگ است نه صلح؛ و در نتیجه خواستار نابودی ذات خود از طریق خشونت است. و هر قانونی که برای وجدان فرد به شکل باطنی الزام آور باشد، نه تنها ممکن است به موجب وقوع امري مغاير با قانون طبيعي نقض شود بلكه وقوع واقعهاي موافق با قانون نيز می تواند آن را نقض کند، و این در صورتی است که آدمی آن واقعه را مغایر با قانون بيندارد. زيرا گرچه عمل او در اين مورد مطابق با قانون بوده باشد، با اين حال نيت او برخلاف قانون بوده است؛ و وقتى الزام و تعهد جنبه فردى و وجدانى داشته باشد، چنان عملی نقض قانون شمرده می شود. قوانین طبیعی تغییرناپذیر و ابدی هستند؛ زیرا بیعدالتی، ناسپاسی، تکبر، نخوت، قوانین طبیعی ابدی هستند بیانصافی، تبعیض و غیرہ را هرگز نمی توان قانونی و مشروع ساخت. زیرا هرگز چنین نخواهد شد که جنگ حافظ زندگی و صلح ویرانگر آن باشد. قوانین طبیعی چون آدمی را صرفاً به تمایل باطنی به خودشان و کوشش، یعنی با این حال رعایت آنها آسان کوششی صادقانه و مداوم برای اجرای خودشان، ملزم و متعهد می کنند، رعایت شان آسان است است. ریزا چون آن قوانین از آدمی چیزی جز تلاش و کوشش [در اجرای خود] طلب نمیکنند، پس کسی که در اجرای آنها کوشش کند، آنچه را که باید، انجام داده است؛ و کسی که قانون را اجراکند عادل و درستکار است. و علم نسبت به این قوانین، تنها فلسفهٔ اخلاق راستینی است که وجود دارد. زیرا علم به این قوانین تنها فلسفة راستين موجود است فلسفهٔ اخلاق چیزی جز علم نسبت به خیر و شر در ارتباطات و جامعهٔ انسانی نیست. خیر و شرکلماتی هستند که خواهشها و بیزاریهای ما را بیان میکنند؛ و در خلقیات، رسوم و آیینهای گوناگون آدمیان به صورتهای مختلفی ظاهر می شوند؛ و آدمیان گوناگون نه تنها از لحاظ داوری در باب معنای آنچه برای حواس مختلف چشایی، بویایی، شنوایی

<sup>1.</sup> Inforo interno 2. Inforo externo

بساوایی و بینایی خوشایند یا ناخوشایند است، اختلافنظر دارند؛ بلکه در این خصوص که چه چیزی در اعمال زندگی روزمره موافق یا مخالف با عقل است نیز بر یک نظر نیستند. حتی یک انسان در زمانهای گوناگون حالات مختلفی پیدا میکند؛ و چیزی را که در یک زمان ستایش میکرد و نیکو میشمرد، در زمانی دیگر زشت میشمارد و شر مي خواند: و از همين جا است كه نزاع و اختلاف و سرانجام جنگ يديد مي آيد. و بنابراين تا وقتی آدمی در وضع طبیعی صرف (که وضع جنگی است) قرار دارد که میل شخصی وى معيار نيك و بد باشد؛ و بنابراين همهٔ آدميان بر اين اصل توافق دارند كه صلح خوب است و به همین سان راه یا وسایل دستیابی به صلح که (چنانکه قبلاً نشان داده ایم) عبارتند از عدالت، سپاسگزاری، فروتنی، انصاف، رحم و دیگر قوانین طبیعی، نیز مطلوب هستند؛ يعنى فضايل اخلاقى بهشمار مىروند؛ و عكس أنها يعنى رذايل، نامطلوباند. يس جون علم نسبت به فضيلت و رذيلت، همان فلسفة اخلاق است؛ بنابراين نظرية قوانين طبيعي درست نيز فلسفة اخلاق راستين است. اما فلاسفة اخلاق گرچه همگي از فضايل و رذایل یکسانی سخن می گویند؛ با این حال چون مبنای اساسی فضایل را نمی شناسند نمى دانند كه دليل ستايش از أنها اين است كه وسيلة تأمين زندگى صلح آميز و اجتماعى و آسوده بهشمار می روند؛ در نتیجه، آنها را به سطح هیجانات تقلیل می دهند؛ چنانکه گویی شجاعت و پایمردی به درجهٔ دلیری بستگی دارد نه به دلیل آن و یا بخشندگی به كيفيت هدية اعطا شده وابسته است و نه بهدليل و سبب بخشش.

آدمیان احکام عقل به این معنا را معمولاً قانون میخوانند؛ اما این عنوان درست و دقیقی نیست زیرا [احکام عقل] صرفاً استنتاجات یا احکامی منطقی هستند که به چگونگی حفظ و دفاع از زندگی آدمیان مربوط میشوند؛ حال آنکه قانون در معنای درست و دقیق کلمه عبارت از حکم کسی است که به حق بر دیگران حکومت دارد. با این حال اگر ما همان احکام منطقی را جزئی از کلام خداوند بدانیم که به حق بر همهٔ امور حاکم است، تنها در آن صورت می توان آنها را به درستی قانون خواند.

> فصل شانزدهم در باب کارگزاران و صاحبان حق و اقتدار و اموری که به نمایندگی انجام میشود

شخص چیست شخص کسی است که سخنان یا اعمال او یا از آن خود او تلقی می شود و یا نمایش دهنده سخنان یا اعمال شخص دیگری و یا هر چیزی دیگری است که آن سخنان یا اعمال منسوب به شخص طبیعی و شخص آنها باشند، خواه بهراستی یا به دروغ. مصنوعی وقتی آن [سخنان یا اعمال] از آن خود شخص باشد، آن شخص شخص طبیعی خوانده می شود؛ وقتی نمایش دهندهٔ سخنان و اعمال کس دیگری باشد، در این صورت آن شخص، شخص غیر حقیقی یا مصنوعی است.

کلمهٔ Person [شخص] واژهای لاتین است، که به جای آن یونانیان کلمهٔ ریشه کلمهٔ شخص πρόσωπον را به کار می برند که به معنی چهره است، همچنانکه Persona در لاتین به معنی صورت ظاهر یا شکل ظاهری آدمی است که به تقلید از کس دیگری در روی صحنه ظاهر شده باشد؛ و گاه به خصوص به معنی آن بخش از صورت ظاهری است که مانند نقاب یا روی بند چهره را پنهان می دارد؛ و [این کلمه] از صحنهٔ [نمایش] به حوزههای بگوید یا عمل کند و نیز در ارتباط با دادگاهها و محاکم و نمایش خانه ها به کار رفته است. بزابراین شخص به این معنی چه در روی صحنه و چه در محاورهٔ عمومی به همان مفهوم بزابراین شخص به این معنی چه در روی صحنه و چه در محاورهٔ عمومی به همان مفهوم بزابراین شخص به این معنی چه در روی صحنه و چه در محاورهٔ عمومی به همان مفهوم است؛ و کسی که در نقش کسی دیگر بازی کند، گفته می شود که نمایندهٔ شخص آن کس است؛ و دمی نمایش دهندهٔ سه شخص هستم: شخص خود م، شخص دیگری قضات؛)<sup>1</sup> و در موقعیت های مختلف نامهای متفاوتی دارد: مانید نمایش دادن خود یا دیگری قضات؛)<sup>1</sup> و در موقعیتهای مختلف نامهای متفاوتی دارد: مانند نمایش ده دن ماینده، قضات؛)<sup>1</sup> و در موقعیتهای مختلف نامهای مناوتی دارد: ماند نمایش دادن خود یا دیگری میگوید: من نمایش دهندهٔ سه شخص هستم: شخص خود ماند نمی در ده آنجا که می مورد: من نمایش دهندهٔ سه شخص هستم: شخص خود ما دادن مود یا دیگری میگوید: من نمایش دهندهٔ سه شخص هستم: شخص خودم، شخص دشمنانم و شخص می موید: من نمایش دهندهٔ سه شخص هان کلمه دا به همین معنی مه کار برده، آنجا که می گوید: من نمایش دهندهٔ سه شخص هستم: شخص خودم، شخص دشمنانم و شخص مونات؛) دو در موقعیتهای مختلف نامهای متفاوتی دارد: مانند نمایش دهنده، نماینده، ایماند اینها برخی اشخاص مصنوعی، سخنان و اعمال شان متعلق به کسانی است که خود نمایندهٔ

بر ای است در این صورت آن شخص، بازیگر و عامل است؛ و آنکه صاحب کلمات و اعمال است، مرجع و جوازدهنده و صاحب حق<sup>۲</sup> است؛ در این معنا بازیگر یا کارگزار به موجب کارگزار و صاحب حق و اختیار جواز و اختیار صاحب حق عمل می کند. زیرا آن کس که در صحبت از اجناس و اموال امداکه و یا به لاتین Dominus و به یونانی *χύριοσ خو*انده می شود؛ در گفت و گو از اعمال، صاحب حق و مرجع اختیار و اقتدار نامیده می شود. و همچنانکه حق نسبت به مال، اعمال، صاحب حق و مرجع اختیار و اقتدار نامیده می شود. و همچنانکه حق نسبت به مال، اختیار نام دارد. بنابراین همواره مقصود از اقتدار و اختیار، حق انجام عملی است که به موجب اختیار و اقتدار صاحب حق و یا به موجب تفویض آن حق از طریق جواز و اجازهای از جانب صاحب حق، اعمال می شود. از اینجا چنین برمی آید که وقتی کارگزاری عقد عهد و میثاق به موجب به موجب اجازه صاحب حق، عمله ای می شود. از اینجا چنین برمی آید که وقتی کارگزاری عقد عهد و میثاق به موجب به موجب اجازه صاحب حق، عمله می شود. از اینجا چنین برمی آید که وقتی کارگزاری مقد عمل و می به موجب اجازه صاحب حق، عمله می شود. از اینجا چنین برمی آید که وقتی کارگزاری معد عمل و میثاق به موجب به موجب اجازه صاحب حق، عمل می شود. از اینجا چنین برمی آید که وقتی کارگزاری مادر و اجازه صاحب حق وی را ماد بنابراین می مود او چنین عهد و پیمانی بسته است. پس وی به منعهد می سازد که گویی خود او چنین عهد و پیمانی بسته است. پس وی به مین میزان نسبت به تبعات آن عهد و پیمان مازم می گردد. و بنابراین تمامی آنچه

2. Author

<sup>1.</sup> Unus sustineo tres Personas: Mei, Adversarii, & Judicis.

ییش تر (در فصل ۱۴) دربارهٔ عهد و پیمان میان آدمیان به عنوان اشخاص طبیعی گفتیم دربارهٔ عهد و پیمان کارگزاران و نمایندگان و جانشینان آن افراد که از جانب ایشان اجازه و اختیار داشته باشند نیز صادق است؛ البته تا جایی که در محدودهٔ اجازهٔ آنها باشد و نه بيشتر.

و بنابراین کسی که با کارگزار یا نمایندهای بدون علم به اجازه و اختیار او از جانب صاحب حق، پیمان ببندد، خطر کرده و باید زیان کار خود را بیذیرد. زیرا هیچکس بهموجب پیمانی که خود جواز انعقاد آن را نداده ملزم و مجبور نمی شود؛ و در نتیجه ییمانی که برخلاف و یا خارج از حدود اجازهٔ او بسته شده باشد نیز برای او الزام آور نیست. وقتی کارگزاری به حکم صاحب حق کاری برخلاف قانون طبیعت انجام دهد، در صورتی که کارگزار به موجب پیمان پیشینی متعهد به اطاعت از صاحب حق شده باشد،

اما کارگزار را متعهد نمی سازد در این حال نه کارگزار بلکه صاحب حق و اقتدار، قانون طبیعی را نقض کرده است؛ زیرا هر چند عمل وي مغاير با قانون طبيعي باشد، ليكن أن عمل، عمل وي نيست؛ بلكه برعكس خودداری از انجام دادن آن مغایر با قانون طبیعی است که نقض عهد را منع میکند.

و کسی که بهواسطهٔ کارگزاری با صاحب حق و اقتدار پیمان میبندد، بدون آنکه از حدود اجازه و اختیار کارگزار آگاه باشد و در این خصوص تنها به گفتهٔ او اعتماد کند؛ اگر اجازه و اختیار کارگزار، عندالمطالبه بر [شخص طرف عهد و پیمان] آشکار نگردد، این اجازه و اختیار کارگزار باید شخص ملزم و متعهد به آن پیمان نیست؛ زیرا قرارداد منعقده با صاحب حق بدون آشکار باشد ضمانت خود او معتبر نیست. اما اگر کسی که چنین پیمانی می بندد پیشا پیش بداند که تضمین دیگری جز گفتهٔ کارگزار در کار نیست، در آن صورت عهد و پیمان معتبر است؛ زیرا کارگزار در این مورد خود را صاحب حق و اقتدار باز مینماید و بنابراین همچون وقتى كه إجازة صاحب حق أشكار است، عهد و پيمان منعقده صاحب حق را ملزم و متعهد. می سازد نه کارگزار را؛ به همین سان وقتی اجازه و اختیاری در حقیقت تفویض نشده باشد، عهد و پیمان تنها کارگزار را متعهد و ملزم میسازد؛ زیرا در این مورد هیچ صاحب حق و اقتداری جز خود او در کار نیست.

اندکاند چیزهایی که نتوان به دروغ نمایندهٔ آنها شد. اشیای بی جان مانند یک کلیسا، اشیای بیجانی که به واسطهٔ یک بیمارستان، و یا یک پل، ممکن است به واسطهٔ شخص رئیس یا سرپرست آنها نمایندگی اشخاص نمايندگى مىشوند شود. اما اشیای بیجان نمی توانند صاحب حق و اقتدار باشند و یا به کارگزاران خود تفويض اختيار كنند؛ ليكن با اين حال ممكن است كارگزاران داراي اجازه و اختيار حفظ و نگهداری آنها بوده، و این اجازه را از مالکان یا رؤسای آن اماکن گرفته باشند و بنابراین پیش از پیدایش وضع حکومت مدنی، کسی نمی تواند نمایندهٔ چنین چیزهایی باشد. به همین ترتیب قیمها و اولیا می توانند نمایندهٔ صفار، محجورین و دیوانگان باشند اشخاص فاقد قوة عقل كه فاقد عقل اند؛ اما در طي دوران [قيمومت يا ولايت] صفار و محجورين را نمي توان

مصدر تفویض اجازهٔ اعمال [قیم یا ولی] به شمار آورد، مگر بعد از آنکه آنها (پس از کسب قوهٔ تمیز) خود همان اعمال را معقول به حساب آورند. با این حال در دوران حجر، کسی که حق نظارت بر محجورین را دارد، می تواند چنان اجازه و اختیاری به قیم بدهد. اما این نیز تنها با استقرار دولت مدنی ممکن می شود، زیرا پیش از پیدایش چنین وضعی نظارت و ولایتی بر اشخاص متصور نیست.

بتان یا اوهام ساختهٔ خیال آدمی نیز میتوانند کارگزارانی داشته باشند؛ چنانکه خدایان اقوام کافر و بت پرست را کارگزارانی که دولت منصوب میکرد، نمایندگی میکردند؛ و خدایان دروغین این خدایان صاحب اموال و اجناس و حقوق دیگری بودند که آدمیان اهدا و یا وقف ایشان میکردند. اما بتان را نمی توان صاحبان حق و اختیار بهشمار آورد؛ زیرا بت چیزی واقعی نیست. پس چنین حق و اجازهای از دولت ناشی میشد و بنابراین پیش از پیدایش حکومت مدنی، خدایان اقوام کافر نمی توانستند نمایندگان یا کارگزارانی داشته باشند.

اما خدای راستین می تواند نماینده یا کارگزاری داشته باشد. چنانکه نخست نمایندهٔ خداوند راستین او موسی بود که بر قوم بنی اسرائیل حکومت می کرد (قومی که نه از آن او بلکه از آن خداوند بودند) و موسی نه به نام خود بلکه به نام خداوند بر آنها حکومت کرد. یعنی نمی گفت که «موسی چنین می گوید» بلکه می گفت «خداوند چنین می گوید». دومین نمایندهٔ خدا، فرزند آدم، پسر خود خداوند یعنی منجی مقدس ما عیسی مسیح بود که نه به نام خودش بلکه به عنوان پیامبر پدرش و به منظور هدایت و ارشاد یهودیان و دعوت همهٔ اقوام به مملکت ملکوتی خداوند رسالت یافت. و سومین نمایندهٔ خداوند، روح القدس یا همان نجات بخشی بود که از طریق حواریون سخن می گفت و عمل می کرد؛ و روح القدس نو مان تجات بخشی بود که از طریق حواریون سخن می گفت و عمل می کرد؛

وقتی شخصی نماینده و کارگزار انبوهی از آدمیان باشد، آنان به یک شخص یاکارگزار چگونه جماعتی از آدمیان به تبدیل می شوند؛ به نحوی که گویی تفویض امر کارگزاری با رضایت تک تک آن انبوه یک شخص تبدیل می شوند آدمیان صورت گرفته است. زیرا آنچه موجب پیدایش آن شخص واحد می گردد، وحدت شخص نماینده است و نه وحدت کسانی که کارشان به وی واگذار شده است. و نیز تنها نماینده یاکارگزار دارای شخصیت و آن هم تنها یک شخصیت است؛ در غیر این صورت

و چون انبوه مردم طبعاً شامل شمار کثیری است، پس نمی توان آنها را یگانه و واحد هریک از اعضای جماعت تلقی کرد؛ بلکه آنها تنها مرجع اختیار و جواز اعمالی هستند که نمایندهٔ آنها بهنام آنها مرجع جواز و اختیار است تعهد میکند یا انجام می دهد؛ و هر یک از ایشان به طور جداگانه به نمایندهٔ مشترک شان از جانب خود اجازه و اختیار می دهد؛ و وقتی همگان اجازه و اختیار نامحدود به [نمایندهٔ مشترک خود] دهند، در آن صورت نسبت به همهٔ اعمالی که نمایندهٔ آنها انجام دهد

۱۸۶ لویاتان

متعهد می شوند؛ در غیر این صورت، یعنی اگر آنها نمایندهٔ خود را از لحاظ حدود و شیوهٔ انجام اعمالی که بدو واگذار شده محدود و مقید کنند، بالطبع هیچیک از آنها در خارج از حدودي که به نمايندهٔ خود اجازه دادهاند، متعهد نمي شود.

و اگر نهاد نماینده و کارگزار، مرکب از تعدادی افراد باشد، در آن صورت نظر اکثریت در میان ایشان را باید بهعنوان نظر همگان پذیرفت. زیرا اگر اقلیت (در امـری بـهطور مثال) نظر مثبت داشته باشند و اکثریت نظر منفی؛ در آن صورت شمار آرای منفی برای خنثی کردن آرای مثبت کافی است و تعدادی هم اضافه می آید و همین مقدار اضافی آرای منفی که یکیارچه و خالی از تعارض است نظر [مجمع] نماینده بهشمار می رود.

[مجمع] نمایندگان مرکب از تعداد زوج، بهویژه وقتی این تعداد چندان زیاد نباشد، باشد مشکلاتی پیش میآید اغلب مواجه با نظرات مثبت و منفی به تعدادی برابر می شود و بنابراین غالباً خنثی و ناتوان از عمل است. با این حال در برخی موارد نظرات متعارض مساوی، مـمکن است منشأ اخذ تصميم باشد؛ مثلاً در مورد محكومكردن يا تبرئه كردن، آراي [مثبت و منفى] برابر وقتی کسی را محکوم نکنند در واقع تبرئه میکنند؛ اما عکس آن صادق نیست یعنی آنچه را که تبرئه نمیکنند، محکوم هم نمیکنند. زیرا وقتی دعوایی استماع می شود، محکوم نکردن، به معنی تبرئه کردن است؛ اما برعکس، درست نیست بگوییم که تبرئه نکردن به معنی محکومکردن است. همچنین است در مورد تصمیمگیری دربارهٔ اجرای فوري مجازات و يا به تعويق انداختن آن: زيرا وقتي آرا برابر باشند، رأى ندادن به اجراي مجازات به معنى به تأخير انداختن آن است.

یا اگر تعداد (در مورد افراد یا مجامع) فرد، مثلاً سه یا بیشتر باشد به وجهی که هر رای منفی یک از آنها حقاً بتواند با رأی منفی خود اثر تمامی آرای مثبت بقیه را خنثی کند؛ چنین تعدادی را نمی توان مجمع نمایندهای شمرد زیرا به واسطهٔ اختلاف در عقاید و علائق آدمیان [چنان مجمعی] اغلب و در مواقع بسیار مهم و حساس و در همهٔ امور، از جمله در امر إعمال حکومت بر انبوه مردم به ویژه در زمان جنگ، کارگزاری ناتوان و نامناسب از کار درمی آید.

صاحبان حق و اقتدار بر دو نوعاند. نوع اول که به همین عنوان خوانده می شود، همان است که چنانکه قبلاً گفتیم نسبت به عمل شخص دیگری متعهد است. نوع دوم کسی است که نسبت به عمل یا عهد و پیمان شخص دیگری به صورتی مشروط متعهد است، یعنی در صورتی قبول تعهد میکند که کارگزار یا نماینده، عمل مورد نظر را در موقع معین و یا پیش از زمان معینی انجام ندهد. صاحبان حق و اختیار مشروط عموماً ضامن خوانده می شوند که معادل آن در زبان لاتین Fidejussors [ضامن] و Sponsores [ضامن] و خصوصاً در مورد قروض Prædes [ضامن] و در مورد حضور در نزد قاضی یا حاكم Vades [ضامن] است.

نهاد کارگزار ممکن است مرکّب از افراد بسیاری باشد که بهواسطهٔ اکثریت آرا وحدت دارند

وقتى شمار نمايندگان زوج

زيرا قوانين طبيعي (همچون عدالت، انصاف، اعتدال، ترجم و (بهطور خلاصه) دولت محصول قانون طبيعي انجامدادن آنچه برای خود می پسندیم نسبت به دیگران) به خودی خود و بدون وجود نيست ترس از قدرتی که موجب رعایت آنها گردد مغایر با امیال طبیعی ماست که ما را به غرض ورزی، غرور و کینه جویی و غیره رهنمون می گردند. و عهد و پیمان ها بدون پشتوانهٔ شمشیر تنها حرفاند و به هیچروی توان تأمین امنیت آدمی را ندارند. بنابراین با وجود قوانین طبیعی (که آدمیان آنها را وقتی رعایت میکنند که تمایلی به رعایت آنها داشته باشند و بتوانند آنها را بدون ایجاد خطری برای خود رعایت کنند) اگر قدرتی کافی تأسيس نشود تا امنيت ما را تأمين كند، در أن صورت هر كس مي تواند حقاً براي رعايت احتياط در مقابل ديگران بر قدرت و مهارت خويش تكيه كند و چنين هم خواهد كرد. و در هر جایی که آدمیان در درون خاندان ها و قبایل کوچک زندگی کردهاند غارت و چپاول یکدیگر به کار و پیشهای تبدیل شده و هیچگاه هم مغایر با قانون طبیعت به شمار نرفته است، تا بدان حد که آدمیان هر چه غنیمت بیشتری بهدست می آوردند، آبرو و احترام بیشتری کسب میکردند؛ و در آن وضع آدمیان از هیچ قانون دیگری جز قانون افتخارجویی تبعیت نمی نمودند، به این معنی که از ظلم و بی رحمی پر هیزی نداشتند و از دستاندازی به جان و مال و وسایل معاش دیگران هم خودداری نمی کردند. و دولت شهرها و ممالک امروز نیز که تنها قبایل بزرگ تری هستند به شیوهٔ همان قبایل دوران قديم رفتار ميكنند [يعني] (براي تأمين امنيت خود) متصرفات خويش را گسترش

می بخشند و به بهانهٔ وجود هر خطری و ترس از هر حملهای و یا پیشگیری از اینکه مهاجمان بهفکر تهاجم بیفتند، تا جایی که می توانند می کوشند همسایگان خویش را از طريق اعمال قهر و زور آشكار و دسايس ينهاني منقاد يا تضعيف كنند؛ و حقاً هم هيچ تضمین دیگری وجود ندارد؛ و از اینگونه اعمال دولتها در اعصار بعدی با افتخار یاد مىشود.

· و آنچه برای آدمیان امنیت [لازم] را تأمین میکند، گردهمایی و اتحاد گروه کوچکی اتحاد شمار اندکی از آدمیان و **خانوادمها کافی نیست** از ایشان نیست؛ زیرا در گروههای کوچک افزایش شمار اندکی به یک گروه یا گروه دیگر برتری قدرت یکی را تا حدی افزایش میدهد که برای پیروزی آن بر دیگر گروهها کافی باشد و همین خود موجب تشویق به حمله و تهاجم می شود. کثرت گروهی که آدمیان بتوانند براي امنيت خود بدان اعتماد كنند به موجب هيچ عدد مطلقي مشخص نمي شود بلکه برحسب مقایسه با کثرت دشمنانی که در دل ایشان هراس میافکنند تعیین می گردد؛ و آن کثرت وقتی کافی است که برتری دشمن آنقدر به وضوح زیاد نباشد که تعیینکنندهٔ نتیجهٔ جنگ بوده و به همین دلیل وی را به جنگ تحریک کند.

و حتى اگر كثرت گروه مورد نظر آنقدر باشد كه گروهي به آن كـثرت هـرگز وجبود واتحاد شمار کثیری نیز کافی نداشته باشد، با این حال اگر اعمال ایشان تنها بر آرا و امیال خصوصی مبتنی باشد، در آن صورت نمی توانند به حراست و صیانت خویشتن در مقابل دشمن مشترک و یا حتی در مقابل آسیبهای متقابل در بین خودشان امیدوار باشند. زیرا چون حواسشان متوجه آن است که چگونه از قدرت خود به بهترین وجه استفاده کنند، در نتیجه مانع و مزاحم یکدیگر می شوند و به واسطهٔ فقدان ضدیت با دشمنی مشترک قدرت خویش را کاهش می دهند؛ در این حال ایشان نه تنها به سهولت منقاد شمار اندکی از آدمیان می گردند که با یکدیگر توافق داشته باشند، بلکه وقتی هم دشمن مشترکی وجود نداشته باشد، بر سر منافع خصوصی خود با یکدیگر میجنگند. زیرا اگر بتوان تصور کرد که شمار کثیری از آدمیان در خصوص رعایت عدالت و دیگر قوانین طبیعی، بدون وجود قدر تی عمومی که آنها را در حال ترس نگه دارد، با هم توافق کنند؛ در آن صورت باید بتوان تصور کرد که همهٔ آدمیان هم می توانند چنان کنند؛ اما در این صورت دیگر حکومت مدنی و هیچگونه دولتی وجود نمیداشت و نیازی هم بهوجود آن نمیبود؛ زیرا بدون وجود آمریت و تابعيت صلح برقرار ميبود.

همچنین برای تأمین امنیتی که آدمیان در طول عمر خود خواهان آن اند کافی نیست که ایشان تنها برای مدتی محدود تحت حکومت درآیند و یا اینکه امورشان تنها به وأن حكم دانمي باشد موجب حكمي واحد رتق وفتق شود، چنانكه در مورد نبرد يا جنگي واحد معمول است. زيرا گرچه ممكن است ايشان بهواسطهٔ كوشش يكيارچه خود بر دشمنی خارجی غلبه کنند لیکن بعداً، وقتی دشمنی مشترک نداشته باشند و یا بخشی از ایشان دولتی را

نيست مكر تابع حكم واحد باشند

دشمن و بخشی دیگر آن را دوست بشمارد، در آن صورت ایشان لاجرم به حکم اختلاف منافع از هم گسیخته میشوند و دوباره در بین خود به جنگ میپردازند.

درست است که برخی جانداران مانند زنبورها و مورچهها بهطور اجتماعی و با هم زندگی میکنند (از اینرو ارسطو آنها را موجودات سیاسی بهشمار می آورد) با این حال آنها جز خواستها و امیال خصوصی خود هیچ راهنمای دیگری ندارند؛ و از توانایی کلام نیز بهرهمند نیستند که بدان وسیله آنچه را که مقتضی مصلحت عمومی است به یکدیگر تفهیم کنند؛ بنابراین شاید برخی بپرسند که چرا ابنای بشر نیز بههمان شیوه عمل نمی کنند؛ پاسخ من به آن پرسش این است،

نخست اینکه آدمیان مدام در حال رقابت بر سر شأن و منزلتاند، درحالیکه آن موجودات اجتماعی دیگر چنین رقابتی با هم ندارند؛ و در نتیجه در میان آدمیان به همان دلیل حسد و نفرت و سرانجام جنگ پدید میآید؛ حال آنکه در میان آن موجودات دیگر پدید نمیآید.

دوم اینکه در میان چنان موجوداتی مصلحت عمومی با مصلحت خصوصی تفاوتی ندارد؛ و چون آنها طبعاً متمایل به مصلحت خصوصی خویش اند، از همین طریق به نفع و مصلحت عمومی نیز دست مییابند. اما آدمی که از مقایسهٔ خود با دیگر آدمیان لذت می برد، تنها از آنچه اعلا و برتر باشد خرسند و خشنود می شود.

سوم اینکه این موجودات چون (برعکس آدمی) از عقل بهرهمند نیستند، بنابراین عیب و ایرادی در ادارهٔ امور عمومی خود نمی یابند و یا فکر نمیکنند عیب و ایرادی در آن باشد؛ حال آنکه در میان آدمیان بسیارند کسانی که خود را برای ادارهٔ امور عمومی داناتر و تواناتر از دیگران میدانند؛ و چنین کسانی میکوشند به طرق گوناگون دست به ابداع و اصلاح امور بزنند؛ و بدین وسیله [جامعه] را دچار آشفتگی و جنگ داخلی میکنند.

چهارم اینکه آن موجودات گرچه در اعلام امیال و دیگر خواهشهای خود بهنحوی از صدا استفاده میکنند؛ لیکن فاقد آن فن کاربرد کلماتاند که بهوسیلهٔ آن برخی از آدمیان می توانند آنچه را خوب است به دیگران بد جلوه دهند و آنچه را بد است خوب بنمایانند؛ و در نتیجه میزان خیر و شر ظاهری امور را افزایش یاکاهش دهند؛ و بدین وسیله آدمیان را ناخرسند سازند و بهدلخواه خود مزاحم صلح و آرامش آنها شوند.

پنجم اینکه موجودات فاقد عقل نمی توانند میان ظلم و زیان تمیز دهند؛ و بنابراین مادام که راحت و آسوده باشند، از همنوعان خود رنجیده خاطر نمی شوند؛ حال آنکه آدمی وقتی کاملاً در آسایش باشد بیش از هر زمان دیگری دردسر ایجاد می کند: زیرا در چنین زمانی است که دوست دارد عقل و درایت خود را نشان دهد و بر اعمال کسانی که بر کشور حکومت می کنند، اعمال نفوذ کند.

سرانجام اينكه توافق ميان اين موجودات طبيعي است؛ اما توافق ميان آدميان تنها

چرا برخی موجودات فاقد عقل و نطق بدون وجود نیرویی اجبارکننده در حالت اجتماع بهسر میبرند بهموجب عقد پیمان پدید میآید که مصنوعی است: و بنابراین عجیب نیست اگر چیز ديگري (جز عهد و پيمان) لازم باشد تا توافق آنها را پايدار و بادوام سازد، و ايـن چـيز همان قدرت عمومی است که مردمان را در حال ترس نگه می دارد و اعمال شان را به سوی مصلحت عمومي رهنمون مي شود.

تنها راه تأسیس چنین قدرت عمومی که بتواند آدمیان را از هجوم بیگانگان و از آسیبهای یکدیگر محفوظ بدارد و از ایشان چنان حراست کند که بتوانند از طریق کوشش خود و به واسطهٔ ثمرات ارض خودشان را تغذیه نمایند و به خوبی و خوشی زندگی کنند، این است که تمامی قدرت و توان خود را به یک تن و یا به مجمعی از کسان واگذار کنند تا آنکه از طریق شیوهٔ اکثریت آرا اراده های مختلف آنها را به یک اراده تبدیل کند: و این بدان معنی است که آنها یک نفر یا مجمعی از افراد را منصوب کنند که نمایندهٔ ایشان باشد؛ و هر کس همهٔ اقداماتی را که چنین نمایندهای در امور مربوط به صلح و امنیت عمومی رأساً یا بالواسطه انجام دهد چنان بیذیرد که گویی خود عامل آن بوده است و بدين طريق ارادة خود را به ارادة او و رأى و نظر خود را به رأى و نظر او تسليم كند. اين خود چیزی بیش از اجماع و یا توافق است؛ یعنی در واقع وحدت همگان در یک شخص است که بهموجب عهد و پیمان همه با یکدیگر و به شیوهای انتخاب میگردد که گویی در عقد آن هرکسی به دیگری چنین میگوید: من حق خود به حکومت بر خویشتن را به این تعريف دونت شخص ويا به اين مجمع از اشخاص وامي گذارم و همهٔ اعمال او را برحق و جايز مي دانم، به این شرط که تو نیز حق خود را به او واگذار کنی و به همان نحو تمام اعمال وی را برحق و جایز بدانی. وقتی این توافق صورت تحقق بیذیرد، جماعتی که بدین شیوه در یک شخص وحدت مي يابد دولت و يا به لاتين CIVITAS خوانده مي شود. و اين به معنى تكوين و ایجاد همان لویاتان و یا (به سخنی محترمانه) خداوند میرایی است که آدمیان در سایهٔ اقتدار خداوند جاویدان، صلح و آرامش و امنیت خویش را مدیون او هستند. زیرا [حاکم] بهموجب اقتداری که از جانب آحاد مردم در کشور به او واگذار شده، از چنان قدرت و قوتی برخوردار است که می تواند با تکیه بر هول و هیبت آن، ارادهٔ همگان را به حفظ صلح در داخل و تعاون بر ضد دشمنان در خارج معطوف کند. و جوهر دولت در او ظاهر می شود؛ و دولت (در مقام تعریف) عبارت است از شخصی که جمع کثیری از آدمیان به موجب عهد و پیمان با یکدیگر خودشان را یک به یک مرجع اعتبار و جواز اعمال او ساختهاند تا اینکه او بتواند تمامی قوا و امکانات همهٔ آنها را چنانکه خود مقتضی می بیند، برای حفظ آرامش و امنیت و حراست عمومی به کار ببرد.

و حامل این نقش، حاکم خوانده می شود که صاحب قدرت حاکمه <sup>(</sup> به شمار می رود و

تكوين دولت

حاكم و تابع چيست

1. soveraigne power

۱۔ اتباع نمی توانند شکل حکومت را تغییر دهند

همگان اتباع او هستند. کسب قدرت حاکمه به دو شیوه صورت میگیرد. یکی از طریق غـلبه طـبیعی است؛ مثل وقـتیکه کسی فـرزندان خـود را وامیدارد تـا خـودشان و فرزندانشان را تسلیم حکم او کنند؛ وگرنه به دست او نابود شوند. و یا مثل کسی که از راه جنگ دشمنانش را مطیع و تابع ارادهٔ خود سازد و به شرط اطاعت به آنها اجازهٔ زندگی دهد. راه دوم آن است که آدمیان در بین خود توافق کنند که به دلخواه خود مطیع فرد یا مجمعی از افراد باشند و وظیفهٔ حراست از خویش را به وی بسپارند. نوع دوم را می توان دولت سیاسی یا دولت تأسیسی <sup>۱</sup> و نوع اول را دولت اکتسابی <sup>۲</sup> خواند.

فصل هجدهم در باب حقوق حکام تأسیسی

وقتی گفته می شود دولتی تأسیس شده است که جمعی از آدمیان همه ۱۰ هم توافق کنند و ماهیت عمل تأسیس دولت پیمان ببندند که حق نمایندگی خودشان را به واسطهٔ اکثریت به فرد یا مجمعی از افراد بسپارند (یعنی اینکه وی نمایندهٔ آنها باشد؛) و همگان: چه کسانی که به نغع او رأی داده اند و چه کسانی که بر علیه او، تمامی اعمال و احکام آن فرد یا مجمع افراد را چنان جائز و معتبر بشمارند که گویی خودشان عامل آنها بوده اند؛ و غایت آن عهد و میثاق این است که آدمیان در بین خود به صلح و آرامش زندگی کنند و از گزند دیگران مصون بمانند.

تمامی حقوق و قدرتهای کس یا کسانی که قدرت حاکمه بهموجب توافق عموم مردم تبعات تأسیس دولت بدین به ایشان واگذار شده است از تأسیس دولت بدین شیوه منتج می شوند. قرارند:

> نخست اینکه چون آنها با هم پیمان میبندند، در نتیجه می توان گفت که بهموجب هیچ پیمان پیشینی نسبت به آنچه مغایر با [پیمان جدید] باشد ملزم و متعهد نیستند. و در نتیجه آنان که قبلاً دولتی تأسیس کرده و بهموجب پیمانی ملزم شدهاند تا اعمال و احکام یک تن را بپذیرند، دیگر نمی توانند حقاً بدون اجازهٔ او در بین خود پیمان تازهای ببندند و بهموجب آن مطیع و تابع شخص دیگری شوند. و بنابراین کسانی که اتباع پادشاهی هستند نمی توانند بدون اجازهٔ او حکومت پادشاهی را به کناری بیفکنند و به شرایط اغتشاش و آشفتگی جماعت متفرق و پراکنده باز گردند؛ و یا نقش نمایندگی را از آنها نسبت به دیگری متعهد است که تمامی اعمالی را که حاکم موجود انجام میدهد و مقتضی و یا به مصلحت میداند همچون اعمال خود بپذیرد و خود را منشأ اعتبار آن بداند؛ پس اگر همگی عهد و میثاق خود را به این دلیل نقض کنند که یکی از ایشان از

1. by Institution 2. by Acquisition

حاکمیت را به حاکم که نماینده آنهاست واگذار کرده است؛ پس اگر وی را خلع کنند در آن صورت حقی را که متعلق به اوست از وی می ستانند و این نیز بی عدالتی است. به علاوه اگر کسی بکوشد که حاکم خویش را خلع کند و به خاطر این کار به وسیلهٔ حاکم کشته یا مجازات شود، او خود صادرکنندهٔ حکم مجازات خویش است، همچنانکه به حکم تأسیس [ دولت] منشأ اعتبار همهٔ اعمالی است که حاکم انجام می دهد: و چون ارتکاب هر عملی که عامل آن را بتوان به حکم جواز و اختیار خودش مجازات کرد ناروا است، پس چنان کسی نیز خود به همان حکم خلافکار است. و برخی آدمیان برای توجیه نافرمانی خود نسبت به حاکم، عقد پیمانی جدید نه با آدمیان بلکه با خداوند را بهانه میکنند؛ این نیز خلاف و نادرست است: زیرا هیچ پیمانی با خداوند نتوان بست مگر به وساطت کسی که نما بندهٔ شخص خداوند باشد؛ و هیچکس نمایندهٔ خداوند نیست جز جانشین خداوند که تحت نظر او صاحب حاکمیت است. اما بهانهٔ پیمان بستن با خداوند، حتی در نزد وجدان خود آنانی که چنین ادعایی میکنند، چنان دروغ آشکاری است که نه تنها نادرست بلکه شرمآور و ناجوانمردانه است.

۲\_امکان نقض عهد از جانب

دوم اینکه چون حق نمایندگی همگان تنها بهموجب عهد و پیمان متقابل آدمیان به حاکم متصور نیست کسی که حاکمیت به وی اعطامی گردد واگذار می شود و نه به موجب پیمانی میان شخص حاکم و مردم؛ بنابراین امکان نقض پیمان از جانب شخص حاکم مـتصور نـیست؛ و در نتیجه، هیچیک از اتباع نمی تواند به بهانهٔ نقض عهد از قید تابعیت او آزاد شود. مسلماً کسی که حاکمیت بدو واگذار می گردد نمی تواند پیش از آن با اتباع خویش عهد و پیمانی بسته باشد؛ زیرا او یا می بایست چنین عهد و پیمانی را با کل جماعت به عنوان طرف دیگر قرار داد، و یا با یکایک مردم به طور جداگانه بسته باشد. اما [پیمان بستن] با کل جماعت بهعنوان طرف قرارداد ناممكن بوده است؛ زيرا آنها هنوز يك شخص بهشمار نمى رفتند؛ و عقد پیمان های جداگانهای با یکایک آنها نیز بی معنی است زیرا چنان پیمان هایی پس از آنکه حاکمیت به حاکم واگذار می شد، باطل می گردیدند، چونکه در این صورت هر عملی راکه هر یک از مردم نقض پیمانهای جداگانه خود به شمار می آورند هم عمل شخص خود او و هم عمل بقیهٔ مردم محسوب می شد، زیرا آن عمل به نمایندگی و به موجب جواز و اختیار خود مردم انجام می گرفت. از این گذشته، اگر یکی و یا تنی چند از مردم نقض عهدی را که شخص حاکم در زمان تأسیس حاکمیتش بسته است بهانهٔ [نافرمانبرداری] قرار دهند؛ و کسان دیگر و یا تنها یک تن از اتباع او و یا خود او به تنهایی چنین نقض عهدی را انکار کنند؛ در آن صورت داوری وجود نخواهد داشت که دعوا را فیصله دهد: و فيصلهٔ دعوا دوباره به قدرت شمشير احاله مى شود؛ و هر كس دوباره حقّ حراست از خویشتن بهواسطهٔ قدرت و توانایی خود را برخلاف هدف مورد نظر در تأسیس حاکمیت بهدست می آورد. بنابراین فرض برقراری حاکمیت بهموجب عهد و پیمان پیشین [میان

بهدست می آورد. بنابراین فرض برقراری حاکمیت به موجب عهد و پیمان پیشین [میان حاکم و مردم] عبث و باطل است. این عقیده که پادشاه قدرت خویش را به موجب عهد و پیمان کسب می کند، به این معنی که قدرتش مشروط به شروطی است، از عدم فهم این حقیقت ساده برمی خیزد که عهد و پیمانها تنها حرف اند و بنابراین توان ایجاد التزام و تکلیف و محدودیت و یا امنیت برای هیچکس را ندارند مگر توانی که از قدرت عمومی کسب می کنند؛ یعنی از اختیارات مطلق آن کس یا انجمنی از کسان که واجد حاکمیت است و اعمالش مورد تأیید همگان است و به حکم جواز و اختیار عموم مردم که در [آن کس یا انجمن] وحدت یافته اند انجام می شود. اما وقتی مجمع یا انجمنی حاکم باشد، در آن صورت هیچکس تصور نخواهد کرد که چنان عهد و پیمانی در تأسیس [ دولت] بسته شده باشد؛ زیرا هیچکس آن قدر کودن نیست که مثلاً بگوید که مردم روم با رؤمیان پیمان بستند تا برطبق شرایط خاصی حاکمیت را اعمال کنند؛ و اگر آن شرایط مراعات نشود رومیان می توانند حقاً مردم روم را خلع کنند. اینکه آدمیان شباهت میان حکومت پادشاهی و حکومت مردمی را از این حیث درنمی یابند ناشی از امیال برخی کسان است که نسبت به حکومت انجمنها خوش بین ترند زیرا به مشارکت در آن میدوارند، حال

سوم اینکه وقتی اکثریت مردم با توافق و اجماع حاکم را معین کرده باشند، هر کس که در این امر اختلاف نظر داشته است اکنون می باید با بقیه موافقت کند؛ یعنی اینکه همهٔ اعمال شخص حاکم را تائید کند وگرنه به حق به وسیلهٔ بقیهٔ مردم نابود شود. زیرا اگر او خود به دلخواه و داوطلبانه وارد جماعت کسانی که انجمن کرده بودند، شده باشد، پس به موجب همین عمل خود ارادهٔ خویش را مبنی بر پذیرش آنچه اکثریت مقرر دارد به کفایت اعلام کرده است (و بنابراین به نحو ضمنی در این خصوص پیمان بسته است)؛ پس اگر او از پذیرش [رأی اکثریت] خودداری کند و یا به هر یک از مصوبات آن اعتراض نماید، در آن صورت برخلاف پیمان خود ز به ناحق عمل کرده است. و خواه عضو آن جماعت باشد یا نباشد و یا نظر موافق او جلب شده باشد یا نه، به هر حال باید یا تسلیم رأی و نظر [اکثریت] شود و یا در غیر این صورت در همان وضع جنگی که پیش تر در آن به سر می برده، باقی گذاشته شود تا شاید در آن وضع کسی او را از میان ببرد و این خود به ناحق نخواهد بود.

چهارم اینکه چون هر یک از اتباع به موجب تأسیس [ دولت] بدین شیوه، فاعل اصلی همهٔ اعمال و احکام شخص حاکم مستقر است؛ پس هیچیک از اعمال او نمی تواند آسیبی به هیچیک از اتباعش برساند؛ و نیز هیچیک از اتباعش نباید او را به ظلم و بی عدالتی متهم کند. زیرا هر کس که کاری را به موجب تفویض اختیار از جانب دیگری انجام دهد، در این کار، به آن کسی که به وی اختیار عمل داده است، آسیبی نمی رساند: بلکه به موجب

۳\_ هر کس که به تأسیس حکومت برطبق رأی اکثریت معترض باشد، اعتراضش نادرست است

۴- اتباع نمی توانند به حق اعمال حاکم را محکوم کنند تأسیس دولت بدین شیوه، هر کس فاعل اصلی تمامی اعمال شخص حاکم است؛ و در نتیجه، کسی که از ظلم و بیداد حاکم شکایت کند در واقع از عملی شکایت دارد که خود او عامل اصلی آن است؛ و بنابراین نباید هیچکس جز خودش را محکوم کند؛ ولیکن نمی تواند خودش را به ظلم نسبت به خویش متهم کند، زیرا ظلم کردن به خود ناممکن است. درست است که صاحبان قدرت حاکمه ممکن است مرتکب بی انصافی شوند، اما نمی توانند مرتکب بی عدالتی یا ظلم به معنای درست کلمه شوند.

پنجم اینکه، پیرو مطلب اخیری که گفته شد، اتباع نمی توانند شخص واجد قدرت حاکمه را حقاً به قتل برسانند و یا او را به هر شیوهٔ دیگری مجازات کنند. زیرا با توجه به اینکه هر یک از اتباع خود فاعل اصلی افعال شخص حاکم است، در آن صورت ایشان شخص دیگری را به خاطر اعمالی که خودشان مرتکب شدهاند، مجازات میکنند.

و چون غایت تأسیس [دولت] صلح و امنیت عموم مردم است؛ و هر کس که نسبت به غایت ذیحق باشد نسبت به وسیلهٔ [نیل بدان] نیز ذیحق است؛ پس هر کسی یا انجمنی که حق حاکمیت داشته باشد، واجد حق داوری در خصوص وسایل نیل به صلح و تأمین امنیت، و نیز در خصوص موانع و عوامل اخلال در آن است؛ و حق دارد هر عملی را که خود لازم می داند، هم پیشاپیش به منظور حفظ صلح و امنیت از طریق جلوگیری از تفرقهٔ داخلی و خصومت خارجی و هم وقتی صلح و امنیت از دست رفته باشد، به منظور اعادهٔ آن انجام دهد. و بنابراین:

۵۔هیچیک از اعمال شخص حاکم از جانب اتباع قابل مجازات نیست

۶۔ حاکم واجد حق داوری درخصوص وسایل لازم برای تأمین صلح و دفاع از اتباع خویش است

و حاکم داور عقاید مناسب برای تعلیم به اتباع است

ششم اینکه حق داوری دربارهٔ آنکه چه نظرات و عقایدی نامساعد و یا مساعد به حال صلح اند، و یا در چه مواقعی و تا چه اندازه می توان به آدمیان اعتماد کرد که برای اجتماعات سخن بگویند؛ و نیز چه کسی باید عقاید مندرج در کتابها را پیش از انتشارشان وارسی کند، ملحق به حق حاکمیت است. زیرا اعمال آدمیان از عقاید ایشان ناشی می شود؛ و اعمال حکومت به شیوه ای درست بر اَعمال آدمیان به منظور ایجاد صلح و وفاق در بین ایشان متضمن اِعمال حکومت درست بر آرا و عقاید ایشان است. وگرچه در حوزهٔ عقیده و نظر نباید هیچ چیز جز حقیقت را ملحوظ داشت، اما این [مطلب] مغایر با مقیدکردن عقیده و نظر نباید هیچ چیز جز حقیقت را ملحوظ داشت، اما این [مطلب] مغایر با و آرامش مغایرت داشته باشد به همان اندازه از حقیقت به دور است که صلح و وفاقی که با عانون طبیعی مغایر باشد. درست است که در کشوری که به علت عفلت و یا بی کفایتی حکام و آموزگاران، در آن عقاید نادرست تدریجاً پذیرفته و رایج شده باشند، حقایق مغایر با آن عقاید ممکن است عموماً ناخوشایند به نظر آیند؛ با این حال ظهور حقیقتی مخام و آموزگاران، در آن عقاید نادرست تدریجاً پذیرفته و رایج شده باشند، حقایق مغایر با آن عقاید ممکن است عموماً ناخوشایند به نظر آیند؛ با این حال ظهور حقیقتی مخام و آموزگاران، در آن عقاید نادرست تدریجاً پذیرفته و رایج شده باشند، عقایق مغایر با آن عقاید ممکن است عموماً ناخوشایند به نظر آیند؛ با این حال ظهور حقیقتی میا گاهی هیولای جنگ را بیدار می کند. زیرا اتباعی که حکومتشان چنان ضعیف باشد که جرأت کنند برای دفاع یا تبلیغ عقیدهای دست به سلاح ببرند، هنوز در وضع جنگی

هستند؛ و وضعیت آنها نه وضعیت صلح و آرامش بلکه وضعیت توقف جنگ بـه خـاطر ترس از یکدیگر است؛ و گویی همواره در آستانهٔ جنگ بهسر میبرند. بنابراین کسی که دارای قدرت حاکمه است باید به اقتضای حفظ نظم و بهمنظور جلوگیری از تفرقه و جنگ داخلی، خود ممیّز و داور عقاید باشد و یا داوران عقاید و آیینها را تعیین کند.

هفتم اینکه قدرت وضع قواعدی که بهموجب آنها هر کس به نوع کالاهای قابل تصرف و نوع اعمال قابل انجام واقف میشود، بدون آنکه مورد تعرض و اعتراض دیگران قرار گیرد، کلاً ملحق به حق حاکمیت است؛ و آدمیان رعایت چنین قواعدی را حدشناسی و آداب دانی <sup>۱</sup> میخوانند. زیرا قبل از تأسیس قدرت حاکمه (چنانکه پیش تر نشان داده ایم) همهٔ آدمیان از حق انجام هر عملی برخوردار بودند؛ و این خود ضرور تاً موجب وقوع جنگ میشد: پس وضع قواعد برای شناخت حد و حدود که برای صلح و آرامش ضروری، و مبتنی بر قدرت حاکمه است، نتیجهٔ عمل مرجع حاکمیت به منظور ایجاد صلح و آرامش محسوب میشود. قواعد مربوط به رعایت حد و حدود (یا Mum و Mum ) و نیز قواعد محسوب میشود. قواعد مربوط به رعایت حد و حدود (یا mum و آدین مدنی هستند مربوط به اعمال نیک و بد و قانونی و غیرقانونی اتباع، موضوع همان قوانین مدنی هستند که قوانین خاص هر کشور محسوب میشوند؛ هر چند کلمهٔ قانون مدنی اکنون تنها بر قوانین باستانی شهر رم اطلاق میشود که چون بر بخش عمدهای از جهان حاکم بود،

۷- حق وضع قواعد در مورد آنکه اتباع چه چیزهایی را میتوانند تملک کنند بدون آنکه حقاً مورد اعتراض دیگران قرار گیرند

۸۔ حق قضا و اخذ تصمیم در باب دعاوی از آن حاکم است

هشتم اینکه حق داوری و اجرای عدالت یعنی استماع و اخذ تصمیم دربارهٔ دعاوی و مرافعاتی که در خصوص قانون، چه قانون مدنی و چه قانون طبیعی و یا در خصوص امور واقع پیش آید، ملحق به حاکمیت است. زیرا بدون اخذ تصمیم در مورد دعاوی و اختلافات، هیچیک از اتباع در مقابل آسیبهای دیگران مصون نتوانند بود؛ و قوانین و قواعد مربوط به رعایت حد و حدود در آن صورت بیهوده و باطل میشوند، و هر کسی بر طبق میل طبیعی و قهری خود به حراست از خویشتن، همچنان حق دفاع از خود به اتکای قوه و توان فردی خویش را حفظ خواهد کرد؛ و این همان وضع جنگی است که مغایر با غایت تشکیل دولت است.

نهم اینکه حق اعلام جنگ و صلح به ملتها و دولتهای دیگر یعنی داوری دربارهٔ **۹-و حق اعلام جنگ و صلح** اینکه [اعلام جنگ] در چه زمانی به مصلحت عموم است و چه میزانی نیرو باید به آن بنابه صلاحدید حاکم از آن منظور گردآوری و مسلح و از نظر مالی تأمین شود، و نیز چه میزان پول از اتباع برای اوست پرداخت مخارج جنگ اخذ گردد، ملحق به حق حاکمیت است. زیرا نیرویی که از مردم دفاع و حراست میکند، همان سپاه است؛ و قوت هر سپاهی به تلفیق توان همهٔ افراد آن تحت امر فرماندهٔ واحدی بستگی دارد؛ و این فرماندهی نیز در دست حاکم مستقر است؛ زیرا

1. propriety

فرماندهی نیروهای نظامی در غیاب هر نهاد و تأسیس [دولتی] دیگری،کسی راکه واجد آن فرماندهی است واجد حاکمیت میسازد. و بنابراین گرچه ممکن است فرماندهی سپاه در دست کس دیگری باشد، اماکسی که واجد قدرت حاکمیت است همواره فرماندهٔ کل است. دهم اینکه گزینش همهٔ مشاوران، وزیران، صاحب منصبان و دیوانیان چه در زمان صلح و چه در زمان جنگ جزء حقوق حاکمیت است. زیرا با توجه به اینکه شخص حاکم موظف به دستیابی به غایت [دولت] است که همان صلح و امنیت عمومی است، بنابراین وی قاعدتاً واجد قدرت لازم برای کاربرد وسایلی است که بهنظر او بهترین وسایل برای ایفای آن وظیفه باشند.

> ۱۱\_ اعطای پاداش و مجازات (وقتی قانون ملاک و معیار آنها را معین نکرده باشد) به صلاحدید حاکم خواهد بود

۱۰ و گزینش همهٔ مشاورین و

وزرا چه در زمان صلح و چه

در زمان جنگ

یازدهم اینکه قدرت اعطای مال و شأن و مرتبت و نیز تنبیه و مجازات بدنی یا وضع جرائم نقدی و یا کیفر اتباع از طریق سلب حیثیت از آنها برحسب قانونی که پیش تر به واسطهٔ حاکم وضع شده باشد؛ و یا اگر قانونی وضع نشده باشد برحسب صلاحدید شخص حاکم در خصوص ضرورت تشویق اتباع به خدمت به دولت و جلوگیری از خیانت ایشان به کشور، جملگی از حقوق شخص حاکم است.

۱۲۔ و اعطای شأن و مرتبت

سرانجام با توجه به اینکه آدمیان طبعاً تمایل بدان دارند که ارزش والایی برای خود قائل شوند و از دیگران چشمداشت عزت و احترام دارند و خود برای دیگران ارزش اندکی قائل میشوند و همواره به همین علت در میان آنها همچشمی، رقابت، نزاع، دستهبندی و بالاخره جنگ پدید میآید و در نتیجه یکدیگر را از بین می برند و قدرت خودشان را در مقابل دشمن مشترک کاهش می دهند؛ بنابراین ضروری است قوانینی برای تعیین شأن و مرتبت و ارزیابی آشکار قدر و ارزش کسانی که مستحق تقدیر از جانب دولت بودهاند و هستند، موجود باشد؛ و کسانی نیز اختیار و قدرت لازم برای اجرای آن قوانین را داشته باشند. اما قبلاً نشان دادهایم که نهتنها فرماندهی کل نیروهای مسلح و یا قوای دولتی بلکه همچنین رسیدگی به منازعات و دعاوی، جزء حقوق حاکمیت است. بنابراین حق اعطای عناوین افتخاری، و تعیین مرتبت و شأن و درجهٔ افراد و نیز تعیین نشانهای احترامی که افراد در مجالس عمومی و خصوصی به یکدیگر اعطا میکنند، متعلق به شخص حاکم است.

این حقوق جوهر حاکمیت را تشکیل میدهند و نشانههایی هستند که به موجب آنها می توان گفت قدرت حاکمه در دست چه کسی و یا چه انجمنی از افراد مستقر است. زیرا حقوق حاکمیت تقسیم این حقوق انتقال ناپذیر و تجزیه ناپذیرند. قدرت ضرب سکه؛ رسیدگی به اموال و اشخاص <sup>ناپذیرند</sup> وراث صغیر؛ قدرت پیش خرید در بازارها؛ و امتیاز وضع مقررات در همهٔ زمینه های دیگر را شخص حاکم می تواند انتقال دهد؛ اما قدرت تأمین امنیت اتباع باید همچنان در دست او باقی بماند. زیرا اگر او اختیار قوای دولتی را انتقال دهد، در آن صورت دیگر حفظ دستگاه قضایی به دلیل عدم امکان اجرای قوانین عبث و بیهوده خواهد بود؛ و یا آگر او

قدرت گردآوری یول را واگذار کند، دیگر نگهداشتن قوای دولتی معنایی نخواهد داشت؛ یا اگر قدرت نظارت بر عقاید و آیینها را به دیگری منتقل کند در آن صورت کسانی هستند که مردم را با بهرهبرداری از ترس ایشان از موهومات به شورش و طغیان تحریک کنند؛ و بنابراین اگر هر یک از حقوق پیش گفته را در نظر بگیریم خواهیم دید که احراز برخي از أنها [بهعلت تجزيه و تقسيم أن حقوق]، در حفظ صلح و عدالت كه هدف اصلى از تأسیس همهٔ دولتها است، تأثیری نخواهد داشت. و دربارهٔ همین تجزیه و تفکیک است که گفتهاند که دولتی که در درون خودش چند پاره باشد استوار نتواند بود: زیرا اگر چنین تجزیه و تقسیمی پیش نیاید، تجزیهٔ کشور میان ارتشهای متخاصم نیز هرگز ممکن نخواهد شد. اگر از آغاز این عقیده در بین اکثریت مردم انگلستان اشاعه نیافته بود که قدرتهای حکومتی میان یادشاه و اشراف و مجلس عوام تقسیم شده است، مردم هرگز چند دسته نمی شدند و به جنگ داخلی گرفتار نمی آمدند؛ این جنگ و نزاع نخست بین کسانی که در خصوص سیاست اختلافنظر داشتند و سیس بین کسانی که دربارهٔ آزادی مذهبی عقاید گوناگون پیدا کردند، به وقوع پیوست؛ [و این اختلافات] چنان درس عبرتی در خصوص حقوق متعلق به شخص حاکم به مردم داده است که بسیار اندکاند کسانی که (در انگلستان) در نیابند که حقوق پیش گفته جدایی ناپذیرند؛ و در دوران بازگشت مجدد صلح و آرامش نیز همچنان بدان اعتراف خواهند کرد. و باید همچنان بر آن نظر باقی بمانند تا آنکه مصائب ناشی از جنگ فراموش گردد؛ و آن وقتی خواهد بود که مردم عامی و نادان بهتر از هر زمان دیگری در این خصوص درس عبرت گرفته باشند.

حاکم نمی تواند حقوق حاکمیت را واگذار کند مگر آنکه کلاً از قدرت حاکمهٔ خود چشم بپوشد و چون این حقوق، ذاتی و تجزیهناپذیرند، بنابراین ضرور تاً چنین برمی آید که اگر در عین حالی که قدرت حاکمه بهجای خود برقرار باشد، برخی از آن حقوق به هر عنوانی به دیگران واگذار گردد، [و] آنان که حقوق حاکمیت به ایشان تفویض شده دیگر حاکم را به عنوان حاکم نشناسند، در آن صورت تفویض حقوق حاکمیت باطل است: زیرا اگر حاکم تمامی قدرت خویش را واگذار کرده باشد، وقتی حاکمیت بدو باز گردانده شود، [کلیه حقوقی]که به نحوی تجزیهناپذیر متعلق به حاکمیت است، به وی اعاده میگردد.

قدرت و عزت اتباع در حضور قدرت حاکم محو و ناپدید میشود

از آنجاکه اقتدار عظیم شخص حاکم، تجزیهناپذیر و ذاتاً ملحق به حق حاکمیت است ق پس عقیدهٔ کسانی که در مورد پادشاهان واجد حاکمیت می گویند که ایشان گرچه بالاانفراد اقوی<sup>ا</sup> هستند یعنی از هر یک از اتباع خود قدرت بیشتری دارند لیکن بالاجتماع احقرند<sup>۲</sup> یعنی از مجموع اتباع خود قدرت کمتری دارند، بی پایه است. زیرا اگر منظور آنها از مجموع اتباع رویهم کل اتباع به عنوان شخص واحد نباشد، در آن صورت [کلمات] کل اتباع رویهم و هر یک از اتباع به یک معنی خواهند بود؛ و این نحوهٔ بیان بیهوده و باطل

**۲۰۰** لویاتان

است. اما اگر مقصود آنها از **همهٔ اتباع رویهم** یک شخص باشد (که حاکم نمایندهٔ آن است) در آن صورت قدرت همهٔ اتباع رویهم با قدرت شخص حاکم یکسان است؛ و باز هم این نحوه بیان بیهوده و باطل است: و ایشان بطلان این سخن را هنگامی که حاکمیت در دست انجمنی از کسان باشد بهتر در می یابند تا وقتی که در دست پادشاهی یگانه باشد؛ و با این حال حاکمیت در دست هر کس باشد از این حیث فرقی ندارد.

و شأن و عزت حاکم نیز، همچون قدرت او باید از شأن و مرتبت هر یک از اتباع و کل اتباع عظیم تر باشد. زیرا حاکمیت سرچشمهٔ شأن و عزت است. حیثیت و اعتبار لرد، ارل، دوک و شاهزاده مولود قدرت حاکم است؛ همچنانکه در نزد خدایگان، خدمتکاران برابر و جملگی فاقد شأن و حیثیتاند؛ به همین سان اتباع در نزد حاکم [برابر و فاقد شأن و مرتبتاند]. وگرچه آنها وقتی دور از نظر حاکم هستند، برخی بیشتر و برخی کمتر در مرتبت خود می درخشند، لیکن در حضور او بیش از ستارگان در حضور خورشید درخشش ندارند.

اما ممكن است در اينجا ايراد گرفته شود كه وضع اتباع بدينسان بسيار پست و رقتبار است و چنین وضعی در مقایسه با شهوات و امیال بیمهار آدمیانی که [در وضع طبيعي] از چنان قدرت نامحدودی برخوردار بودند، ناخوشایند است. و معمولاً آنان که تحت حکومت یادشاهی زندگی میکنند آن حکومت را مسئول وضع ناخوشایند خود می دانند؛ و کسانی که تحت حکومت مردمی و یا دیگر مجامع واجد حاکمیت به سر میبرند، همهٔ ناراحتی خود را به آن نوع از حکومت نسبت میدهند؛ حال آنکه قدرت در همهٔ اشکال حکومت، در صورتی که بتوانند امنیت مردم را کاملاً تأمین کنند، یکسان است؛ البته وضعيت انسان هيچگاه خالي از قدري ناراحتي نيست؛ و بيشترين ناراحتي كه ممکن است در هر شکلی از حکومت دامنگیر عامهٔ مردم شود در مقایسه با بدبختی و تیره روزی ناشی از مصائب هولناکی که همراه با وقوع جنگ داخلی یدید می آیند، به زحمت محسوس و قابل اعتناست؛ و این همان وضعیت بد و ناخوشایند آدمیانی است که سروری ندارند و تابع قوانین و قدرت بازدارندهای نیستند که آنها را از غارت و انتقام جویی برحذر دارد؛ و البته حکام از خفّت و تضعیف اتباع خود لذت یا بهرهای نمیبرند و نفوذشان ناشی از آن نیست، بلکه قدرت و افتخار حکام از قدر و صلابت اتباع است. [ يعنى] نفوذ حكام ناشى از سركشى و بىقرارى خود اتباع است كه ضرورت حراست و حفظ امنیت ایشان را ایجاب میکند و در نتیجه حکام را بر آن میدارد تا در زمان صلح آنچه را که می توانند از اتباع خود اخذ کنند تا در مواقع اضطراری یا نیاز ناگهانی، وسایل لازم برای مقاومت در برابر دشمنان و استیلا بر ایشان را داشته باشند. زیرا همهٔ آدمیان طبعاً در درون خود دارای ذرهبینها (یعنی امیال و خودخواهیها)یی هستند که بهواسطه آن تأديه هر مبلغ اندكي را [در راه حفظ صلح] مصيبت بزرگي مي بينند؛ وليكن

وجود قدرت حاکمه به اندازهٔ فقدان و عدم آن رنجآور نیست و این رنج عمدتاً ناشی از خودداری از تسلیم بیچون و چرا در مقابل حاکم است

فاقد دوربینی (یعنی علوم اخلاقی و مدنی) هستند تا به واسطهٔ آن دورادور بدبختی هایی را ببینند که آنها را احاطه کرده است و نمی توان بدون پرداختن چنان مبالغی از آنها اجتناب کرد.

تفاوت میان دولتها از تفاوت حکام یا اشخاص نمایندهٔ عامهٔ مردم ناشی می شود. و چون حاکمیت یا در دست یک تن و یا در دست انجمنی از چندین نفر قرار دارد؛ و نیز چون در اشكال مختلف دولت چنین انجمنی یا همه و یا افرادی متمایز از بقیهٔ کسان حق ورود دارند؛ بنابراین از اینجا بر سه نوع<sup>اند</sup> آشکار می شود که تنها سه نوع دولت ممکن است وجود داشته باشد. زیرا شخص نمایندهٔ دولت باید ضرورتاً یک نفر یا بیشتر باشد؛ و اگر بیش از یک نفر باشد، در آن صورت یا انجمن همگان است و یا انجمن برخی از کسان. اما وقتی شخص نماینده یک نفر باشد، در آن صورت، حکومت فردی یا یادشاهی است؛ وقتی حکومت در دست انجمنی مرکب از همهٔ کسانی باشد که گردهم می آیند، در آن صورت حکومت مردمی یا دموکراسی است؛ و وقتی در دست مجمع یا انجمن برخی از کسان باشد، در آن صورت حکومت اشرافی است؛ نوع دیگری از دولت متصور نیست؛ زیراکل حاکمیت (که چنانکه نشان دادهایم تجزیهناپذیر است) یا باید در دست یک تن، یا چند تن و یا همگان باشد. در کتب تاریخ و سیاست نامهای دیگری برای حکومتها به کار رفته است؛ مانند حکومت جباری ( و حکومت گروه کوچک ؛ اما اینها اسامی انواع دیگر حکومت نیستند بلکه نامهای همان اشکال حکومتاند، منتها در مقام نفرت به کار برده می شوند. زیرا آنان که از حکومت پا**دشاهی** ناخرسندند، آن را حکومت جباری میخوانند؛ و آنان که از جباريت واليكارشي تنها نامهای دیگری برای حکومت اشرافی ناخشنودند آن را الیگارشی مینامند؛ همچنین آنان که از حکومت پادشاهی و حکومت اشرافی دموکراسی ناراضی هستند آن را هرجومرج میخوانند (که بهمعنی فقدان حکومت است)؛ با این حال گمان نمی کنم که هیچکس بر این نظر باشد که فقدان حکومت، خود نوع تازهای از حکومت است؛ بههمین دلیل نیز آدمیان نباید وقتی حکومت را دوست میدارند آن را یک نوع حکومت بدانند و وقتی از آن بیزارند و یا بهواسطهٔ حکام سرکوب میشوند، آن را از نوع دیگری بشمارند. روشن است که آدمیانی که در آزادی مطلق بهسر برند در صورت تمایل می توانند به نمایندگان مادون خطرناکاند

1. Tyranny2. Oligarchy

یک تن و یا انجمنی از کسان تفویض قدرت کنند تا آن کس یا انجمن نمایندهٔ همهٔ ایشان باشد؛ و در نتیجه، می توانند به صلاحدید خود خودشان را مطلقاً مطیع و منقاد یادشاه یا نمایندهٔ دیگری سازند. بنابراین در جایی که قبلاً قدرت حاکمهای تأسیس شده باشد، دیگر همان آدمیان نمی توانند نمایندهٔ دیگری داشته باشند، مگر تنها در مورد برخی مقاصد خاص که بهواسطهٔ شخص حاکم تعیین و مشخص گردد. زیرا در آن صورت دو قدرت حاکمه تأسیس می شود و هر کس دو کارگزار به عنوان نمایندهٔ خود خواهد داشت که به واسطهٔ مخالفت با یکدیگر، ضرور تأ قدرت را تقسیم میکنند، در حالی که (اگر آدمیان بخواهند در صلح و آرامش زندگی کنند) قدرت تقسیمناپذیر است؛ و بدینسان [آن دو حاكم] برخلاف مقصود اصلى از تأسيس حاكميت، تودة مردم رابه وضعيت جنگ می کشانند؛ و بنابراین همچنانکه اگر انجمن واجد حاکمیتی از مردم مملکت به عبث دعوت کند تا نمایندگانی تامالاختیار در امر اعلام آرا و امیال خودشان به آن انجمن بفرستند، در آن صورت اعضای آن انجمن باید به جای خودشان همان نمایندگان را نمایندگان مطلق مردم بدانند؛ به همین سان چنان دعوتی در مورد حکومت یادشاهی نیز بیهوده و عبث است. و بر من معلوم نیست که چگونه حقیقتی چنین مبرهن باید در ادوار اخبر مورد بی توجهی قرار گیرد که در حکومت پادشاهی کسی که به حکم میراث سلطنتی ششصد سالهای دارای حاکمیت بوده و تنها او حاکم خوانده می شده، و از جانب تمام اتباع خود صاحب عنوان سلطنت بهشمار میرفته و اتباع وی او را بیچون و چرا يادشاه خود مي دانسته اند؛ با همهٔ اين احوال هرگز نمايندهٔ آنها تلقى نشود بلكه اين عنوان، ظاهراً بدون تعارض، در مورد کسانی به کار رود که به امر خود یادشاه از جانب مردم برای عرض شکایات و اعلام نظراتشان به یادشاه (البته در صورتی که چنین اجازهای دهد) نزد وی فرستاده می شوند. و این نکته باید اخطاری باشد برای کسانی که نمایندهٔ راستین و مطلق مردم هستند تا آدمیان را از ماهیت منصب خود آگاه سازند و توجه کنند که چگونه باید به منظور ایفای مسئولیت محوله به خودشان، نمایندگی از جانب مردم در هر مورد خاصی را بیذیرند.

تفاوت میان انواع سه گانهٔ دولت در تفاوت نه از حیث قدرت بلکه از حیث تسهیل و یا واجد حاکمیت آمادگی آنها برای ایجاد صلح و امنیت مردم نهفته است که برای نیل بدان تأسیس شدهاند. و در مقام مقایسه میان یادشاهی و دو نوع دیگر حکومت می توان گفت که: اولاً هر کسی که نمایندهٔ مردم، و یا یکی از اعضای انجمنی باشد که نمایندهٔ مردم است، دارای شخصیت و نقشی طبیعی از آن خود نیز هست. و هر چند وی بهعنوان شخص سیاسی در تأمين مصلحت عامه دقيق باشد؛ با اين حال در تأمين مصلحت شخصي خود و خانواده و بستگان و دوستانش دقت بیشتر و یا دستکم بههمان میزان دقت خواهد کرد؛ و اگر مصلحت سیاسی او اتفاقاً با مصلحت شخصی اش در تعارض قرار گیرد، وی اغلب مصلحت

مقایسهٔ پادشاهی با مجامع

شخصی را ترجیح می دهد؛ زیرا امیال و هیجانات آدمیان معمولاً نیرومند تر از عقل ایشان است. از اینجا چنین برمی آید که هر چه مصلحت عمومی و شخصی بیشتر وحدت بیابند، مصلحت عمومی بیشتر تأمین خواهد شد. حال در حکومت پادشاهی مصلحت شخصی با مصلحت عمومی یکسان است. مکنت، قدرت و افتخار پادشاه تنها از مکنت، نیرومندی و اعتبار اتباع او برمی خیزد. زیرا پادشاهی که اتباعش تهیدست یا حقیر و یا به دلیل نیازمندی و یا اختلاف داخلی از جنگیدن با دشمنان خود عاجز باشند، نمی تواند متمکن، پرشکوه و یا در قدرت خود استوار باشد؛ لیکن در حکومت دموکراسی یا اشرافی رفاه حال عامهٔ مردم چندان مساعدتی به سعادت شخصی حاکمی که فاسد و یا جاه طلب باشد نمی رساند، حال آنکه خیانت ورزی و جنگ داخلی به حال چنان کسی مساعد می افتد.

دوم اینکه پادشاه با هر کس، در هر زمان و در هر جایی که بخواهد مشورت می کند؛ و در نتیجه می تواند نظر اهل فن و افراد متبحر در موضوع مورد شور را از هر مرتبتی که باشند، قبل از فرارسیدن زمان عمل و به صورت محرمانه جویا شود. اما وقتی انجمن حاکمهای نیاز به مشورت داشته باشد هیچکس برای مشورت پذیرفته نمی شود مگر آنانی که از پیش دارای چنان حقی باشند؛ و اینان اغلب کسانی هستند که بیشتر در کسب ثروت کار آزموده بودهاند تا در تحصیل دانش؛ و این کسان نظر خود را در طی گفتارهای طولانی بیان می دارند و عموماً مردم را به عمل تحریک می نمایند و لیکن آنها را راهنمایی نمی کنند. زیرا شعلههای هیجان و احساس هیچگاه چشم فهم و ادراک را روشن نمی کنند بلکه آن را خیره و کور می سازند: همچنین در هیچ مکان یا زمانی هیچ انجمنی نمی تواند نظرات مشورتی را به صورت محرمانه و مخفی دریافت کند و دلیل آن کشرت تعداد اعضای خود انجمن است.

سوم اینکه تصمیمات پادشاه در معرض هیچگونه بی ثباتی دیگری جز تلّون طبع بشر قرار نمیگیرد؛ لیکن در انجمنها علاوه بر بی ثباتی ناشی از طبع انسان، کثرت تعداد نیز به تلّون و تحول می افزاید. زیرا غیبت شمار اندکی از اعضای موافق (که ممکن است بهدلایل امنیتی، فراموشی یا موانع شخصی پیش بیاید) که در صورت اخذ تصمیمی، بدان پایبند بمانند، و یا حضور جدی شمار اندکی از اعضای مخالف به صورت مستمر، موجب میگردد که نظری که دیروز تأیید شده، امروز ابطال گردد.

چهارم اینکه پادشاه نمی تواند با خودش از روی حسادت یا نفعطلبی بـه مـخالفت برخیزد؛ اما انجمن حاکم ممکن است [ دچار اختلاف درونی شود] تا حدی که بهوقوع جنگ داخلی بینجامد.

پنجم اینکه حکومت پادشاهی دارای این اشکال است که هر یک از اتباع ممکن است به حکم قدرت یک تن و یا برای افزایش ثروت مقربان و چاپلوسان از تمامی دارایی خود محروم گردد: و من اعتراف میکنم که این مشکل عظیم و اجتنابناپذیری است. اما همین مشکل ممکن است وقتی حاکمیت در دست انجمنی باشد، نیز پدید آید: زیرا قدرت [اعضای انجمن] بههمان میزان است؛ و آنها نیز در معرض اندرزگوییهای مغرضانه و گمراه کننده قرار میگیرند و به واسطهٔ خطبا به گمراهی کشانده می شوند؛ چینانکه پادشاه را چاپلوسان [از راه به در می برند]؛ و وقتی هم [اعضای انجمن] چاپلوسی یکدیگر را بکنند، هر یک به نوبهٔ خود آزمندی و جاه طلبی دیگری را تقویت می نماید. و درحالی که مقربان پادشان در شمار اندک اند و جز به بستگان خود به هر پادشاهی سیار پرشمار ترند. به علاوه مقربان پادشاه در عین حال که به دشمان خود هر پادشاهی بسیار پرشمار ترند. به علاوه مقربان پادشاه در عین حال که به دشمنان خود آسیب می رسانند، از دوستان خویش نیز دستگیری می کنند: اما خطبا یعنی مقربان انجمنهای حاکم، هر چند قدرت بسیاری برای آسیب رساندن دارند لیکن برای یاری و معاضدت دارای چندان قدرتی نیستند. زیرا متهم کردن (به حکم طبع انسان) کمتر از تبرئه کردن نیازمند بلاغت و سخنوری است؛ و محکوم ساختن بیش از عفوکردن به اجرای عدالت شباهت دارد.

ششم اینکه یکی از اشکالات حکومت پادشاهی آن است که حاکمیت ممکن است به صورت موروثي به کودکي پاکسي برسد که ميان خوب و بد تميز ندهد: و اشکال در اين است که قدرت وارث حاکمیت می باید به واسطهٔ کسان دیگری و یا انجمنی از افراد اعمال شود که بر طبق حق او نسبت به حاکمیت و به نام او، به عنوان مسئولان و محافظان شخص واقتدار او، حکومت خواهند کرد. اما بیان اینکه تفویض قدرت شخص حاکم به دیگری و یا به انجمنی از افراد ایجاد زحمت و اشکال میکند خود بدین معنی است که حکومت کردن اصولاً بیش از آشفتگی و جنگ داخلی زحمت دارد. و بنابراین همهٔ خطراتی که می توان تصور کرد از نزاع کسانی ناشی میشود که ممکن است برای منصبی چنین افتخارآمیز و یرسود به رقابت با یکدیگر بیردازند. برای توضیح این مطلب که این اشکال از آن شکل حکومت که ما یادشاهی می نامیم منتج نمی شود، باید این امکان را در نظر بگیریم که یادشاه پیشین کسی را که آموزش و سرپرستی وارث صغیرش را بهعهده خواهد گرفت یا آشکارا به حکم وصیّت و یا به صورت ضمنی از طریق حفظ سنت مرسوم در آن موضوع، منصوب کند؛ و در این صورت چنان اشکالی را (اگر پیش آید) باید نه نه حکومت يادشاهي بلكه به جاهطلبي و بيعدالتي اتباع نسبت داد؛ و اين رذايل در همهٔ اشكال حکومت، اگر مردم در انجام وظیفهٔ خود و رعایت حقوق حاکمیت خوب آموزش نیافته باشند، به یک میزان است. امکان دوم آن است که یادشاه پیشین دستوری برای چنین سرپرستی و آموزشی نداده باشد؛ در آن صورت به حکم قانون طبیعت، آموزش بهعهدهٔ کسی خواهد بود که طبیعتاً بیشترین علاقه را به حفظ اقتدار وارث صغیر داشته باشد و بهواسطهٔ مرگ یا تنزل وارث [از قدرت] هیچ فایدهای نصیب وی نشود. زیرا نظر به اینکه هر کس طبعاً به دنبال منافع و پیشرفت کار خویش است، نهادن صغیری تحت اختیار کسانی که بتوانند از طریق نابودکردن و یا آسیب رساندن به او منافع خود را پیش ببرند، نه آموزش بلکه خیانت است. بنابراین وقتی دوراندیشی کافی در مورد همهٔ منازعاتی که قاعدتاً در خصوص حکومت صغار پیش میآید، صورت گرفته باشد، اگر باز هم نزاعی یدید آید که صلح و آرامش عمومی را مختل کند، در این صورت چنین نزاعی را باید به جاهطلبی اتباع و غفلت آنها از وظایفشان نسبت داد نه به شکل حکومت یادشاهی. از طرف دیگر، هیچ دولت بزرگی وجود ندارد که حاکمیتش در دست انجمنی بزرگ باشد و دوراندیشی هایش در خصوص صلح و جنگ و وضع قانون کودکانه نباشد؛ [یعنی] چنانکه گویی حکومت در دست صغیری است. زیرا به همان نحو که صغیر فاقد قوهٔ تمیز و تشخیص لازم برای ابراز مخالفت با نصایحی است که بهوی داده می شود، و از این رو لازم است که اندرز کس پاکسانی را بیذیرد که اختیار امور وی را به عهده دارند؛ به همان نحو نیز انجمن [حاكم] فاقد أزادي لازم است تا بتواند با أراى اكثريت مخالفت كند، خواه أن أرا خوب باشد یا بد. و همچنانکه [حاکم] صغیر نیازمند آموزگار یا محافظی است که شخص و اقتدار او را حفظ کند؛ به همان سان (در دولت های بزرگ) انجمن حاکم در همهٔ خطرات و مشکلات عمده نیازمند ناظران مطلق یا محافظینی (است که از اقتدار آن حراست کنند؛ و چنین کسانی در حکم یادشاهان موقتی هستند؛ و ممکن است [اعضای انجمن]کاربرد کامل قدرت خود را برای مدتی بدانها واگذار کنند؛ و (در پایان آن مدت) ایشان اغلب بیش از پادشاهان صغیری که محافظان، جانشینان و یا آموزگارانشان قدرت را از دستشان می گیرند، از قدرت خود محروم می شوند.

گرچه انواع حاکمیت چنانکه نشان دادیم تنها بر سه نوع است؛ یعنی حکومت پادشاهی که در آن یک نفر صاحب حاکمیت است؛ حکومت دموکراسی که در آن حاکمیت متعلق به مجمع عمومی اتباع است؛ و حکومت اشرافی که در آن حاکمیت در دست مجمعی از افراد معین قرار دارد که یا منصوب و یا بهنحوی از دیگران متمایز شدهاند: با این حال کسی که دولتهای مشخص درگذشته و موجود در جهان را ملاحظه کند، شاید به سهولت تمامی آنها را به سه نوع تقلیل ندهد و بر این نظر باشد که اشکال دیگری از حکومت وجود دارند که از ترکیب آن سه پدید می آیند. مثلاً مانند پادشاهی های که در آنها قدرت حاکمه برای مدتی به پادشاهان اعطا میشود؛ و یا پادشاهی های که در آنها قدرت پادشاه محدود است؛ و با این حال همهٔ نویسندگان این گونه حکومت ها را مکومت پادشاهی می خوانند. همچنین اگر کشوری که دارای حکومت دموکراسی یا اشرافی باشد، کشور دشمنی را مغلوب و منقاد کند و از طریق فرماندار یاکارگزار یا صاحب

<sup>1.</sup> Custodes Libertatis

منصب دیگری بر آن حکومت نماید؛ ممکن است در نگاه اول این حکومت، دموکراسی یا اشرافی به نظر آید؛ اما چنین نیست. زیرا پادشاهان منتخب به منزلهٔ کارگزاران شخص حاکم هستند نه خود حاکم؛ همچنین پادشاهان مشروطه نیز واجد حاکمیت نیستند بلکه کسارگزاران کسانی هستند که قدرت حاکمه را در دست دارند؛ به همین ترتیب سرزمینهایی که در انقیاد حکومت دموکراسی و یا حکومت اشرافی کشور دیگری قرار دارند، به صورت مردمی و یا اشرافی اداره نمی شوند بلکه حکومت بر آنها به شیوهٔ پادشاهی است.

و نخست اینکه در خصوص یادشاه منتخب که یا مانند یادشاهان بسیاری از سرزمینهای مسیحی در روزگار ما مدت قدرتش محدود به دوران زندگی وی باشد؛ و یا مانند قدرت جباران در بین رومیان مدت قدر تش به چندین سال یا ماه محدود شود؛ اگر جنين يادشاهي حق انتصاب جانشين خود را داشته باشد، در اين صورت يادشاه موروثي خواهد بود نه انتخابی. اما اگر وی قدرت انتخاب جانشین خود را نداشته باشد، در آن صورت شخص دیگر یا انجمنی وجود دارد که پس از درگذشت او پادشاه تازهای انتخاب میکند؛ در غیر این صورت دولت با مرگ پادشاه میمیرد و از هم می پاشد و به وضعیت جنگ باز میگردد. اگر معلوم باشد که چه کسانی واجد قدرت هستند تا پس از میرگ یادشاه، حاکمیت را [به شخص دیگری] واگذار کنند؛ در آن صورت معلوم است که همان کسان از پیش دارای قدرت حاکمه بودهاند: زیرا هیچکس حق ندارد چیزی را به کسی اعطاکند که خود حق تملک آن، و نیز حق نگهداری آن را به صلاحدید خود نداشته باشد. اما اگرکسی وجود نداشته باشد که بتواند پس از مرگ کسی که قبلاً به یادشاهی انتخاب شده، حاکمیت را واگذار کند؛ در آن صورت وی خود قدرت دارد و حتی به حکم قانون طبيعت مجبور است كه با انتخاب جانشين خود مانع از آن گردد كه كساني كه امر حكومت را بهوی واگذار کردماند دوباره به وضعیت رقتبار جنگ داخلی گرفتار شوند. و در نتیجه چنین یادشاهی از زمان انتخاب، حاکمی مطلق بوده است.

دوم اینکه پادشاهی که قدرتش محدود است برتر از کس یا کسانی نیست که قدرت محدود ساختن قدرت پادشاه را دارند؛ و کسی که برتر نیست، سرور نیست یعنی حاکم نیست. بنابراین حاکمیت در این حال همواره در دست مجمعی قرار دارد که حق محدود ساختن قدرت پادشاه را داراست؛ و در نتیجه حکومت نه حکومت پادشاهی، بلکه یا حکومت دموکراسی و یا حکومت اشرافی است، چنانکه در اسپارت قدیم دیده می شد که در آن پادشاهان دارای حق فرماندهی سپاه بودند؛ ولیکن حاکمیت در دست هیئت پنج نفره نظارت بر اعمال پادشاه <sup>۱</sup> بود.

1. Ephori

سوم اینکه، درحالیکه رومیان درگذشته بر سرزمین یهود<sup>۱</sup> (بهعنوان مثال) از طریق نصب فرمانده حکومت میکردند؛ با این حال حکومت سرزمین یهودیه حکومت دموکراسی نبود؛ زیرا مردم آن سرزمین تحت حکومت مجمعی قرار نداشتند که همگان در آن حق ورود داشته باشند؛ حکومت آنها حکومت اشرافی هم نبود؛ زیرا آنها تحت حکومت مجمعی قرار نداشتند که هر کس بتواند در آن به واسطهٔ انتخاب مردم وارد شود: بلکه ایشان تحت حکومت یک تن بودند، که گرچه از نظر مردم روم انجمنی از کسان یا حکومت دموکراسی بهشمار می رفت؛ لیکن از نظر مردم سرزمین یهود که اصلاً حق شرکت در حکومت نداشتند، حکومت پادشاهی محسوب میشد. زیرا هر چند در جایی مرکت در حکومت مجمعی باشند که خود اعضای آن را از بین خودشان برگزیده اند، مرکمت، دموکراسی یا اشرافی خوانده می شود؛ اما وقتی تحت حکومت مجمعی باشند که خود آن را برنگزیده اند، آن حکومت، پادشاهی است، ولی نه حکومت مجمعی باشند دیگر بلکه حکومت یک قوم بر قومی دیگر است.

در خصوص حق جانشینی

و چون ذات همهٔ این اشکال حکومت فانی است و نه تنها پادشاهان بلکه کل مجامع حاکمه هم می میرند، بنابراین برای حفظ صلح و آرامشِ آدمیان لازم است که همچنانکه انسانی مصنوعی [یعنی دولت] ایجاد شده است، به همان سان تداوم و ابدیتی مصنوعی نیز برای زندگی ایجاد گردد، زیرا بدون آن آدمیانی که تحت حکومت مجامع حاکمهاند در هر دورانی به وضع جنگی باز خواهندگشت؛ و کسانی که تحت حکومت یک تن باشند، به محض آنکه حاکم ایشان بمیرد به چنان وضعی باز میگردند. این تداوم و ابدیت مصنوعی همان چیزی است که آدمیان حق جانشینی می خوانند.

هیچ نوع کامل حکومتی وجود ندارد که در آن تعیین جانشین به عهدهٔ حاکم وقت نباشد. زیرا اگر این کار به عهدهٔ شخص خاص دیگری و یا انجمنی خصوصی باشد، در آن صورت به عهدهٔ شخص تابعی است، و شخص حاکم باز هم می تواند به دلخواه خود آن را به عهدهٔ خویش بگیرد؛ و در نتیجه حق [تعیین جانشین] از آن خود اوست. و اگر این حق به هیچ شخص خاصی واگذار نشده باشد بلکه موکول به انتخاب مجدد شود، در آن صورت دولت منحل می گردد؛ و حق از آن کسی خواهد بود که بتواند آن را به دست آورد؛ و این خود مغایر با خواست و مقصود کسانی است که دولت را برای تأمین امنیت دائمی خود تأسیس می کنند و نه به منظور ایجاد امنیت موقت.

در حکومت دموکراسی مجمع حاکم نمی تواند تعطیل شود، مگر آنکه مردم که باید از حکومت اطاعت کنند، دست از اطاعت بردارند. و بنابراین طرح مسائل مربوط بـه حـق جانشینی در این شکل حکومت اصلاً معنایی ندارد.

در حکومت اشرافی، وقتی عضوی از اعضای مجمع حاکم بمیرد، حق انتخاب عضوی دیگر بهجای او متعلق به همان مجمع بهعنوان صاحب حاکمیت است که حق انتخاب همهٔ مشاوران و کارگزاران را نیز داراست. زیرا آنچه شخص نمایندهٔ حاکمیت بهعنوان كارگزار انجام مي دهد، هر يک از اتباع به عنوان كارفرما انجام مي دهند. وگرچه مجمع حاکم ممکن است به دیگران اختیار دهد تا افراد جدیدی برای تکمیل اعضای خود انتخاب كنند؛ ليكن اين انتخاب به حكم اجازه واقتدار [اتباع] صورت مي گيرد؛ و به همان حكم نيز ممكن است (وقتي عامة مردم بخواهند) لغو شود.

بزرگ ترین دشواری در مورد حق جانشینی در حکومت یادشاهی پیش می آید: و این جانشین خود را دارد دشواری از آنجا برمی خیزد که در بادی نظر معلوم نیست چه کسی باید جانشین را منصوب کند و یا اغلب معلوم نیست که آنکه منصوب شده است کیست. زیرا در هر دو مورد شیوهٔ استدلالی دقیق تر از آنچه مردم معمولاً به کار می برند لازم است. در خصوص این پرسش که چه کسی جانشین یادشاهی را که واجد قدرت حاکمه است منصوب خواهد کرد؛ یعنی اینکه چه کسی در مورد حق توارث سلطنت تصمیم خواهد گرفت (زیرا یادشاهان و امرای انتخابی مالک قدرت حاکمه نیستند بلکه تنها حق استفاده از آن را دارند) باید چنین استدلال کنیم که یا کسی که قدرت در تصرف اوست حق دارد در امر جانشینی تصمیم بگیرد و یا اینکه در غیر این صورت آن حق دوباره متعلق به تودهٔ پراکندهٔ مردم خواهد بود. زیرا مرگ کسی که قدرت حاکمه را در تملک خود دارد، موجب می گردد که مردم دیگر حاکم یا نماینده ای که در او وحدت بیابند و قادر به انجام اعمال مختلف شوند، نداشته باشند. پس در این حال ایشان از انتخاب یادشاه جدید، ناتوان خواهند بود؛ و هر کس به یک اندازه حق خواهد داشت تا حراست از امنیت خود را به هر کسی که خودش صلاح می داند واگذار کند و یا اینکه در صورت توانایی خود با سلاح خویش از خویشتن دفاع کند، و این به معنی بازگشت به اغتشاش و وضع جنگ همه بر عليه همه خواهد بود كه اصلاً مغاير با غايت تأسيس حكومت يادشاهي است. بنابرابن آشکار است که به حکم تأسیس حکومت پادشاهی، تعیین جانشین همواره بهرأی و ارادهٔ حاكم وقت موكول مي شود.

و در خصوص این پرسش (که ممکن است گاه پیش بیاید) که یادشاه وقت چه کسی را به جانشینی خود تعیین کرده است تا وارث سلطنت باشد، باید به سخنان صریح و وصيتنامة يادشاه و يا به امارات و قراين ضمني ديگر مراجعه کرد.

[تعیین جانشین] از طریق سخنان صریح و یا به حکم وصیت وقتی صورت میگیرد که یادشاه در دوران زندگی خود بهطور شفاهی یا بهصورت مکتوب [جانشین خود را] تعیین کند، چنانکه نخستین امیراتوران روم جانشینان خود را تعیین و اعلام می کردند. زیراکلمهٔ وارث و جانشین به خودی خود به معنی فرزندان یا نزدیک ترین خویشاوندان

يادشاه وقت حق تعيين

حق جانشینی با اعلام صریح منتقل مىشود:

یک کس نیست بلکه هر آن کسی است که شخص به هر شیوهای به عنوان جانشین خود در ملک و مال تعیین کند. بنابراین اگر پادشاهی خواه لفظاً و خواه به صورت مکتوب صریحاً اعلام کند که کسی وارث اوست، در آن صورت چنان کسی بلافاصله پس از درگذشت سلف خود، واجد حق پادشاهی خواهد شد.

اما وقتی وصیت و کلمات صریحی در کار نباشند، باید از دیگر امارات و علائم طبیعی یا با پذیرش رسم و سنت حاکی از اراده پیروی کرد: که از آن جمله یکی رسم است. و بنابراین در کشوری که رسم بر آن است که نزدیک ترین خویشاوند، بیچون و چرا جانشین پادشاه شود، در آن صورت چنان خویشاوندی دارای حق جانشینی است؛ زیرا اگر ارادهٔ پادشاه پیشین بر چیزی جز این قرار گرفته بود، در آن صورت میتوانست به آسانی خواست خود را در دوران حیات خویش اعلام کند. و همچنین وقتی رسم بر آن باشد که نزدیک ترین خویشاوند ذکور به جانشینی برسد، در آن صورت به همان دلیل حق جانشینی از آن چنان خویشاوند دکور به زیرا وقتی آدمی بتواند با ادای یک کلمه مانع اجرای رسمی شود و با این حال چنین کاری زیرا وقتی آدمی بتواند با ادای یک کلمه مانع اجرای رسمی شود و با این حال چنین کاری اما وقتی نه رسم و نه وصیتی در کار باشد، در آن صورت باید چنین استناط کرد که اما وقتی نه رسم و نه وصیتی در کار باشد، در آن صورت باید چنین استناط کرد که در این مین است.

اما وقتی نه رسم و نه وصیتی در کار باشد، در آن صورت باید چنین استنباط کرد که اولاً ارادهٔ پادشاه بر آن بوده است که حکومت پادشاهی باقی بماند، زیرا او با حکومت خویش آن نوع حکومت را تأیید کرده است. دوم اینکه فرزند خود آن پادشاه خواه پسر باشد خواه دختر باید بر هر کس دیگری مرجّح باشد؛ زیرا آدمیان طبعاً به مساعدت به فرزندان خود تمایل بیشتری دارند تا به فرزندان دیگران؛ و در مورد فرزندان خود نیز بیشتر تمایل به پسران دارند تا دختران؛ زیرا مردان طبعاً بیش از زنان برای انجام اعمالی که متضمن کار و زحمت و خطر است مناسباند. سوم اینکه وقتی پادشاه فرزندی نداشته باشد، برادر خود را بر بیگانگان [بهعنوان جانشین] ترجیح میدهد؛ و در این حال نیز آنانی را که از حیث رابطهٔ خونی نزدیکترند بر آنان که دورترند مرجح میشمارد، زیرا همواره فرض بر این است که هر کسی از نظر خویشاوندی به آدمی نزدیکتر باشد، از حیث مهر و محبت نیز نزدیکتر است؛ و آشکار است که آدمی همواره بیشترین افتخار را از شوکت نزدیکترین خویشان خود به دست میآورد که بر خود وی نیز بازتاب مییابد.

انتقال حق تعیین جانشین حتی به پادشاه ملتی دیگر غیرقانونی نیست

شخص شاه

اما اگر پادشاه حقاً و قانوناً بتواند امر تعیین جانشین خود را به حکم عهد و پیمان و وصیت واگذار کند، در آن صورت آدمیان می توانند معترض شوند که بدان سبب ناراحتی بزرگی برایشان ایجاد می شود: زیرا پادشاه ممکن است حق حکومت خود را بفروشد و یا آن را به بیگانهای واگذارد و چون بیگانگان (یعنی کسانی که تحت یک حکومت واحد به سر نمی برند و به یک زبان سخن نمی گویند) معمولاً یکدیگر را خوار می دارند، پس [حاکم بیگانه] ممکن است نسبت به اتباع خود ظلم و ستم روا دارد؛ و این در حقیقت ناراحیتی عظیمی است: اما این ناراحتی ضرورتاً از تبعیت از حکومت بیگانگان برنمی خیزد، بلکه از بی تدبیری و بی کفایتی حکامی ناشی می شود که از قواعد درست سیاست غافلاند. و بنابراین رومیان وقتی اقوام بسیاری را مغلوب و منقاد کردند بهمنظور آنکه حکومت خود را قابل تحمل سازند، تا آنجاکه لازم می دیدند می کوشیدند تا از طریق اعطای امتیازات و حتی اسامی خاص رومیان به اقوام مغلوب و یا به زعمای هر یک از آن اقوام نارضایتی آنها را رفع کنند؛ از همینرو بسیاری از افراد برجستهٔ آن اقوام را در مجلس سنا و مناصب دیوانی حتی در شهر رم می پذیرفتند. و داناترین یادشاه ما، جیمز نیز در تلاش برای یگانگی دو مملکت ان**گ**لستان و اسکاتلند همین هدف را دنبال میکرد. و اگر وی به آن هدف دست یافته بود، به احتمال بسیار می توانست از وقوع جنگهای داخلی که در حال حاضر آن دو مملکت را به روز سیاه نشانده است جلوگیری کند. بنابراین اگر یادشاهی حق تعیین جانشین خود را بهموجب وصیت واگذار کند، هیچگونه آسيبي از آن طريق به مردم نمي رسد، هر چند چنين روشي گاه به واسطهٔ تقصير برخي شهرياران، ناراحتكننده بوده است. در خصوص قانوني بودن اين روش، ميتوان همچنین استدلال کرد که هرگونه ناراحتی و مشکلی که بهواسطهٔ اعطای ملک به فردی بيگانه بديد آيد ممكن است به همان سان به واسطة از دواج يا بيگانگان نيز پيش آيد، به ابن صورت که حق حانشینی به دست آنها بیفتد: با این حال همهٔ مردم این کار [از دواج با بیگانگان] را قانونی می شمارند.

هیچگونه دولتی ملتزم به اطاعت گردد. درست است که در دولتی که خواه به شیوهٔ تأسیسی و خواه به شیوهٔ اکتسابی تشکیل شده باشد، وعده های ناشی از ترس از مرگ یا خشونت اگر مغایر با قوانین باشند، عهد و پیمان به شمار نمی روند و الزام آور نیستند؛ اما دلیل این امر آن نیست که آن وعده ها مبتنی بر ترس بوده اند؛ بلکه این است که کسی که قانوناً نسبت به موضوع وعده حقی ندارد نمی تواند به انجام آن وعده کند. همچنین وقتی کسی که قانوناً می تواند وعدهٔ خود را ایفا کند و چنین نکند تنها حکم حاکم او را از ایفای عهد معاف می دارد وگرنه عهد و پیمان بیست. در غیر این صورت، هر زمان کسی که قانوناً وعده ای کند، نقض آن وعده غیرقانونی است: اما وقتی حاکم به عنوان کارگزار پیمان ها کسی را از ایفای عهد مبرّا سازد در آن صورت آن کس از جانب کسی که آن وعده را بر وی تحمیل کرده نیز معاف و مبرا خواهد شد چنانکه گویی خود وی جواز تبر به را داده است.

اما حقوق و تبعات حاکمیت در این دو نوع دولت یکسان است. قدرت حاکم را نمی توان حقوق حاکمیت در هر دو بدون رضایت او به دیگری واگذار کرد؛ حاکم خود نمی تواند قدرت خویش را به عنوان غرامت و یکسان است تاوان به دیگری انتقال دهد؛ هیچیک از اتباع نمی تواند وی را به ارتکاب ظلم و ستم متّهم کند؛ اتباع نمی توانند او را مجازات کنند؛ داور آنچه برای تأمین صلح لازم است اوست؛ حق قضاوت دربارهٔ عقاید و افکار از آن اوست؛ او تنها قانونگذار است؛ و عالی ترین قاضی دعاوی و مرافعات و نیز تعیین کنندهٔ زمان و مواقع جنگ و صلح است؛ حق گزینش قضات، مشاوران، فرماندهان و همهٔ کارگزاران و عاملان دیگر از آن اوست؛ و حق تصمیم گیری دربارهٔ پاداش ها و مجازاتها و شأن و مرتبت به او تعلق دارد. دلایل [تعلق این حقوق به حاکم اکتسابی]

سلطه از دو راه بهدست میآید؛ [یکی] از راه تأسیس و ایجاد و [ دیگری] از راه فتح و سلطة يدري چگونه بهدست تسخیر. حق سلطه بهموجب ایجاد، آن است که پدر بر فرزندان خود دارد و سلطهٔ پدری ميآيد خوانده می شود. و [این سلطه] بدین معنا ناشی از ایجاد نیست که پدر بر فرزند خود سلطه دارد زیرا او را بهوجود آورده است، بلکه ناشی از رضایت و تمکین فرزند است که نه بهواسطة زاد و ولد بلكه بهواسطة قرارداد بهصورتی آشکار و یا بهواسطهٔ قرائن کافی دیگر اعلام شده باشد. زیرا چون در امر تولیدمثل خداوند یاوری برای مرد مقرر کرده است؛ و همواره [یدر و مادر] هر دو به یک میزان بهوجود آورندهٔ [فرزند خود] هستند؛ بنابراین سلطه بر فرزند باید به یک میزان متعلق به هر دو باشد؛ و فرزند به یک میزان تابع و مطیع آن دو باشد؛ [ولیکن] این ناممکن است؛ زیرا هیچکس نمی تواند از دو سرور اطاعت کند. و با آنکه برخی سلطه را تنها از آن مرد، بهعنوان جنس برتر میدانند؛ [لیکن] در این امر اشتباه میکنند. زیرا همواره آن میزان تفاوت در قوت یا عقل و حزم میان مرد و زن وجود ندارد که بتوان حق [سلطه] را بدون جنگ تعیین کرد. در دولتها این اختلاف و نزاع بهواسطهٔ قانون مدنی

۲۱۲ لویاتان

حل می شود: و اغلب اوقات (هر چند نه همیشه) حکم به نفع پدر صادر می گردد؛ زیرا دولتها اغلب بهوسیلهٔ پدران ایجاد شدهاند نه بهوسیلهٔ مادران خانوادهها. اما فعلاً در اینجا مسئله بهوضع طبیعی محض مربوط می شود که در آن فرض بر این است که هیچ قانونی برای زناشویی یا تعلیم و تربیت فرزندان جز قانون طبیعت و تمایل طبیعی دو جنس نسبت به یکدیگر و نسبت به فرزندانشان وجود ندارد. در این وضع طبیعی محض یا اینکه پدر و مادر تکلیف سلطه بر فرزند را بهموجب قراردادی فیمابین خودشان روشن میکنند؛ و یا اینکه اصلاً دربارهٔ آن تصمیمی نمیگیرند. در صورتی که تصمیمی بگیرند، حق [سلطه] برحسب قرارداد واگذار می شود. در تاریخ می خوانیم که **آمازون ها<sup>۱</sup> با مردان** کشورهای همسایه، که برای کسب فرزند بدانها متوسل می شدند، قرارداد می بستند که فرزندان يسر نزد ايشان يس فرستاده شوند، ليكن فرزندان دختر نزد خودشان باقي بمانند، زیرا سلطه بر فرزندان دختر متعلق به مادر بود.

نه بهواسطهٔ تعلیم و تربیت

اگر قراردادی در کار نباشد، سلطه[بر فرزند] از آن مادر است. زیرا در وضع طبیعی محض، که در آن هیچگونه قوانین زناشویی موجود نیست، نمی توان پدر را شناخت، مگر آنکه مادر اعلام کند که او کیست: و بنابراین حق سلطه بر فرزند به ارادهٔ مادر بستگی دارد و در نتیجه از آن اوست. همچنین نظر به اینکه کودک در آغاز در اختیار مادر قرار دارد، چنانکه او می تواند وی را بزرگ کند و با در سر راه بگذارد؛ پس اگر او را نگه دارد، کودک زندگیاش را مدیون مادر است؛ و بنابراین می باید به جای هر کس دیگری از او اطاعت کند؛ و در نتیجه سلطه بر کودک از آن مادر است. اما اگر مادر کودک را سر راه بگذارد و دیگری او را بیابد و پرورش دهد، سلطه از آن چنین کسی است. زیراکودک باید از کسی اطاعت کند که از او نگهداری کرده است؛ و چون حفظ حیات غایتی است که به واسطهٔ آن آدمی مطیع و تابع دیگری میشود، پس آدمی باید از کسی فرمانبرداری نماید که می تواند از او نگهداری کند و یا او را نابود سازد.

و نه بهواسطهٔ تبعیت یکی از

اگر مادر از اتباع پدر باشد، فرزند در اختیار پدر قرار میگیرد: و اگر پدر از اتباع مادر والدین از دیگری باشد (مثل وقتی که ملکهای با یکی از اتباع خود ازدواج می کند) فرزند تابع مادر است؛ زيرا يدر نيز تابع اوست.

اگر مرد و زنی که یادشاهان دو مملکت جداگانه باشند، فرزندی داشته باشند و در خصوص اینکه کدامیک بر او سلطه خواهد داشت قراردادی ببندند، حق سلطه بهموجب قرارداد منتقل می شود. اگر قراردادی نبندند، سلطه [بر فرزند] تابع قانون مسلط در محل اقامت اوست. زیرا حاکم هر کشوری بر تمام کسانی که در آنجا اقامت دارند، سلطه دارد. کسی که بر فرزند سلطه دارد بر فرزندان فرزند و بر فرزندان فرزندان آنها نیز سلطه

۱. Amazons، زنان جنگجویی که در آسیای صغیر می زیستند و با یونانیان در جنگ بودند.م.

دارد. زیراکسی که بر شخص کسی سلطه دارد، بر همهٔ متعلقات او نیز سلطه دارد؛ در غیر این صورت سلطه تنها عنوانی است بدون اثر.

حق جانشینی در سلطهٔ پدری به همان شیوهٔ حق جانشینی در مورد سلطنت واگذار حق جانشيني تابع قواعد مربوط به حقوق مالكيت می شود؛ در این مورد به اندازهٔ کافی در فصل پیشین سخن گفته ایم.

سلطهای که از راه فتح و تسخیر یا غلبه در جنگ به دست آید سلطه ایست که برخی سلطه استبدادي جگونه نویسندگان آن را سلطهٔ استبدادی مینامند که از کلمه Δεσπότησ به معنی سرور یا برقرار مىشود سرکرده گرفته شده است و این سلطه همان سلطهٔ سرور بر خدمتگذار است. و این سلطه زمانی نصیب سردار فاتح می شود که شکست خوردگان برای پرهیز از خطر مرگ فوری، شفاهاً و یا به شیوههای دیگر بیان اراده، پیمان می بندند که مادام که شخص فاتح زندگی و آزادی ایشان را محفوظ دارد بتواند به دلخواه خود از آنها استفاده کند. و تنها پس از آنکه چنین پیمانی بسته شد، طرف مغلوب و شکستخورده خدمتگذار به شمار میرود: زیرا معنای کلمهٔ خدمتگذار (Servant) (خواه از مصدر Servire به معنی خدمت کردن و یا از مصدر Servare به معنی حفظ کردن مشتق شده باشد که تصمیمگیری در این باره را به علمای دستور زبان واگذار میکنم) بنده و اسیر نیست که تا زمانی که صاحبش یا خریدارش تکلیفش را روشن نکند در زندان و یا در غل و زنجیر نگهداری شود: (زیرا چنين بندگان و اسرايي ـ که معمولاً برده خوانده مي شوند ـ هيچگونه وظيفه و تعهدي ندارند و می توانند بند و زنجیر خود را پاره کنند و از زندان بگریزند و صاحب خود را به حق بکشند و یا به اسارت بیرند؛) بلکه کسی است که گرچه به خدمت گرفته شده اما از آزادی جسمانی برخوردار است و اگر قول دهد که فرار نکند و نسبت به سرور خـود خشـونت -نورزد، مورد اعتماد وی قرار میگیرد.

نه به حکم غلبه بلکه به حکم رضايت مغلوب

> بنابراین آنچه موجد حق اعمال سلطه بر شکستخوردگان است، غلبه نسبت بلکه عهد و پیمان خود ایشان است. همچنین شخص شکست خورد نه به این دلیل که مغلوب و مضروب و اسیر و سرگردان شده است، بلکه به این دلیل پیشقدم شده و خود را تسلیم سردار فاتح کرده است که به اطاعت از وی متعهد می شود؛ همچنین سردار فاتح صرفاً به این دلیل که دشمنی، خود را (بدون عهد و پیمان همیشگی) تسلیم کند، مجبور به گذشت نسبت به وی نمیگردد، زیرا این تسلیم از روی چارهاندیشی صورت میگیرد؛ و این امر شخص فاتح را به انجام چیزی بیش از آنچه به موجب صلاحدید خود مقتضی بداند، مجبور نمی سازد.

> و آنچه آدمیان به هنگام طلب امان و زنهار ( (به اصطلاح امروز) (یونانیان آن را یعنی اسیر گرفتن میخواندند) انجام میدهند این است که از طریق تسلیم Zwypia

<sup>1.</sup> Quarter

خود، از خشم فعلی سردار فاتح خلاصی مییابند و در مقابل تأمین جان خود فدیه می پردازند و یا خدمتی انجام می دهند: و بنابراین کسی که از زنهار و امان برخوردار است جانش تأمین نگشته است بلکه تصمیم دربارهٔ آن موکول به بعد شده است: زیرا چنان تسلیمی نه مادام العمر بلکه به حکم چاره اندیشی موقت صورت می گیرد. و تنها وقتی جان او در امان و خدماتش مقبول است که سردار فاتح به وی آزادی و امنیت عطا کند. زیرا اسرایی که در زندان و یا در بند کار می کنند نه به حکم وظیفه بلکه برای پرهیز از خشونت زندانبانان خود به کار می پردازند.

سرور بنده خدمتگذار صاحب تمامی متعلقات او است و می تواند از آنها استفاده کند؛ یعنی اینکه هر زمان که مقتضی بداند می تواند از اموال، نیروی کار، خدمتگذاران و فرزندان [خدمتگذار] خود استفاده کند، زیرا خدمتگذار به حکم میثاق فرمانبرداری زندگی خود را مدیون سرور خویش است؛ و هر عملی که سرور انجام بدهد از نظر خدمتگذار جایز و رواست، چنانکه گویی عمل خود اوست. و اگر سرور به خاطر سرپیچی خدمتگذار وی را بکشد و یا به بند بکشد و یا به هر طریق دیگری به دلیل نافرمانبرداری مجازات کند، بندهٔ خدمتگذار خود فاعل آن اعمال محسوب می شود و نمی تواند سرور را

بهطور خلاصه حقوق و تبعات سلطهٔ بدرانه و استبدادی به همان دلایلی که در فصل پیش بیان شد، با حقوق مترتب بر سلطهٔ حاکم تأسیسی اصلاً تفاوتی ندارند. بنابراین کسی که پادشاه ملتهای مختلف باشد به نحوی که در یکی واجد حاکمیت تأسیسی از جانب مردم باشد و در دیگری به حکم فتح و غلبه یعنی بهموجب تسلیم مردم به منظور اجتناب از مرگ یا بند و زندان، حاکمیت داشته باشد؛ اگر چنین پادشاهی به بهانهٔ فتح و غلبه، از ملتی به عنوان ملت مغلوب، چیزی بیش از آن مطالبه کند که از ملت دیگر طلب میکند، این کار او غفلت نسبت به حقوق حاکمیت محسوب می شود. زیرا حاکم به یک میزان واجد سلطهٔ مطلقه بر هر دو ملت است؛ در غیر این صورت اصلاً حاکمیتی وجود نخواهد داشت؛ و در نتیجه هر کس می تواند، در صورت توانایی حقاً با سلاح خود از خویش دفاع کند؛ و این همان وضع جنگی است.

تفاوت میان خانواده و دولت

از این مطلب چنین برمی آید که اگر خانوادهای بزرگ، جزء دولتی نباشد، بهخودی خود از حیث حقوق حاکمیت، پادشاهی کوچکی به شمار می رود؛ خواه آن خانواده مرکب از پدر و فرزندان وی، و یا خدایگان و بندگان او، و یا هم فرزندان و هم بندگان هر دو باشد: در چنین مملکتی پدر یا خدایگان حاکم است. با این حال خانواده به معنای درست کلمه دولت به شمار نمی رود، مگر آنکه به حکم تعداد اعضای خود و یا به موجب مقتضیات دیگر دارای چنان قدرتی باشد که نتوان آن را بدون ایجاد خطر جنگ مطیع و منقاد ساخت. زیرا وقتی گروهی از آدمیان چنان ضعیف و ناتوان باشند که نتوانند به صورتی متحد و

یکپارچه از خود دفاع و حراست کنند، در آن صورت هر کس می تواند به هنگام خطر عقل و درایت خویش را به کار ببرد و از طریق فرار و یا با تسلیم شدن به دشمن چنانکه خود مقتضی می داند، جان خویش را نجات بخشد؛ به همان شیوه که گروه بسیار کوچکی از سربازان وقتی به طور ناگهانی به دام دشمن افتند، می توانند سلاح خود را زمین بگذارند و درخواست امان کنند و یا به جای آنکه از دم شمشیر دشمن بگذرند گریز را بر ستیز ترجیح دهند. و همین قدر دربارهٔ حقوق حاکمیت و استنتاج آنها از طبایع و حوائج و مقاصد بشری به منظور ایجاد دولتها و تضمین تبعیت آدمیان از پادشاهان یا انجمن هایی که قدرت دفاع از ایشان را دارند، کفایت می کند.

حال به بررسی آموزههای کتاب مقدس در این خصوص بپردازیم. بنیاسرائیل به حقوق سلطنت براساس آيات كتاب مقدس موسی چنین میگویند تو با ما سخن بگو و ما به تو گوش فرا خواهیم داد؛ اما مگذار خداوند با ما سخن بگوید مبادا که بمیریم. این به معنی فرمانبرداری مطلق از موسی است. سفر خروج ۲۰:۱۹ در خصوص حقوق یادشاهان خداوند خود از زبان شموئیل چنین میفرماید: حق یادشاهی که بر شما سلطنت نماید این است که او بسران شما را می گیرد و آنها را به کار راندن عرادههای خود خواهد گماشت و آنها را سوارکاران خود خواهد ساخت تا آنکه در برابر کتاب اول شمونیل ۸:۱۱,۱۲ عرادهاش بدوند و محصولاتش را درو نمایند، و آلات جنگش را و اسباب عرادهاش را بسازند؛ و دختران شما را خواهد گرفت تا عطرکشان و طباخان و نانوایان او باشند. و کشتزارهای شما، تاکستانهای شما و باغهای زیتون شما را خواهد گرفت و به بندگان خود خواهد داد. و عشر زراعت و شراب شما را خواهد گرفت و آن را به خواجه سرایان و دیگر بندگان خود خواهد داد. و بندگان شما و کنیزان شما و زبده جوانان شما را خواهد گرفت و آنها را در امور خود به کار خواهد گمارد. و عشر گوسفندان شما را خواهد گرفت و شما بندگانش خواهید بود. قدرت مطلق همین است که در آخرین آیه خلاصه شده است [که] شما بندگان او خواهید بود. آیهٔ ۱۹ وغیره همچنین وقتی مردم شنیدند که یادشاهشان چه قدرتی خواهد داشت، با این حال بدان رضایت دادند و چنین گفتند: ما نیز مثل تمامی قبایل دیگر خواهیم بود و یادشاه ما بر ما حکم می نماید و در حضور ما بیرون رفته جنگهای ما را رهبری میکند، در اینجا حقی که یادشاهان در خصوص نیروهای مسلح و در امر قضا به طور کلی دارند تأیید می شود؛ و این حق حاوی حداکثر قدرت مطلقی است که یک کس می تواند احتمالاً به دیگری واگذار کند. همچنین نیایش سلیمان ملک در نزد خداوند بدینگونه بود: [خداوندا] به بندهٔ خود کتاب اول ملوک ۳:۹ دل دانا را عطا فرما تا آنکه قوم ترا حکم نموده میان خوب و بد تشخیص نمایم. بنابراین حق داوری دربارهٔ قواعد تشخیص خیر و شر و تجویز آنها از آن شخص حاکم است؛ و این قواعد کتاب اول شمونیل ۲۴:۹ همان قوانین هستند؛ و از اینرو قدرت قانونگذاری متعلق به اوست. شانول میخواست جان داود را بگیرد؛ با این حال وقتی داوود قدرت آن را داشت که شائول را بکشد و خدمتكارانش مایل بودند كه این كار را بكنند، داوود آنها را از این كار بازداشت و گفت: خدا

۲۱۶ لویاتان

| نکند که من چنین عملی را بر علیه خداوندگار خود، مسحشدهٔ خداوند، انجام دهم. و دربارهٔ       |                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| اطاعت و فرمانبرداری بندگان، پولس رسول گفته است: ای بندگان در همهٔ امور از سرداران         |                      |
| خود فرمانبرداری کنید؛ و نیز: ای فرزندان در همهٔ امور از والدین خود فرمانبرداری کنید. آنان |                      |
| که تابع سلطهٔ پدرانه یا مستبدانه هستند، صرفاً فرمانبردارند. همچنین [بر طبق انجیل          |                      |
| متی ۲۳:۲/۳] علمای مذهبی و فریسیان بهجای موسی نشستهاند و بنابراین هر چه میگویند            | نامه به کولسیان ۳:۲۰ |
| رعایت کنید و انجام دهید. در اینجا نیز اطاعت و فرمانبرداری صرف و ساده مورد نظر است.        |                      |
| و پولس رسول [ در نامه به تیطوس ۲:۲ می گوید] به مسیحیان اخطار کن که از شهریاران و          |                      |
| آنان که در مناصب اقتدارند تبعیت و فرمانبرداری کنند. این اطاعت نیز صرف و ساده است.         |                      |
| بالاخره منجی ما [مسیح] خود تصدیق میکند که مردمان باید مالیاتی را که شهریاران              | متی ۲_۲: ۲۳          |
| وضع کنند، بپردازند؛ در آنجاکه می گوید: آنچه را از آن قیصر است به قیصر بدهید و خود نیز     |                      |
| چنین مالیاتهایی را می پرداخت. و حکم شهریار برای گرفتن هر چیزی از هـر یک از                | تيطوس ۳:۲            |
| اتباع، وقتى بدان نياز باشد، كافى است؛ و شهريار تشخيصدهندهٔ آن نياز است. زيـرا             |                      |
| [عیسی] خود به عنوان شهریار یهودیان به مریدان خویش دستور داد تا الاغ و کرهاش را            |                      |
| برگزینند و او را به داخل اورشیلم ببرند و بدیشان چنین فرمود: «تا وارد ده شدید یک الاغ      |                      |
| با کرهاش بسته میبینید. آنها را باز کنید و پیش من بیاورید و اگر کسی از شما پرسید           | انجیل متی ۳-۲۱:۲     |
| چکار میکنید، بگویید استاد لازمشان دارد. آنگاه اجازه میدهند بیاورید». آنها در این          |                      |
| باره پرسش نخواهند کرد که آیا نیاز سرور مجوزی کافی است یا نه و یا اینکه وی می تواند        |                      |
| تشخیص دهندهٔ آن نیاز باشد؛ بلکه به اراده سرور و استاد خود تسلیم میشوند.                   |                      |
| و به این آیات می توان آیهای از سفر تکوین را نیز افزود: شما همچون خدا خواهید بود           | سفر تکوین ۵:۳        |
| و خوب و بد را خواهید دانست. و آیهٔ ۲ می افزاید: چه کسی به تو گفت که عریان باشی ۴ آیا تو   |                      |
| از آن درختی که گفتم نباید از آن بخوری، خوردهای؟ زیرا شناسایی شیوهٔ عمل خوب و بد           |                      |
| بهعنوان اَزمایش فرمانبرداری آدم، تحت عنوان میوهٔ درخت معرفت تحریم شد. شیطان               |                      |
| برای برانگیختن هوس حوّاکه آن میوه به نظرش زیبا میرسید، وی را گفت که ایشان با              |                      |
| چشیدن آن همچون خدایان به خیر و شر وقوف خواهند یافت. پس با خوردن آن میوه                   |                      |
| آن دو خود را در جایگاه خدا قرار دادند که همانا اجرای اعمال خیر و شـر است، لیکـن           |                      |
| توانایی جدیدی در تشخیص درست میان آن دو بهدست نیاوردند. وگرچه گفته می شود                  |                      |
| که آن دو با خوردن میوه خود را عریان دیدند، هیچکس این مطلب را چنین تفسیر نکرده             |                      |
| که گویا آنها پیشتر نابینا بوده و بدن خود را نمیدیدهاند؛ معنای مطلب روشـن است؛             |                      |
| یعنی اینکه تنها در آن زمان بود که آنها دربارهٔ عریان بودن خود داوری کردند (و خواست        |                      |
| خدا هم آن بود که ایشان را عریان خلق کند) و آن را ناخوشایند یافتند؛ و چون شرمگین           |                      |

خدا هم آن بود که ایسان را عریان حلق کند) و آن را تحوسایند یافتند؛ و چون سرمدین شدند تلویحاً خداوند را نیز سرزنش کردند [که ایشان را عریان آفریده است]. و از آنجاست که خداوند می گوید: آیا تو خوردهای و غیره، چنانکه گویی منظورش این است که:

آیا تو که باید از من اطاعت کنی، به خودت اجازه میدهی که دربارهٔ احکام و فرمانهای من داوری کنی؟ و منظور از این گفته آشکارا (هر چند بهنحوی استعاری) آن است که فرامین کسانی که حق فرماندهی دارند نباید از جانب اتباع ایشان مورد تقبیح و شک و تردید قرار گیرد.

پس به نظر من، هم براساس عقل و هم برطبق کتاب مقدس، کاملاً روشن است که قدرت حاکمه باید در همه قدرت حاکمه چه به شیوهٔ حکومت سلطنتی در دست یک تن و چه به شیوهٔ حکومت دولتها مطلق باشد مردمی و اشرافی در دست جمعی از کسان باشد، ه مان قدر، شأن و عظمت دارد که آدمیان ممکن است برای آن قائل شوند. و گرچه ممکن است مردم گمان برند که چنین قدرت نامحدودی پیامدهای ناگوار بسیاری دارد، اما پیامدهای فقدان آن، که همانا جنگ دائمی هر کس بر ضد همسایهٔ خویش است، بسیار ناگوار تر است. وضع آدمی در زندگی دنیوی هیچگاه کاملاً خالی از ناراحتی نخواهد بود؛ اما هیچ ناراحتی بزرگی در هیچ دولتی رخ نمی نماید جز آنچه نتیجهٔ نافرمانبرداری اتباع و نقض میثاق هایی باشد که سرچشمهٔ هستی دولتاند. و هر کس که قدرت حاکمه را بیش از حد لازم بیابد و در کاهش آن بکوشد، میباید خود را تابع قدرتی سازد که بتواند قدرت حاکمه را محدود کند، یعنی

> بزرگ ترین ایراد ممکن به عملکرد [واقعی اتباع] مربوط می شود؛ یعنی می پرسند کی و و کجا چنین قدرتی مورد تصدیق اتباع بوده است. اما می توان در مقابل پرسید که کی و کجا مملکتی مدت های مدید فارغ از فتنه و جنگ داخلی بوده است. در بین ملت هایی که دولت هایشان عمر درازی داشته و جز از طریق جنگ خارجی، نابود نگشته اند، اتباع هیچگاه در مورد قدرت حاکمه نزاع نمی کردند. اما به هرحال هر استدلالی در خصوص عملکرد واقعی آدمیان که در کنه مطلب غور نکرده و با استدلال دقیق، علت ها و ماهیت دولت را نسنجیده باشد و دچار نارسایی هایی گردد که نتیجهٔ جهل به آن [علت ها] است، خالی از اعتبار خواهد بود. زیرا اگر هم در سراسر جهان آدمیان بنیاد خانهٔ خویش را بر روی شن بناکنند، نمی توان استنباط کرد که باید چنان کنند. هنر تأسیس و حفظ دولت، همچون علم حساب و هندسه، دارای قواعدی است که (برخلاف بازی تنیس) صرفاً مبتنی بر عمل و تجربه نیست؛ تاکنون نه تهیدستان فرصت آن را داشته اند و نه کسانی که فرصت داشته اند، از کنجکاوی و روش لازم بهرهمند بوده اند تا آن قواعد را فراگیرند.

فصل بيست و يكم در باب آزادی اتباع

آزادی (در مفهوم درست آن) به معنی فقدان مخالفت است؛ (مراد من از مخالفت، موانع آزادی چیست

بیرونی حـرکت است؛) مـفهوم آزادی را می توان به یک میزان در مورد موجودات غیرعقلانی، غیرجاندار و عقلانی به کار برد. زیرا هر چیز که آنچنان مقید یا محاط شده باشد که نتواند جز در درون فضای محدودی حرکت کند و آن فضا به واسطهٔ مخالفت برخی اجسام بیرونی محدود شـده بـاشد، می گوییم کـه آن چیز آزادی حـرکت نـدارد. به همین سان، دربارهٔ همهٔ موجودات زنده وقتی به واسطهٔ دیوار یا غل و زنجیر محبوس یا محدود شده باشند؛ و دربارهٔ آب وقتی که به دیواره های پیرامون رودخانه و یا در ظروفی محدود شود و نتواند خود را در فضای گسترده تری پخش کند، می گوییم آزاد نیستند به شیوه ای حرکت کنند که در صورت فقد ان آن موانع خارجی حرکت می کردند. اما وقتی مانع حرکت در ساختار خود آن چیز باشد، نمی گوییم که آن چیز فاقد آزادی است بلکه می گوییم که قدرت حرکت ندارد همانند سنگی که راکد افتاده است یا کسی که به علت بیماری زمین گیر شده است.

أزاد ہودن چیست

پس بر طبق این معنای درست و مقبولِ واژهٔ آزادی، انسان آزاد کسی است که در اموری که میتواند با تکیه بر قوت و دانش خود، عملی انجام دهد، بدون آنکه مواجه با مانعی باشد، آنچه را که میخواهد انجام دهد. اما وقتی کلمات آزاد و آزادی دربارهٔ هر چیز جز اجسام به کار برده شوند، چنین کاربردی نادرست است؛ زیرا آنچه قابل حرکت نباشد، قابل ممانعت از حرکت هم نیست؛ و بنابراین وقتی (مثلاً) گفته میشود که راه آزاد [یعنی باز] است، منظور آزادی راه نیست بلکه آزادی کسانی است که بدون اجبار به توقف در آن راه می پیمایند. و وقتی می گوییم هدیه «آزاد» [یعنی رایگان] است، منظور «آزادی» خود هدیه نیست بلکه آزادی هدیه دهزاد» [یعنی رایگان] است، منظور «آزادی» خود نیست. همچنین وقتی ما آزادانه سخن می گوییم منظور آزادی صدا یا ادای سخن نیست بلکه آزادی کسی است که هیچ قانونی او را وادار نکرده غیر از سخنی که گفته است، بگوید. سرانجام در واژهٔ ارادهٔ آزاد هیچگونه آزادی برای اراده، میل یا خواهش استنباط نمی شود بلکه منظور آزادی انسان است، به این معنی که آنچه وی اراده، میل و یا خواهش است، بگوید.

است بلکه به حکم ضرورت هم عمل میکند؛ به همین سان اعمالی که آدمیان به اختبار انجام میدهند، (چون نتیجهٔ اراده آنها هستند) ناشی از آزادی ایشاناند؛ و با این حال چون هر عمل ارادی انسان و هر میل و خواستی ناشی از علتی است و آن علت هم ناشی از علت دیگری است، و این علتها نیز به شیوه ای تسلسلی ناشی از ضرورت اند (اولین حلقهٔ این سلسله در دست خداست که علت اول است)، پس کسی که بتواند ارتباط میان این علتها را مشاهده کند، ضرورت همهٔ افعال آزاد و دلخواه آدمیان در نظرش روشن و مبرهن می شود. بنابراین خداوند که همه چیز را می بیند و به همه چیز نظم می بخشد، میداند که آزادی انسان در انجام آنچه میخواهد، همراه با ضرورت انجام چیزی است که خدا می خواهد، نه بیشتر و نه کمتر. زیرا اگر چه ممکن است آدمیان اعمال بسیاری انجام دهند که خدا به آنها حکم نکرده باشد و بنابراین مسبب آنها بهشمار نرود، لیکن آدمیان نمی توانند هیچگونه خواهش یا میلی نسبت به اشیا داشته باشند که ارادهٔ خداوند علت آن میل و خواهش نباشد. و اگر ارادهٔ خداوند ضرورت ارادهٔ آدمی و در نتیجه، کل آنچه را که وابسته به ارادهٔ آدمی است، تضمین نمیکرد، در آن صورت آزادی آدمیان تناقض آمیز می شد و مانعی برای قدرت سراسری و آزادی خداوند به شمار می رفت. و آنچه گفته شد (تا جایی که به موضوع فعلی ارتباط دارد)، در بحث از آزادی طبیعی که تنها معنای آزادی به مفهوم درست کلمه است، کفایت میکند.

اما همچنانکه آدمیان برای تأمین صلح و صیانت از خود بدان وسیله، انسانی مصنوعی ساختهاند که آن را دولت مینامیم؛ به همان سان ایشان زنجیره های مصنوعی پر نیز ساختهاند که آنها را قوانین مدنی میخوانیم؛ و ایشان به واسطهٔ میثاق های متقابل از یک طرف دهان فرد یا مجمعی از افراد را که قدرت حاکمه به وی واگذار شده است، به گوش های خودشان از طرف دیگر متصل می سازند. این پیوندها و زنجیره ها ماهیتاً ضعیف اند، و آنچه موجب حفظ آنها می شود دشواری پاره کردنشان نیست بلکه خطر ناشی از آن است.

تنها در رابطه با این پیوندهاست که در اینجا از آزادی اتباع سخن میگویم زیرا چون آزادی اتباع یعنی آزادی از هیچ دولتی در جهان نیست که در آن قواعد کافی برای تنظیم همهٔ کردارها و گفتارهای عهد و پیمان آدمیان وضع شده باشد (و چنان چیزی هم ناممکن است)، پس ضرور تاً چنین برمی آید که آدمیان در همهٔ اعمالی که قانون مجاز می دارد آزادند تا آنچه را که عقل خودشان حکم میکند در مورد آنچه بیشترین سود را برایشان در بر دارد، انجام دهند. زیرا اگر ما آزادی را به معنای لغوی آن یعنی آزادی جسمانی یا آزادی از بند و زنجیر و زندان بگیریم، در آن صورت این همه تقاضای پرهیاهوی آدمیان برای آزادی به این معنی، که از آن آشکارا برخوردارند، بیهوده و عبث میبود. همچنین اگر آزادی را به معنی معاف و مستثنا شدن

پیوندهای مصنوعی یا میثاقها بهموجب آن همگان بتوانند صاحب اختیار مطلق زندگی خود باشند، بیهوده مینمود. و هر چند چنین تقاضایی بیهوده عبث بهنظر برسد، انسان بههرحال خواهان آن است؛ غافل از اینکه قوانین قدرتی ندارند تا از آدمیان حراست کنند، مگر آنکه به ضرب شمشیری که در دست کسی یا کسانی باشد به مرحلهٔ اجرا گذاشته شوند. بنابراین اتباع تنها در کارهایی آزادی دارند که حاکم انجام آنها را در جهت تنظیم زندگی ایشان مجاز داشته باشد: مانند آزادی خرید و فروش و آزادی در عقد هر قرارداد دیگری با یکدیگر، آزادی در انتخاب مسکن، نوع خوراک، کار و پیشه و تعلیم و تربیت فرزندان به شیوهٔ دلخواه خودشان و نظایر آن.

> آزادی اتباع با قدرت نامحدود حاکم سازگار است

با این همه نباید چنین بینداریم که به حکم وجود اینگونه آزادی، قدرت حاکمه نسبت به مرگ و زندگی اتباع حقی ندارد و یا حق آن محدود شده است. زیرا قبلاً نشان دادهایم که نمی توان هیچیک از اعمالی را که نمایندهٔ حاکمیت به هر دلیل و بهانهای نسبت به اتباع خود انجام دهد، بيعدالتي يا ظلم و آسيب خواند؛ زيرا هر يک از اتباع خود منشأ و فاعل هر عملي است که حاکم انجام دهد؛ پس وي خود هرگز فاقد هيچ حقي نسبت به هیچ چیزی نیست جز اینکه تابع و مطیع خداوند است و هم به حکم آن مقید به رعایت قوانین طبیعی است. و بنابراین اغلب در کشورها پیش می آید که یکی از اتباع به حکم قدرت حاکمه اعدام شود؛ و با این حال در این وضع هیچیک مرتکب خطایی نسبت به دیگری نمی شود؛ مثل وقتی که یفتاح ( دختر خود را قربانی ساخت. در این مورد و موارد مشابه، کسی که بدین سان جان خود را از دست می دهد، در انجام عملی که به خاطر آن، بدون ظلم و بی عدالتی، کشته می شود، آزاد بوده است. همین گفته نیز در مورد شهربار حاکمی که به کشتن شهروند بی گناهی حکم می کند صادق است، زیرا گرچه این عمل برخلاف قانون طبيعي و مغاير بـا عـدالت و انـصاف است (چـنانكه قـتل عـورياه ً بهدستور داوود چنين بود)، ليكن آن عمل ظلمي در حق عورياه نبود بلكه در حق خدا بود؛ در حق عورياه نبود، زيرا وي حق انجام آنچه را كه دلخواه خودش بود، به داوود داده بود؛ اما در حق خداوند بود، زیرا داوود تابع و مطیع خدا بود و به حکم قانون طبیعی همهٔ بیعدالتیها را نهی کرده بود. داوود خود وقتی از آن عمل پشیمان شد و گفت که [ای خدا] من تنها نسبت به تو مرتکب گناه شدهام، آشکارا آن تمایز را تأیید کرد. به همان سان وقتی مردم آتن تواناترین حاکم دولت خود را بهمدت ده سال تبعید کردند، گمان می بردند که مرتکب ظلمی نشده اند؛ و با این حال هیچگاه از خود نیر سیدند که او چه جرمي انجام داده بود؛ و يا چه آسيبي مي توانست برساند؛ در واقع آنها حكم به تبعيد

Ieptha .۱ ، ر.ک. به کتاب قضاة بنی اسرائیل، فصل ۱۱ ـم.

۲. سردار هیتی که داوود وی را با طرح دسیسهای کشت تا زنش را تصاحب کند..م.

کسی میدادند که حتی وی را نمی شناختند؛ و هر شهروندی لوحهٔ صدفی خود را به بازار می آورد که بر روی آن نام کسی نوشته شده بود که می بایست تبعید می شد؛ بدون این که در واقع آن کس محکوم شده باشد؛ و بدین سان گاه کسانی چون آریستید<sup>۱</sup> را به خاطر اشتهارش به عدالت طلبی تبعید کردند؛ و گاه دلقک گزافه گوی بد دهنی چون هیپر بولوس<sup>۲</sup> را محض ریشخند به تبعید فرستادند. و با این حال کسی نمی تواند بگوید که سالار مردمان آتن حق نداشتند آنها را تبعید کنند؛ و یا این که آتنی ها حق دلقک بازی یا عدالت طلبی نداشتند.

آزادی مورد ستایش نویسندگان آزادی حکام است نه افراد

آزادی که این همه از آن در کتابهای تاریخ و در فلسفهٔ یونانیان و رومیان باستان و در نوشتهها و گفتارهای کسانی که کل دانش خود در سیاست را از ایشان گرفتهاند، به نیکی یاد می شود، آزادی افراد خصوصی نیست بلکه آزادی دولت است، که همانند همان آزادی است که آدمیان در صورت فقدان قوانین مدنی و دولتها، از آن برخوردار می بودند. و آثار آن دو نیز [یعنی آزادی دولت و آزادی فرد در صورت فقدان دولت] یکسان است. زیرا همچنانکه وقتی در بین آدمیان بی سروصاحب جنگ دائمی میان هر کس و همسایهاش جریان یابد، ارث و میراثی به فرزندان نمی رسد و انتظاری از یدران نیست و مالکیتی بر کالاها و زمینها وجود ندارد و امنیتی در کار نیست بلکه هر کسی خود دارای آزادی کامل و مطلق است؛ به همین سان در مورد دولت ها یا کشورهایی که وابسته به یکدیگر نیاشند، هر کشوری (و نه هر فردی) آزادی مطلق دارد تا آنچه را که خود (یعنی شخص یا مجمع صاحب حاکمیت و نمایندهٔ دولت) به نفع خویش تشخیص میدهد، انجام دهد. با این حال دولتها در حال جنگ دائمی و همواره در شُرُف نبرد بهسر میبرند و در مرزهای خود تسلیحاتی میگذارند و دائماً توپهای خود را به همسایگان نشانه می روند. آتنی ها و رومی ها آزاد بودند؛ بعنی دولت های آزادی بودند؛ اما هیچ شخص خاصی آزاد نبود تا در مقابل نمایندهٔ دولت و حاکمیت مقاومت کند؛ بلکه آن نماینده آزاد بود در مقابل ملتهای دیگر مقاومت و یا بدانها حمله کند. کلمهٔ آزادی امروزه با خط درشت بر روی برجهای شهر لوچا نوشته شده است؛ اما هیچکس نمی تواند از آن چنین استنباط کند که مردم آن شهر بیش از مردم شهر قسطنطنیه آزادند و یا از خدمت به دولت معافاند. دولت چه سلطنتی باشد و چه مردمسالاری، آزادی یکسان است.

اما مردمان بهسادگی فریب کلمه خوش ظاهر آزادی را میخورند و بهعلت فقدان قوهٔ تمیز آن را با برخورداری از ارث شخصی خود و یا حق تولد که حقی عمومی است، اشتباه

Aristides . ، فيلسوف أتنى.

2. Hyperbolus

میکنند. و وقتی چنین اشتباهی مورد تأیید نویسندگان مشهوری قرار نگیرد که در این موضوع تألیفات بسیار دارند، تعجبآور نخواهد بود اگر کار به فتنه و شورش و تغییر در حکومت بکشد. ما، در سرزمینهای غربی جهان، عقاید خود در باب تأسیس و حقوق دولتها را از ارسطو، سیسرون و دیگر مردان یونانی و رومی گرفته ایم که تحت حکومت دولتهای مردمسالار می زیستند و در نتیجه حقوق دولت ها را نه از اصول طبیعت بلکه از عملکرد دولتهای خودشان که مردمی بودند، میگرفتند و در کتابهای خبود نقل می کردند؛ به همان سان که نحویون قواعد زبان را از عملکرد جاری می گیرند و یا قواعد شعر از سروده های هومر و ویرژیل گرفته می شود. و به آتنی ها گفته می شد که تنها ایشان آزادند و همهٔ آنان که در تحت حکومت سلطنتی به سر می برند، بنده اند (تا آنها را از اندیشهٔ تغییر حکومت باز دارند)؛ بنابراین ارسطو در رسالهٔ سیاست خود (کتاب ششم، بخش دوم) می گوید: در دموکراسی وجود آزادی مفروض است زیرا به اعتقاد همگان در هیچ حکومت دیگری انسان آزاد نیست. سیسرون و نویسندگان دیگر نیز همانند ارسطو نظریهٔ سیاسی خبود را بر عقاید رومیان استوار ساختهاند؛ در روم نخست کسانی که با سرنگونکردن حاکم خود در إعمال حاکمیت بر روم سهیم شدند و سیس جانشینان ايشان، نفرت از سلطنت را در بين مردم تبليغ ميكردند. و افراد بـا مـطالعة آثـار ايـن نویسندگان یونانی و رومی از کودکی عادت کردهاند که (با تظاهر به آزادی خواهی) از فتنه و آشوب و از اعمال نظارت بوالهوسانه بر اعمال حکام خود و نیز از اعمال نظارت بر چنان ناظرانی از طریق جنگ و خونریزی، حمایت کنند؛ تا جایی که حقیقتاً گمان میکنم که سرزمینهای غربی برای آموزش زبانهای یونانی و رومی بهایی بسیار سنگین و گزاف یرداختهاند و هیچ چیز به این قیمت تاکنون خریداری نشده است.

چعونعی سنجش آزادی الب این جزئیات آزادی واقعی اتباع می رسیم؛ یعنی چیزهایی که گرچه حاکم به اتباع آنها حکم کرده اما ایشان ممکن است، از انجام آنها خودداری کنند، بدون آنکه مرتکب بیعدالتی شوند؛ در اینجا باید حقوقی را بررسی کنیم که آدمیان به هنگام تأسیس دولت واگذار میکنند؛ و یا (به سخن دیگر) باید ببینیم که ما با پذیرش همهٔ اعمال فرد یا مجمعی از افراد که بهعنوان حاکم خود قرار می دهیم (بدون استثنا)، چه آزادی هایی را از خود سلب میکنیم. زیرا نفس عمل تمکین و بذیرش ما، متضمن تکلیف و آزادی در عین حال است و هر دو می باید از استدلالات مربوط بدان استنباط شوند؛ زیرا هیچ تکلیف و التزامی بر عهدهٔ هیچ کسی نیست، جز آنکه ناشی از اعمال خود وی باشد؛ چون همهٔ آدمیان به حکم طبیعت به اندازهٔ هم آزادند. و چون این گونه استنتاج می باید یا از تقریرات آشکار اتباع برخیزد، چنانکه بگویند: من همهٔ اعمال [حاکم] را موجه می دانم و یا باید از نیت کسی که خود را تسلیم قدرت حاکم می سازد ناشی شود (و این نیت را باید برحسب غایتی که از تسلیم و تمکین منظور است، فهمید)؛ پس تکلیف و آزادی اتباع برحسب غایتی که از تسلیم و تمکین منظور است، فهمید)؛ پس تکلیف و آزادی اتباع

باید یا از آن تقریرات (و یا گفتههای مشابه) استنتاج شود و یا در غیر این صورت از غایت تأسیس حاکمیت استنباط گردد که همانا برقراری صلح در بین اتباع و دفاع از ایشان در مقابل دشمن مشترک است.

پس اولاً با توجه به اینکه حاکمیت تأسیسی مبتنی بر قرارداد همگان با یکدیگر است و حاکمیت اکتسابی براساس میثاق مردم مغلوب با امیر فاتح و نیز میثاق فرزندان با والدین قرار دارد؛ پس آشکار است که هر یک از اتباع در همهٔ اموری که حق مربوط بدانها از طریق میثاق و قرارداد قابل انتقال نباشد، آزادند. پیشتر در فصل ۱۴ نشان دادهایم که میثاق هایی که برای صیانت و دفاع از خود فرد نباشند، باطل اند. بنابراین،

اگر حاکم به کسی حکم کند (هر چند که آن کس عادلانه محکوم شده باشد) که خودش را بکشد یا زخمی و یا ناقص کند و یا از مقاومت در مقابل حملهٔ دیگران خودداری نماید و یا از استفاده از خوراک، هوا، دارو و یا هر چیز دیگری که لازمهٔ زندگی است، بپرهیزد؛ با این حال آن کس آزاد است که از این حکم سرپیچی کند.

اگر کسی از جانب حاکم یا مرجع اقتدار وابسته به او در خصوص جرمی که مرتکب شده است، مورد محاکمه قرار گیرد، مجبور نیست (مگر با گرفتن تضمین عفو) به جرم خود اقرار کند؛ زیرا هیچکس را (چنانکه در همان فصل نشان دادیم) نمی توان به موجب میثاق و قرارداد مجبور کرد که خود را متهم و محکوم کند.

همچنین تمکین اتباع نسبت به قدرت حاکم در چنین کلماتی بیان می شود: من همه اعمال او را مجاز و موجه می دانم و می پذیرم؛ در این کلمات هیچگونه محدودیتی بر آزادی طبیعی پیشین اتباع وضع نمی شود؛ زیرا اگر من به حاکم اجازه دهم که مرا بکشد، ملزم نیستم وقتی وی در این باره دستور دهد، خودم را بکشم. اینکه بگوییم: اگر می خواهی مرا یا دوست مرا بکش، یک چیز است و اینکه بگوییم: من خود یا دوست خود را می کشم، چیز دیگری است. پس چنین برمی آید که:

هیچکس به حکم عهد و پیمان خود مجبور نمی شود خودش یا شخص دیگری را بکشد؛ و در نتیجه تعهد و تکلیفی که کسی ممکن است گاه، براساس امریهٔ حاکم برای انجام امری خطرناک و شنیع داشته باشد، نمی تواند بر پایهٔ وعدهٔ تمکین و تسلیم استوار باشد بلکه بر مقصودی استوار است که ممکن است از غایت آن [وعده و پیمان] استنباط شود. پس وقتی امتناع اتباع از اطاعت حاکم، غایتی راکه حاکمیت برای آن مقرر گشته است، نامحقق باقی بگذارد، در آن صورت آزادی امتناع در کار نیست؛ در غیر آن صورت، هست.

بر این اساس کسی که به عنوان سرباز دستور دارد تا با دشمن بجنگد، گرچه حاکم حق داشته باشد که در صورت امتناع وی از اطاعت، او را به مجازات مرگ محکوم کند، لیکن وی می تواند در بسیاری از موارد، بدون آنکه مر تکب عمل ناروایی شود، سرپیچی کند؛ مثل وقتی که سرباز لایقی را به جای خود بگذارد؛ زیرا در این صورت وی خدمت به دولت

اتباع حق دارند از خودشان حتی در مقابل کسانی که قانوناً به ایشان حمله میکنند، دفاع کنند

نمی توان اتباع را مجبور کرد که به خودشان آسیب رسانند

اتباع مجبور به جنگیدن نیستند مگر آنکه خود آن را برگزینند را ترک نگفته است. همچنین باید امکان سرپیچی از روی ترس طبیعی را هم در نظر گرفت، نه تنها در مورد زنان (که از آنها انتظار نمی ود وظایف پرخطری به عهده بگیرند) بلکه همچنین در مورد مردانی که به اندازهٔ زنان شجاعت دارند. وقتی سپاهیان می جنگند، همیشه از سپاه یک طرف یا دو طرف جنگ، کسانی می گریزند؛ اما اگر فرار از روی خیانت نباشد بلکه به خاطر ترس باشد، نمی توان گفت که عمل فراریان نارواست، هر چند آبرومندانه نیست. به همین دلیل پرهیز از جنگیدن خطا و تبهکاری نیست بلکه حاکی از جبن است. اما آن کس که خود را در عداد سربازان در می آورد و یا پول سربازی می گیرد، با این کار خود بهانهٔ ترسو بودن را پیشاپیش منتفی می کند؛ و نه تنها مجبور است که به میدان جنگ برود بلکه نمی تواند بدون اجازهٔ سرکردگان خود از آنجا بگریزد. و هنگامی که دفاع از کشور نیازمند یاری همهٔ کسانی باشد که قدرت حمل سلاح دارند، همگان مجبور [به جنگیدن] هستند؛ زیرا در غیر این صورت تأسیس دولت، وقتی همگان محبور دانت بوده این از میندان در می توان بوده از مود از آنجا بگریزد. و

هیچکس آزاد نیست در دفاع از دیگری چه گناهکار و چه بیگناه باشد، در مقابل قدرت دولت مقاومت کند؛ زیرا اینگونه آزادی، وسایل و امکان صیانت و حراست ما را از دست حاکم میگیرد و از اینرو مخرّب و مغایر جوهر حکومت است. اما اگر شمار بسیاری از افراد همراه با یکدیگر، پیش تر به ناحق در مقابل قدرت حاکم مقاومت کرده و مرتکب برخی جرائم بزرگ شده باشند، به نحوی که هر یک از ایشان انتظار مجازات اعدام داشته باشد، آیا در این حال آنها از آزادی پیوستن به یکدیگر و مساعدت و دفاع از یکدیگر برخوردار نیستند؟ قطعاً هستند؛ زیرا در این حالت آنها تنها از جان خود دفاع میکنند، و گناهکاران و بیگناهان به یک اندازه حق دفاع از خود دارند. البته آنها در آغاز به ناحق ترک وظیفه و سرپیچی کردند؛ اما حمل سلاح پس از آن، گرچه ممکن است برای تأیید و تنها برای دفاع از خودشان صورت گرفته باشد، اصلاً به ناحق و ناموجه نیست. اما ینها برای دفاع از خودشان صورت گرفته باشد، اصلاً به ناحق و ناموجه نیست. اما یشنها برای دفاع از خودشان صورت گرفته باشد، اصلاً به ناحق و ناموجه نیست. اما یشنها داد و دفاع از خودشان مورت گرفته باشد، اصلاً به ناحق و ناموجه نیست. اما یشان در حمایت و دفاع از بقیه را غیرقانونی می سازد.

> بزرگ ترین آزادی اتباع برخ بستگی بهسکوت قانون دارد هیچ قاء

برخورداری از آزادیهای دیگر بستگی به سکوت قانون دارد. در مواردی که حاکم هیچ قاعده و قانونی تجویز نکرده باشد، اتباع آزادند تا به صلاحدید خود عمل کنند یا از انجام عمل خودداری نمایند. و بنابراین اینگونه آزادی، برحسب اینکه صاحبان حاکمیت چگونه مقتضی بدانند، در برخی کشورها بیشتر و در برخی کمتر و نیز در برخی زمانها بیشتر و در برخی کمتر است. به عنوان نمونه زمانی بود که در انگلستان مردم می توانستند به زور وارد اراضی خود شوند (و آنها را از تصرف کسانی که به ناحق آن اراضی را تصرف کرده بودند در آورند). اما در زمانهای بعد آزادی ورود به زور، به موجب قانونی که

(بهحکم پادشاه) در پارلمان تصویب شد، سلب گردید. و در برخی از نقاط جهان، مردها آزادند چندین زن اختیار کنند؛ در نقاط دیگر این نوع آزادی وجود ندارد.

اگر یکی از اتباع با شخص حاکم در خصوص بدهکاری، یا حق تصرف اراضی و امتعه و یا هر خدمت دیگری که باید انجام دهد و نیز در خصوص هر مجازات بدنی یا مالی، براساس قوانین عرفی، دعوا و نزاعی داشته باشد، آزاد است برای احقاق حق خود برعلیه حاکم مانند هر یک از اتباع دیگر طرح دعواکند و او را به محضر قضاتی ببرد که خود حاکم نصب کرده است. زیرا با توجه به اینکه حاکم ادعای خود را بر قوانین پیشین متکی میسازد و نه بر قدرت خود؛ پس با این کار اعلام میدارد که وی خواهان چیزی بیش از آنچه قانون حکم میکند، نیست. پس طرح دعوا مغایرتی با ارادهٔ حاکم ندارد و در نتیجه اتباع آزادند تا خواهان استماع دعوای خود و صدور حکم بر طبق قانون باشند. اما اگر حاکم با تکیه بر قدرت خود ادعایی کند و یا چیزی را تصرف نماید، در آن صورت امکان طرح دعوای قانونی نیست؛ زیرا هر آنچه از جانب حاکم به موجب قدرت وی انجام شود، بنا به جواز هر یک از اتباع انجام شده است و در نتیجه، آن کس که بر علیه حاکم طرح دعواکند، بر علیه خود طرح دعواکرده است.

اگر پادشاه و یا مجلس حاکم، آزادی خاصی را به همهٔ اتباع یا هر یک از آنها اعطا کنند، و درحالیکه اعطای آن آزادی به قوت خود باقی است، حاکم نتواند امنیت اتباع را تأمین کند، آن اعطای آزادی، باطل و منتفی است؛ مگر آنکه حاکم مستقیماً دست از حاکمیت بکشد و یا آن را به دیگری واگذار کند. زیرا با همان کار خود علناً و با کلمات روشن (در صورتی که ارادهاش بر آن قرار گرفته بود) واقعاً از حاکمیت دست کشیده و یا آن را منتقل کرده است، درحالیکه عملاً نکرده است؛ پس باید چنین استنباط کرد که ارادهاش بر این کار قرار نگرفته است؛ بلکه اعطای آن آزادی ناشی از جهل نسبت به تعارض میان آنگونه آزادی و قدرت حاکمه بوده است؛ و بنابراین حاکمیت همچنان حفظ میشود و در نتیجه همهٔ قدرت هایی که <sup>ب</sup>زمهٔ اجرای حاکمیتاند، مانند قدرت اعلان جنگ و صلح و اجرای عدالت و گماردن کارگزاران و مشاوران و گردآوری مالیات و دیگر قدرت های مذکور در فصل هجدهم باقی می مانند.

در چه مواردی اتباع از تکلیف اطاعت از حاکم معاف میشوند

تکلیف و التزام اتباع نسبت به حاکم تا زمانی ادامه مییابد که قدرتی که حاکم برای در صیانت از ایشان دارد ادامه بیابد و نه بیشتر. زیرا حقی که آدمیان به حکم طبیعت برای <sup>تک</sup> حراست از خود دارند، وقتی هیچکس دیگر نتواند از ایشان صیانت کند، به موجب هیچ میثاق و قراردادی، قابل سلب نیست. حاکمیت، روح دولت است و وقتی از بدن رخت بربندد، اعضا، دیگر حرکت خود را از آن نمیگیرند. غایت اطاعت، صیانت و امنیت است و امنیت هر جا یافت شود چه در سایهٔ شمشیر خود آدمی و چه در ظل شمشیر دیگران، طبیعت، اطاعت از آن را و سعی در حفظ آن را بهآدمی حکم میکند. و حاکمیت گرچه ممکن است بنابه نیت مؤسسان آن جاویدان باشد، لیکن در طبع خود نه تنها به واسطهٔ جنگ خارجی در معرض مرگ خشونت بار قرار می گیرد؛ بلکه از همان آغاز تأسیس به علت نادانی و شهوات آدمیان در درون خود تخم مرگ طبیعی را به واسطهٔ نزاع داخلی نهفته دارد.

اگریکی از اتباع در طی جنگ اسیر شود و یا خود یا وسایل زندگی اش به دست دشمن در حال اسارت بیفتد و تنها به این شرط جان و آزادی جسمانی خویش را به دست آورد که تابعیت دشمن فاتح را بپذیرد، در پذیرش این شرط از آزادی برخوردار است و اگر آن شرط را بپذیرد تابع کسی می شود که وی را به اسارت گرفته است؛ زیرا هیچ طریق دیگری برای صیانت خود نداشته است. همین گفته در آن مورد نیز صادق است که یکی از اتباع با همان شرایط در کشور دشمن در توقیف و حبس باشد. اما اگر کسی در زندان یا غل و زنجیر باشد و یا از آزادی جسمانی خویش برخوردار نباشد، نمی توان او را به موجب هیچ میثاقی ملزم به اطاعت و تبعیت دانست و بنابراین وی می تواند، در صورت امکان، به هر طریقی که شده از حبس بگریزد.

وقتی حاکم، حکومت را از اگر پادشاهی از حاکمیت خود دست بکشد و حاکمیت جانشینان خود را نیز منتفی خود و وارثان خود سلب کند فرزندان و اقربای حاکم به حُکم طبیعت معین و مشخص می شوند؛ اما (چنانکه در فصل پیش گفته شد) به ارادهٔ خود حاکم نیز بستگی دارد که چه کسی جانشینش باشد. بنابراین اگر او وارثی نداشته باشد، حاکمیت و تابعیتی در کار نخواهد بود. اگر حاکم بدون آنکه خویشاوندان شناخته شدهای داشته باشد و نیز بدون اعلام جانشین خود بمیرد، نیز وضع به همان سان خواهد شد. زیرا در آن صورت نمی توان وارث و جانشینی معلوم کرد و در نتیجه تابعیتی نیز در کار نخواهد بود.

در صورت تبعید اگر حاکم یکی از اتباع خود را تبعیدکند، در دوران تبعید دیگر وی تابع حاکم نخواهد بود. اماکسی که بهعنوان پیغامرسان فرستاده شده و یا با اجازه به سفر رفته همچنان تابعیت دارد؛ اما این تابعیت نه بهواسطهٔ میثاق و قرارداد اتباع بلکه از طریق میثاق میان حکام برقرار می شود. زیرا هرکس وارد قلمرو دیگری شود، تابع همهٔ قوانین آن سرزمین خواهد شد؛ مگر آنکه بهواسطهٔ روابط دوستانه میان حکام [آن دو سرزمین] و یا براساس مجوز ویژهای، مستثنا باشد.

> وقتی حاکم خود را تابع حاکم دیگری سازد

اگر حاکمی در جنگ شکست بخورد و به تابعیت طرف فاتح گردن نهد؛ در آن صورت تکلیف اتباعش به فرمانبرداری از وی ساقط می شود و آنها تابع حاکم فاتح می گردند. اما اگر حاکم اسیر شود و یا آزادی خود را از دست بدهد، نمی توان گفت که وی حق حاکمیت را رها کرده باشد؛ و بنابراین اتباعش موظف اند که از حکامی که پیش تر از جانب وی منصوب شده اند، و نه به نام خود بلکه به نام وی حکومت می کنند، اطاعت کنند. زیرا وقتی در باب دولت ۲۲۷

حق وی محفوظ باشد، مسئله تنها ادارهٔ کشور است؛ یعنی مسئلهٔ وجود حکمرانان و کارگزاران است؛ و اگر حاکم امکان تعیین و نصب ایشان را نداشته باشد، میباید همان کسانی را که قبلاً گمارده بود، تأیید کند.

پس از آنکه از تکوین، صورت و قدرت دولت سخن گفتیم، اینک وقت آن است که از انواع گوناگون گروههای مردم اجزای دولت سخن به میان بیاوریم. و نخست از مجموعهها یا سازمانها سخن میگوییم که همانند اجزای مشابه، یا اندامها و عضلات در بدن طبیعی هستند. منظور من از مجموعهها یا گروهها، هرشماری از آدمیان است که در منفعت یا مشغلهٔ خاصی مشترک باشند. از این مجموعهها برخی منظم و برخی نامنظماند. سازمانهای منظم آنهایی هستند که در آن یک تن یا مجمعی از کسان نمایندهٔ آحاد گروه باشد. غیر از این همهٔ

> از بین سازمانهای منظم، برخی مطلق العنان و مستقل هستند و تابع هیچکس دیگری جز نمایندهٔ خویش نیستند؛ دولتها از این جملهاند؛ و دربارهٔ دولتها در پنج فصل گذشته سخن گفته ایم. سازمانهای دیگر وابسته اند یعنی تابع قدرت حاکمه ای هستند و همهٔ اعضای آن و نیز نمایندهٔ آنها از آن قدرت تبعیت میکنند.

> از بین سازمانها و گروههای وابسته، برخی سیاسی و برخی خصوصیاند. سازمانهای سیاسی (که گروهبندی سیاسی یا اشخاص حقوقی نیز خوانده می شوند) آنهایی هستند که براساس جواز قدرت حاکمهٔ دولت تأسیس می شوند. سازمانهای خصوصی آنهایی هستند که اتباع در بین خودشان و یا با جواز بیگانگان تأسیس می کنند. زیرا هر سازمانی که براساس جواز ناشی از قدرت خارجی در قلمرو قدرت حاکمهٔ دیگری تأسیس شود، خصوصی است نه عمومی.

> و از بین سازمانهای خصوصی برخی قانونی و برخی غیرقانونی هستند؛ سازمانهای قانونی آنهایی هستند که دولت مجاز می شناسد؛ همهٔ سازمانهای دیگر غیرقانونی هستند. سازمانها و گروههای نامنظم آنهایی هستند که چون نمایندهای ندارند تنها در روابط افراد و اعضا خلاصه می شوند؛ این سازمانها اگر به وسیلهٔ حکومت ممنوع اعلام نشوند و براساس طرح و توطئهٔ بدخواهانه ای تأسیس نشده باشند (مثل گردهمایی های مردم در بازارها، نمایشگاهها و یا برای هر هدف بی زیان دیگری)، قانونی هستند. اما هرگاه نیت از تأسیس آنها بدخواهانه باشد، و یا (در صورت کثرت قابل ملاحظهٔ اعضا) معلوم نباشد، غیرقانونی هستند.

در سازمانها و گروهبندیهای سیاسی، قدرت مقام نماینده همواره محدود است؛ و در همهٔ سازمان*ه*ای سیاسی قدرت نماینده محدود است آنچه حدود آن قدرت را معین میکند، قدرت حاکمه است. زیرا تنها قدرتی که محدود نشده همان حاکمیت مطلقه است. و شخص حاکم در هر کشوری، نمایندهٔ مطلق همهٔ اتباع است؛ و بنابراین هیچکس دیگر نمی تواند نمایندهٔ هیچ بخشی از آن باشد، مگر آنکه از شخص حاکم جواز داشته باشد؛ و اعطای جواز به گروهی سیاسی مرکب از اتباع برای آنکه دارای نمایندهای مطلق از هر حیث باشند، به معنی دست کشیدن از حکومت آن بخش از کشور و تجزیهٔ قلمرو دولت و نقض غرض تأمین صلح و دفاع از اتباع خواهد بود؛ و این کاری است که حاکم نمی تواند به موجب هیچ جوازی روا دارد و هر جوازی از این دست، اتباع را أشكارا و مستقيماً از تابعيت معاف ميسازد. زيرا نتايجي كه از گفته حاكم برمی آید، حاکی از ارادهٔ و خواست وی نیستند و برخی نتایج دیگر نه نشانهٔ اراده و خواست او بلکه نشانهٔ خطا و سوء محاسبهاند؛ و همهٔ انسانها در معرض خطا و اشتباه قرار دارند. حدود قدرتی را که به نمایندهٔ سازمانهای سیاسی اعطا میشود از روی دو چیز می توان شناخت: یکی مکتوبات یا نامه هایی که از حاکم گرفته اند؛ و دیگری قانون رایج در کشور. گرچه در تأسیس یا اکتساب دولت، که استقلال دارد، نیازی به هیچ نوشته ای نیست، براساس مكتوبات ثبت شده زيرا قدرت نمايندة [حاكميت دولت] هيچ حدودي ندارد جز آنچه كه قانون نامكتوب طبیعت معین ساخته است؛ اما در مورد سازمان های تابع [ دولت] انواع محدودیت های لازم از حیث وظایف، اوقات و اماکن، آنقدر گوناگون است که نمی توان بدون کتابت آنها را بهخاطر سیرد و یا به یاد آورد، مگر آنکه مکتوبات و مجوزهای ثبت شدهای موجود باشد که برای آنها خوانده شود و بهعلاوه با مهرها و دیگر نشان های دائمی قدرت حاکمه ممهور و تصديق گردد. و چون وضع چنین محدودیتی همواره آسان نیست و شاید هم توصیف آن بهصورت و قوانين كتبي همواره ممكن نباشد؛ پس قوانين معمولي، كه براي همهٔ اتباع مشتركاند ميبايد وظایف نماینده [سازمان] را در همهٔ مواردی که مکتوبات حکومتی ساکت باشند، مشخص کند. و بنابراین: در هر سازمان سیاسی اگر نماینده یک تن باشد، هر آنچه او به عنوان نمایندهٔ سازمان وقتی نمایندہ یک تن باشد اعمال تأييد نشدة او اعمال انجام دهد ولى در مكتوبات و يا به موجب قوانين تأييد نشده باشد، عمل شخص او شخصى وى هستند محسوب می شود و نه عمل سازمان یا هر یک از اعضای آن جز خودش؛ زیرا ورای حدود مکتوبات و قوانین، وی نمایندهٔ هیچکس جز خودش نیست. اما آنچه او برحسب مکتوبات و قوانين انجام دهد، عمل همهٔ اعضا محسوب مي شود؛ زيرا همهٔ اعضا عامل اصلي و مصدر جواز عمل حاکم هستند و حاکم نمایندهٔ نامحدود ایشان است؛ و عمل کسی که از

مکتوبات حاکم سرپیچی نکرده باشد در حکم عمل حاکم است و بنابراین همهٔ اعضای سازمان عامل و مصدر جواز آناند.

اما اگر مجمعی از افراد، نماینده باشد، هر آنچه آن مجمع حکم کند و در مکتوبات و قوانین پیش بینی و تأیید نشده باشد، عمل همان مجمع و یا عمل آن سازمان سیاسی یعنی در حکم عمل هرکسی است که به تصمیم مجمع رأی داده باشد؛ اما عمل کسانی که در مجمع حاضر بوده ولی رأی مخالف داده اند، به شمار نمی رود؛ و نیز عمل اعضای غائب محسوب نمی شود مگر آنکه آنها به طور بالواسطه رأی [مثبت] داده باشند. آن عمل، عمل مجمع محسوب می گردد زیرا اکثر اعضا به آن رأی داده اند؛ و اگر آن عمل جرم باشد، مجمع ممکن است، تا آنجا که قابل مجازات باشد، از طریق حکم به انحلال، یا الغای محموب و مجوزهایش، (که برای چنین سازمان های مصنوعی و ساختگی، حیاتی هستند) و یا جزای نقدی (در صورتی که مجمع دارای سرمایهٔ عمومی از آن خود باشد و سازمان های سیاسی را از مجازات بدنی معاف داشته است. اما آنان که رأی نداده باشند، می از مان در آن مهمی نداشته باشند)، مجازات شود. زیرا طبیعت، همه می سازمان های سیاسی را از مجازات بدنی معاف داشته است. اما آنان که رأی نداده باشند، بی گناهاند، زیرا مجمع نمی تواند در اموری که مکتوبات و مجوزهای حکومتی پیش بینی و بازمان های سیاسی در از مجازات باشد و در نتیجه آن امور در آرای مجمع دخیل نیست.

اگر نمایندگی سازمان سیاسی در یک تن باشد و وی از بیگانهای یعنی از کسی که عضو آن سازمان نیست یول قرض کند (زیرا لازم نیست مکتوبات و مجوزهای حکومتی قرض کردن را محدود کنند؛ چون بستگی به تمایل خود اعضا دارد که قرض یول را محدود کنند) آن قرض به عهدهٔ شخص نماینده است. زیرا اگر او براساس مجوزهای خود اختیار داشته باشد تا اعضا را وادارد که قرض او را بیر دازند، در نتیجه می باید بر آنها نیز حاکمیت داشته باشد؛ در غیر این صورت جواز قرض یا باطل بوده یعنی ناشی از خطا بوده است که سرشت بشر عموماً مستعد آن است و دلیلی کافی برای ارادهٔ جواز دهنده نیست؛ و یا اگر بهوسیلهٔ او پذیرفته شود در آن صورت وی نمایندهای واجد حاکمیت است و این مورد در ذیل بحث حاضر نمی گنجد زیرا این بحث تنها دربارهٔ سازمانها و گروههای تابع دولت است. پس هیچیک از اعضا مجبور نیست قرضی را که نماینده گروه گرفته بپردازد، جز خودش؛ زیرا آن کس که قرض داده است، چون نسبت به مکتوبات و مجوزهای سازمان و شرایط آن آشنا نبوده، تنها کسانی را بدهکار می شناسد که [در امر استقراض] درگیر بوده باشند و چون تنها نمایندهٔ سازمان می تواند خود را در این امر درگیر کند و نه هیچکس دیگر؛ پس تنها او را بهعنوان بدهکار میشناسد؛ و هم او باید یا از صندوق عمومی (در صورتی که موجود باشد) و یا (اگر سرمایهٔ عمومی در کار نباشد) از ملک و مال خود، یول بستانکار را بیردازد.

اگر نماینده به موجب قرارداد و یا به حکم جریمه بدهکار شود، قضیه تفاوتی نمیکند.

وقتی مجمعی نماینده باشد تنها عمل آنانکه رأی دهند قابل مجازات است

وقتی نماینده یک تن باشد و او پولی قرض کند یا بهموجب قراردادی بدهکار باشد تنها او مسئول است نه اعضا اما وقتی نماینده، مجمعی از افراد باشد و بستانکار هم غریبه باشد، در آن صورت تنها کسانی مسئول بدهی هستند که به گرفتن قرض و یا به عقد قراردادی برای آن و یا به امری که جریمه به خاطر آن تحمیل شده باشد، رأی داده باشند؛ چون هر یک از آنها از طریق رأیدادن خودش را مسئول بازپرداخت ساخته است؛ زیرا آن کس که جواز قرض را داده است، حتی ملزم به پرداخت کل بدهی است هر چند وقتی آن قرض به وسیلهٔ هر یک از ایشان پرداخت شود، دین وی ساقط گردد.

اگر بدهی به یکی از اعضا باشد تنها مجمع مسئول است

وقتی نمایندهٔ مجمعی باشد تنهاکسانی مسئولاند که به

گرفتن وام رأي داده باشند

اما اگر بدهی به یکی از اعضای خود مجمع باشد، مجمع تنها ملزم به پرداخت آن از صندوق عمومی است (اگر چنین صندوقی وجود داشته باشد)؛ زیرا آن عضو که آزادی رأی دارد، اگر به قرض گرفتن پول رأی دهد، به بازپرداخت آن نیز رأی می دهد؛ اگر آن عضو به عدم استقراض رأی داده باشد و یا غایب باشد، چون با قرضدادن پول، به استقراض آن نیز رأی داده است، پس رأی پیشین خود را نقض کرده و به رأی بعدی خود مقید و ملزم می گردد و بدین سان هم قرض دهنده و هم قرض گیرنده می شود و در نتیجه نمی تواند خواستار بازپرداخت وام از جانب هیچکس گردد مگر از جانب خزانهٔ عمومی؛ و اگر از خزانهٔ عمومی پرداخت نشود، وی چارهای ندارد و نمی تواند شکوه و شکایتی جز بر علیه خودش داشته باشد، زیرا خود از اعمال مجمع و توانایی های مالی آن به طور نهایی آگراهی داشته و بدون آنکه مجبور شده باشد، به دلیل حماقت خودش، به آن مجمع پول قرض داده است.

از این مطلب آشکار میشود که در سازمان های سیاسی مادون و تابع قدرت حاکمه، گاه نه تنها قانونی بلکه لازم است که عضوی از اعضا بر علیه دستورات مجمع نمایندهٔ سازمان، اعتراض کند و اعتراض خود را به ثبت رساند و یا بر آن شاهدی بگیرد؛ زیرا در غیر این صورت اعضا ممکن است مجبور به بازپرداخت بدهی هایی شوند و یا مسئول جرائمی گردند که دیگران آنها را بر طبق قراردادی پذیرفته اند و یا مر تکب شده اند؛ اما در مجمعی که صاحب حاکمیت باشد، چنین آزادی و اختیاری از اعضا سلب شده است زیرا کسی که در آن مجمع اعتراض کند، منکر حاکمیت مجمع می شود و همچنین هر آنچه قدرت حاکمه بدان حکم کند، برای اتباع به موجب همان حکم موجه و مقبول است (هر چند ممکن است همواره در نزد خداوند چنین نباشد)؛ زیرا هر یک از اتباع خود مصدر و

سازمانهای سیاسی تقریباً انواع بینهایتی دارند؛ زیرا آنها تنها براساس وظایف مختلفی که برای آن تشکیل میشوند – و این وظایف نیر خود تنوع غیرقابل احصایی دارند – از یکدیگر متمایز نمیگردند؛ بلکه همچنین براساس اوقات و اماکن و تعداد اعضا، تعنیّات بسیاری می یابند. اما از لحاظ وظایف، برخی سازمانها برای حکومتکردن در نظر گرفته شدهاند؛ مثلاً حکومت یک ولایت ممکن است اول به عهدهٔ مجمعی از افراد اعتراض برعلیه اوامر سازمانهای سیاسی گاه قانونی است اما برعلیه قدرت حاکمه هیچگاه نیست

سازمانهای سیاسی برای اعمال حکومت بر ولایتها، مستعمرات و شهرها

گذشته شود و در آن تصمیمگیریها بستگی به آرای اکثریت داشته باشد؛ پس این مجمع، سازمانی سیاسی است و قدرت آن برطیق حکم واگذاری [قوا] محدود شده است. واژهٔ ولايت به معنى مسئوليت و برعهده گرفتن کاري است و آن کس که اين کار و مسئولیت برعهدهٔ اوست، آن را به شخص دیگری واگذار میکند تا آن کار را برای وی و تحت نظر وي اجرا كند؛ و بنابراين وقتي در يك كشور ايالات و ولايات مختلفي موجود باشند و قوانین آنها از یکدیگر متمایز باشد و یا از لحاظ مسافت بسیار دور از یکدیگر باشند، و ادارهٔ امور حکومت به اشخاص مختلفی واگذار شده باشد، مناطقی که در آنها شخص حاكم مقيم نباشد بلكه آنها را از طريق واگذاري امر حكومت اداره كند، ولايات خوانده می شوند. اما از حکومتهای موجود در ولایات که در آنها مجمعی مقیم در خود ولايت، حکومت کند، نمونههای بسیاری یافت نمی شود. رومیان که بر بسیاری ولایات حاکمیت داشتند، همواره از طریق والیان و حکّام منتخب بر آنها حکومت میکردند؛ نه از طریق مجامع بهشیوهای که در حکومت شهر رم و نواحی مجاور آن رایج بود. بههمینسان، وقتی استعمارگرانی از انگلستان برای عمران ویرجینیا و جزایر سومر <sup>۱</sup> اعزام شدند؛ گرچه حکومت بر آن نواحی، در لندن به عهدهٔ مجامعی واگذار شد، اما آن مجامع هیچگاه حکومت بر آن مناطق را به هیچ مجمعی در آنجا واگذار نکردند؛ بلکه برای هر مستعمرهای والی و فرمانداری فرستادند؛ زیراگرچه هر کس وقتی خود شخصاً حضور داشته باشد طبیعتاً مایل به مشارکت در امر حکومت است؛ اما وقتی افراد خود حضور نداشته باشند باز هم طبيعتاً ما بل اند که امر حکومت بر منافع مشترک خودشان را نخست به حکومتی از نوع سلطنتی و سیس به حکومتی از نوع مردمسالاری واگذار کنند؛ این تمایل در مورد کسانی که دارای ملک و مال بسیاری هستند نیز مشبهود است؛ چینین کسانی وقتی تمایل نداشته باشند که زحمت ادارهٔ امور مربوط به خودشان را تحمل کنند؛ بیشتر ترجیح میدهند که به خدمتگزار واحدی اعتماد کنند تا به مجمعی از دوستان و یا خدمتگزاران خود. اما واقعیت هر چه باشد، با این حال می توان فرض کرد که حکومت یک ولايت یا مستعمره به مجمعی واگذار شود؛ و اگر چنین شود، آنچه باید در اینجا در این خصوص بگوییم این است که: هر قرار دادی که آن مجمع برای گرفتن وامی منعقد کند و یا هر عمل غیرقانونی که آن مجمع بدان حکم نماید، به دلایلی که قبلاً گفتیم تنها عمل کسانی محسوب می شود که با آن موافقت کر دهاند نه کسانی که مخالف و یا غایب بودهاند. همچنین مجمعی که در خارج از حدود مستعمرهای مقیم باشد که حکومت آن را در دست خود دارد، نمی تواند در خارج از آن مستعمره بر اشخاص یا اموال متعلق به آن اعمال قدرت کند و یا آن اموال را در مقابل قروض یا عوارض دیگر تصرف نماید، زیرا در

<sup>1.</sup> Sommer-Islands

خارج از مستعمره هیچگونه صلاحیت و اقتداری ندارد و چارهٔ کار را تنها در قوانین محلی [خارج از مستعمره] باید جست. وگرچه مجمع حق دارد، جریمهای بر هر یک از اعضای خود که قوانین آن را نقض کنند، تحمیل نماید، اما حق ندارد چنین کاری را در خارج از خود مستعمره انجام دهد. و آنچه در اینجا دربارهٔ حقوق مجامع برای حکومت بر ولایات و مستعمرات گفته شده است، در مورد محامعی که برای حکومت بر شهرها، دانشگاهها، دانشکدهها و کلیساها تشکیل می شود و هر نوع حکومت دیگری بر آدمیان، صادق است.

و عموماً در همهٔ سازمان های سیاسی، اگر هر یک از اعضا تصور کند که از جانب خود آن سازمان بهوی ظلم و ستم رسیده است، حق بازرسی به شکایت او متعلق به خود حاکم و پاکسانی است که وی بهعنوان قاضی در چنین مواردی منصوب کرده و یا در آن مورد خاص منصوب کند؛ و خود آن سازمان در این مورد حق بازرسی ندارد. زیرا کل آن سازمان نیز مانند خود آن عضو تابع حاکم است؛ اما در مورد مجمع صاحب حاکمیت وضع متفاوت است؛ زیرا در این مورد اگر خود حاکم، حتی در قضایای مربوط به خودش، قاضی نباشد، دیگر هیچ قاضی و داوری اصلاً در کار نخواهد بود.

در هر سازمان سیاسی، برای تنظیم مراودات خارجی به بهترین شکل، مناسب ترین عامل در امر نمایندگی آن، مجمعی مرکب از همهٔ اعضا است؛ یعنی مجمعی که در آن هر سازمانهای عمومی مسئول کس که یول و دارایی خود را به کار اندازد، بتواند در همهٔ مذاکرات و تصمیم گیری های آن، تنظیم امور تجاری در صورت تمایل حضور داشته باشد. برای اثبات این مطلب، باید ببینیم که چرا افراد تاجرييشه كه مال التجارة خود را بنابه صلاحديد خويش خريدوفروش و صادر و وارد میکنند، با این حال خودشان را به بنگاه و شرکتی مقید می سازند. البته درست است که کماند بازرگانانی که با کالاهایی که در داخل می خرند بتوانند کشتی ای بار کنند و آنها را صادر نمایند و یا با کالاهایی که در خارج میخرند، برای واردکردن آن به داخل چنان کاری کنند؛ و از این رو نیاز دارند تا در درون انجمنی به هم بیبوندند؛ تا در آن هر یک از اعضا بتواند در سود بهدست آمده برحسب میزان پولی که به کار انداخته مشارکت کند؛ و یا خود رأساً عمل نمايد وكالاهايي راكه حمل ونقل ويا وارد ميكند به قيمت دلخواه خود بفروشد. اما چنین شرکتی، سازمانی سیاسی نیست و هیچ نمایندهٔ عامی ندارد که اعضا را به قانوني غير از آنچه شامل حال همهٔ اتباع است، ملزم سازد. هدف آنها از گردهم آمدن و تشکیل انجمن آن است که سود خود را هر چه بیشتر افزایش دهند؛ و این کار از دو طریق صورت میگیرد، یکی خرید انحصاری و دیگر فروش انحصاری چه در داخل و چه در خارج. پس اعطای جواز به انجمنی از بازرگانان به عنوان بنگاه و یا به عنوان سازمان سیاسی به معنی اعطای انحصار دوگانه است: یکی اینکه خریداران انحصاری باشند و دیگر آنکه فروشندگان انحصاری باشند. زیرا وقتی شرکتی خاص برای کشور خارجی خاصی موجود باشد، اعضای آن تنها کالاهایی را صادر میکنند که در آن کشور قابل

فروش باشد؛ و این بهمعنی خرید انحصاری در داخل و فروش انحصاری در خارج است. زیرا در داخل تنها یک خریدار هست و در خارج نیز تنها یک فروشنده هست؛ و این دو حال برای بازرگانان سودآور است زیرا بر آن اساس ایشان کالاهای داخلی را به بهای نازل تری می خرند و در خارج به نرخ بالاتری می فروشند؛ و در خارج نیز تنها یک خریدار برای کالاهای خارجی وجود دارد و نیز تنها یک [بنگاه] آنها را در داخل می فروشد؛ و این هر دو حال برای سرمایه گذاران نافع است.

از این وضع انحصار دوگانه بخشی برای مردم در داخل و بخشی برای خارجیان زیانآور است. زیرا در داخل [صاحبان انحصار] با انحصاری که در صدور کالا دارند قیمت دلخواه خود را بر کالاهای کشاورزی و مصنوعات دستی مردم وضع میکنند؛ و نیز با انحصار در واردات، قیمتی را که خود میخواهند بر کالاهای خارجی مورد نیاز مردم تحمیل میکنند؛ و این هر دو حال برای مردم بد و ناخوشایند است. برعکس آنها با فروش انحصاری کالاهای بومی در خارج، و با خرید انحصاری کالاهای خارجی در محل، به زیان خارجیان، قیمت کالاهای داخلی را افزایش و قیمت کالاهای خارجی را کاهش میدهند؛ زیرا وقتی تنها یک فروشنده باشد، قیمت کالاگران تر است؛ و وقتی تنها یک خریدار باشد، قیمت ازار نات راست؛ پس چنین بنگاههایی، انحصارات به شمار میروند؛ هر چند اگر در عرصهٔ بازارهای خارجی در درون سازمان واحدی به هم بپیوندند، برای کشور خود بسیار سودآور می شوند، اما بهتر است در داخل آزاد باشند و هر کس با قیمتی که می تواند تعیین کند، به خرید و فروش بپردازد.

پس هدف از تشکیل سازمانهای بازرگانان نه تأمین نفعی همگانی برای کل آن سازمان، بلکه تأمین سود خاص برای هر یک از سرمایه گذاران است (چنین سازمانی دارای صندوق و سرمایهٔ مشترک نیست جز آنچه از سرمایه گذاری های خاص برای ساختن، خریدن، بارگیری و تجهیز و تأمین نیروی انسانی کشتی ها کسر و برای شرکت کنار گذاشته می شود)؛ و به همین دلیل هر یک از اعضا می باید با حرفه و پیشهٔ خاص خودش آشنایی داشته باشد؛ یعنی هر کسی عضو مجمع باشد که قدرت انجام پیشهای را داشته باشد و با حساب و کتاب های آن آشنا باشد. و بنابراین نمایندهٔ چنین سازمانی می باید مجمعی باشد که در آن همهٔ اعضای سازمان، در صورت تمایل بتوانند در هنگام مذاکرات و تصمیم گیری ها حضور پیدا کنند.

اگر سازمان سیاسی بازرگانان، از طریق مجمع نمایندهٔ خود متعهد به پرداخت بدهی به شخص بیگانهای گردد، هر یک از اعضا شخصاً بهجای کل مجمع مسئول است. زیرا شخص بیگانه نمی تواند قوانین درونی آن سازمان را بفهمد بلکه اعضای آن را بهعنوان افرادی خصوصی تلقی میکند که هر یک مسئول کل پرداخت است تا آنکه پرداخت از جانب یکی از آنها، مسئولیت دیگران را ساقط کند؛ اما اگر آن بدهی به یکی از اعضای

۲۳۴ لویاتان

شرکت باشد، بستانکار بهجای همهٔ اعضا نسبت به خودش مقروض است و بنابراین نمي تواند بدهي خود را طلب کند مگر تنها از صندوق عمومي؛ اگر چنين صندوقي وجود داشته باشد.

اگر دولت مالیاتی بر سازمان تجار وضع کند، چنین تلقی می شود که آن مالیات بر هر یک از اعضا به نسبت سرمایهاش در آن شرکت وضع شده است. زیرا در این صورت هیچ سرمایهٔ مشترک دیگری در کار نیست جز آنچه از سرمایههای خصوصی آنها فراهم آمده است.

اگر جریمهای بهخاطر عملی غیرقانونی بر سازمان تجار تحمیل شود، تنها کسانی مسئول اند که بهموجب رأی ایشان آن عمل تصویب شده و یا به پاری آنها اجرا گردیده باشد؛ زیرا هیچیک از بقیهٔ اعضا جز این جرمی ندارند که عضو آن سازمان اند؛ که اگر همین عضویت جرم باشد، جرم اعضا نیست (زیرا خود سازمان به حکم و جواز دولت تشكيل شده است).

اگر هر یک از اعضا به سازمان مقروض باشد، سازمان می تواند برعلیه او طرح دعوا كند؛ اما نمى تواند اموال او را تصرف و او را با اختيار خودش زندانى كند؛ تنها با جواز و اقتدار دولت مي توان چنين کاري کرد؛ زيرا اگر سازمان تجار بتواند به اختيار و جواز خود چنان کند، در آن صورت می تواند به اختیار و جواز خود حکم به پرداخت بدهی دهد، و این بدان معنا است که خودش در دعوا قاضی شود.

سازمانهایی که برای اجرای امر حکومت بر انسانها و یا برای مراوده و دادوستد مشاوره با حاکم ایجاد می شوند، یا دائمی هستند و یا به موجب حکم مکتوب برای مدت زمانی جواز دارند. اما سازمانهایی هم هست که زمانشان محدود است ولی این محدودیت تنها بهدلیل ماهیت فعالیت آنهاست. مثلاً اگر یادشاه یا مجلس صاحب حاکمیتی صلاح بداند که به شهرستانها و دیگر بخشهای مختلف قلمرو خود دستور دهد تا بهمنظور آگاه ساختن حاكم از شرايط و احتياجات اتباع و يا براي انجام مشاوره با وي به منظور وضع قوانين نیکو و یا به هر مقصود دیگری، نمایندگان خودشان را نزد وی بفرستند، و برای چنین نمایندگانی مکان و زمان خاصی برای ملاقات تعیین شود، پس ایشان در آن مکان و زمان سازمانی سیاسی هستند که نمایندهٔ هر یک از اتباع آن قلمرو به شمار می روند، اما چنین سازمانی بهموضوعاتی که حاکم یا مجلس بدانها پیشنهاد نموده و بههمان دلیل قدرت حاکمه آنها را احضار کرده است، محدود می شود؛ و وقتی اعلام شود که چیز دیگری پیشنهاد نخواهد شد و مورد بحث آنها قرار نخواهد گرفت، آن سازمان منحل میگردد. زیرا اگر آنها نمایندگان مطلق مردم می بودند، در آن صورت مجمع ایشان مجمع صاحب حاکمیت می بود؛ و در آن حال دو مجلس صاحب حاکمیت وجود می داشت و یا دو حاکم بر مردم واحدى حاكميت مي داشتند؛ ولي اين حال با صلح سازگار نيست. و بنابراين وقتي

سازمان سیاسی برای

در باب دولت ۲۳۵

حاکمیتی برقرار شود، دیگر امکان نمایندگی مطلق مردم جز از طریق آن حاکمیت وجود نخواهد داشت. و اینکه چنین سازمانی تا چه حدی و تاکجا نمایندهٔ کل مردم خواهد بود، براساس احکام مکتوبی معلوم می شود که برای آنها فرستاده شده است. زیرا مردم نمی توانند نمایندگان خود را به منظور دیگری جز آنچه آشکارا در مکتوبات حاکم به ایشان بیان شده، برگزینند.

سازمانهای خصوصی منظم و قانونی آنهایی هستند که بدون احکام مکتوب یا جواز سازمان خصوصی قانونی مثل کتبی تشکیل می شوند، الآ اینکه تابع قوانینی هستند که حاکم بر همهٔ اتباع است. و اگر <sup>خانواده است</sup> آنها در شخص نمایندهٔ واحدی وحدت یابند، منظم خوانده می شوند؛ مثل همهٔ خانوادهها که در آن پدر یا سرور به کل خانواده فرمان می دهد. زیرا وی تنها تا جایی فرزندان و خدمتکاران خود را ملزم می دارد که قانون اجازه دهد و نه بیش از آن؛ چون هیچیک از آنها ملزم نیستند در اعمالی که قانون ممنوع ساخته است [از پدر] اطاعت کنند. اما آنها و سروران خود به عنوان حکّام بلاواسطه، به شمار می روند. زیرا پدر و سرور خانواده قبل از تشکیل دولت، حکام مطلق خانوادههای که تحت حکومت خانوادگی هستند، تابع پدران و سروران خود به عنوان حکّام بلاواسطه، به شمار می روند. زیرا پدر و سرور خانواده قبل از

سازمانهای خصوصی منظم اما غیرقانونی آنهایی هستند که در شخص نمایندهٔ سازمانهای خصوصی منظم واحدی وحدت می یابند بدون آنکه هیچگونه جواز عمومی داشته باشند؛ مثل انجمنهای اما غیرقانونی گدایان، دزدان و کولی ها که به منظور حسن اجرای کارگدایی و دزدی تشکیل می شوند؛ و نیز مثل انجمنهای کسانی که به موجب جوازی از شخصی خارجی، در قلمرو دیگری به خود وحدت و سازمان می دهند تا عقاید خود را آسان تر تبلیغ کنند و در مقابل قدرت دولت، حزبی ایجاد نمایند.

سازمانهای غیرمنظم که ماهیتاً انجمنهایی بیش نیستند و یاگاه تنها گردهمایی و سازمانهای نامنظم مثل تجمع مردم هستند، بدون آنکه بر حول نقشه و هدف خاصی وحدت داشته باشند، انجمنهای خصوصی مبتنی بر تعهدات متقابل اعضا نیستند بلکه تنها محصول شباهت خواستها و تمایلات افرادند؛ این سازمانها برحسب اینکه اهداف هر یک از افراد آنها قانونی یا غیرقانونی باشد، قانونی یا غیرقانونی می شوند؛ و هدف هر فرد را تنها به صورت مقطعی و برحسب موقعیت می توان فهمید.

> انجمنهای اتباع (انجمنها معمولاً برای دفاع متقابل تأسیس میشوند) در درون یک دولت (که خود چیزی بیش از انجمن همهٔ اتباع نیست) اغلب غیرضروری و حاکی از وجود طرح و نقشهای غیرقانونی هستند؛ و به همین دلیل غیرقانونیاند و معمولاً با عناوینی مثل دستهبندیها و توطئه چینیها توصیف میشوند. زیرا چون هر انجمنی پیوندی میان آدمیان به حکم میثاق و قرارداد است، اگر در آن به هیچکس یا مجمعی از

کسان قدرت داده نشود (چنانکه در وضع طبیعی صرف چنین است) تا اجرای آن میثاق ها را الزام آورکنند، آن انجمن تنها تا زمانی معتبر است که در آن علت موجهی برای نزاع و عدم اعتماد پیدا نشود؛ بنابراین اتحاد و انجمن میان دولت ها، که تابع هیچ قدرت انسانی مستقری نیستند، به منظور آنکه در بین آنها نسبت به یک دیگر ایجاد ترس و احترام کند، نه تنها قانونی است بلکه در طی مدت زمانی که ادامه یابد، نافع است. اما اتحاد و انجمن میان اتباع دولتی واحد، که در آن هر کس حق خویش را به واسطهٔ قدرت حاکمه به دست می آورد، برای حفظ صلح و تأمین عدالت غیر ضروری است، و (در صورتی که هدف آنها بدخواهانه و یا برای دولت نامعلوم باشد) غیرقانونی است. زیرا هرگونه اتحاد قوایی از جانب افراد خصوصی، اگر با نیتی بدخواهانه صورت گیرد، نادرست و نارواست، و اگر هدف از آن نامعلوم باشد، برای عموم خطرناک است و اختفای هدف نیز ناروا است.

مجمع بدون جواز باگروهی دیگر مشورت کند تا در امر جلب نظر بقیه تدبیری بیندیشند مجمع بدون جواز باگروهی دیگر مشورت کند تا در امر جلب نظر بقیه تدبیری بیندیشند و نقشه ای بکشند، این کار دسته بندی و دسیسه چینی غیرقانونی است و به معنی اغوا و تحریک فریب آمیز مجمع در جهت منافع خاص [آن گروه] است. اما اگر کسی که قرار است منافع خصوصی اش در مجمع مورد بحث و داوری واقع شود، تا آنجا که می تواند دوستانی گرد خود فراهم آورد، چنین کاری از جانب او ناروا نیست؛ زیرا در این مورد وی عضو مجمع نیست. و هر چند وی چنین دوستانی را با دادن پول به خدمت خود در آورد (مگر آنکه قانونی برعلیه انجام چنین کاری باشد) باز هم کار او ناروا نیست. زیرا در برخی مواقع نمی توان بدون پول به حق و عدالت دست یافت (و آداب و عادات مردمان بر همین منوال است)؛ و هر کس ممکن است داعیهٔ خودش را بر حق و عادات مردمان بر همین استماع و قضاوت معلوم شود [که حق با کیست].

نزاع خانواده های خصوصی در همهٔ دولت ها اگرکسی بیش از آنچه ادارهٔ املاک و اموالش اقتضا میکند، و نیز بیش از حد نیاز خود برای استخدام خدمه، خدمتکارانی به کار بگیرد، چنین کاری در حکم ایجاد تفرقه و توطئه و غیرقانونی است. زیرا چنین کسی با برخورداری از حمایت دولت، دیگر نیازمند دفاع از خود به وسیلهٔ نیروی خصوصی نیست. وگرچه در ملتهای نه چندان متمدن، خانواده های بسیاری در حالت خصومت دائمی با یکدیگر میزیسته اند، اما آشکار است که چنین وضعی نارواست؛ وگرنه نیازی به دولت نمی داشتند.

جناحهای حکومتی همانند دستهبندیهای خویشاوندی و خانوادگی، دستهبندیهای مربوط به شیوهٔ ادارهٔ کلیسا مثل دستهٔ پاپ دوستان، پروتستانها و غیره و نیز دستهبندیهای مربوط به دولت مثل اعیان و عوام زمانهای قدیم در روم و هواداران اشرافیت و دموکراسی در یونان قدیم، نامطلوباند، زیرا مغایر با صلح و امنیت مردماند و به تضعیف قدرت حاکم میانجامند. تجمع و گردهمایی مردم در حکم گروهبندی نامنظم است و قانونی یا غیرقانونی بودن آن بستگی به موقعیت و مورد خاص و شمار کسانی دارد که تجمع میکنند. اگر مورد و موقعیت، قانونی و آشکار باشد، تجمع هم قانونی است؛ مثل تجمع معمولی مردم در کلیسا یا در نمایشگاههای عمومی به تعداد متعارف؛ زیرا اگر شمار افراد بسیار زیاد باشد، مورد و موقعیت تجمع زیاد روشن و آشکار نخواهد بود؛ و در نتیجه کسی که نتواند توضیح مشخص و خوبی دربارهٔ حضور خود در بین آنها بدهد، می توان گفت که از وجود نقشه و توطئهای غیرقانونی و اخلال برانگیز آگاه بوده است. اگر هزار نفر تظلمنامهای بنویسند و برای قاضی یا حاکم بفرستند، ممکن است کار آنها قانونی باشد؛ اما اگر هزار نفر گردهم آیند تا آن تظلمنامه را تقدیم کنند، این تجمع اخلال برانگیز است؛ زیرا حضور می سازد، شمار معین افراد نیست بلکه آن است که شمار افراد آنقدر باشد که مقامات حکومتی موجود نتوانند آن تجمع را سرکوب کنند و مجازات نمایند.

وقتی شمار نامتعارفی از افراد در مقابل کسی تجمع و او را متهم کنند، این تجمع، ایجاد اخلالی غیرقانونی است؛ زیرا آنها میتوانند دعوای خود را بهوسیلهٔ شمار اندکی و یا بهوسیلهٔ یک تن در نزد قاضی طرح کنند. قضیهٔ پولس قدیس در اِفِسس از این قرار بود؛ در آنجا دیمیتریوس و شمار بسیاری از کسان دیگر دو تن از دوستان پولس را بهنزد قاضی بردند و یکصداگفتند؛ دیانا، الهه افسسیان بزرگ باد؛ و این شیوهٔ معمول ایشان برای طلب مجازات برای کسانی بود که بر ضد دین و صناعات آنها به مردم تعلیم میدادند. این مورد با توجه به قوانین آن قوم، درست و روا بود؛ با این حال آن تجمع غیرقانونی تلقی شد و قاضی با ادای کلمات زیر آنها را سرزنش کرد:

اگر دیمیتروس و صنعتگران از دست کسی شکایت دارند، در دادگاه باز است و قضات هم منتظرند تا به شکایتهای فوری رسیدگی کنند. بگذارید آنها از راههای قانونی اقدام کنند. و اگر در موارد دیگر هم شکایتی باشد، در جلسات رسمی مجمع شهر حل و فصل خواهد شد. زیرا این خطر وجود دارد که بهخاطر آشوب امروز از ما بازخواست کنند. زیرا هیچکس نمی تواند عذری در توجیه تجمع مردم بیاورد. در اینجا قاضی، تجمعی را که کسی نتواند برایش توجیه و عذر درستی بیاورد، اخلال و آشوب میخواند و آنان نیز نمی توانستند عذری برای تجمع خود بیاورند. و مطالب من دربارهٔ سازمان ها و گروهها و تجمعات مردم به پایان می رسد و اینها را می توان با اعضای مشابه بدن آدمی مقایسه کرد (چنانکه قبلاً گفتیم). گروههای قانونی همچون عضلات هستند؛ و گروههای غیرقانونی مانند غدهها، مواد صفراوی و مواد عفونت آوری هستند که به واسطهٔ جریان و ترکیب غیرطبیعی اخلاط بد در بدن تولید می شوند.

خدمات رسولان مسيح

19:50

در فصل گذشته دربارهٔ اجزای مشابه دولت سخن گفتیم، در این فصل از اجزای مکمّل و اندامدار آنکه کارگزاران عمومی باشند، سخن خواهیم گفت.

کارگزار عمومی کیست

کارگزار عمومی کسی است که از جانب حاکم (چه پادشاه باشد و چه مجلس) در هر امری به کار گماشته شده و حق دارد در حوزهٔ استخدامی خود نمایندهٔ دولت باشد. و چون هر کس یا مجمعی از کسان که دارای حاکمیت باشد نمایندهٔ دو شخصیت است و یا (به عبارت رایج تر) دارای دو نوع نقش است: یکی طبیعی و دیگری سیاسی (همچنانکه پادشاه نه تنها در نقش دولت ظاهر می شود بلکه خود نیز به عنوان انسان نقش و شخصیتی دارد؛ و مجمع حاکم نیز نه تنها دارای نقش دولت است بلکه دارای نقش و شخصیتی دارد؛ و مجمع حاکم نیز نه تنها دارای نقش دولت است بلکه دارای نقش و شخصیت خودش به عنوان مجمع نیز هست)؛ پس آنان که در نقش طبیعی خود هستند که در امر ادارهٔ امور عمومی نیستند؛ بلکه کارگزاران عمومی تنها کسانی که در مجمع حاکم خدمت میکنند. بنابراین دربانان و خدمه و مأمورانی که در مجمع حاکم خدمت میکنند و از خدمت خود هیچ هدف دیگری جز تأمین آسایش اعضای مجمع، چه در حکومت اشرافی و چه در حکومت مردمسالار، ندارند؛ و نیز پیشکاران، فراشان، حسابداران و دیگر خدمهٔ خاندان سلطنت در حکومتهای پادشاهی، کارگزاران عمومی محسوب نمی شوند.

کارگزاران امور عمومی

از بین کارگزاران عمومی به برخی مسئولیت ادارهٔ امور سپرده می شود، چه امور کل کشور و چه بخشی از آن. مسئولیت ادارهٔ امور عمومی کل کشور ممکن است از جانب سلف پادشاهی صغیر در دوران صغر او به سرپرست یا نایب السلطنه سپرده شود. در این مورد هر یک از اتباع ملزم به اطاعت از اوامر و فرامینی است که وی صادر کند، چنانکه گویی آنها فرامین پادشاهاند، یعنی با قدرت حاکمه وی مغایرتی ندارند. مسئولیت ادارهٔ امور عمومی بخش یا ولایتی از کشور ممکن است از جانب پادشاه یا مجمع حاکم به فرماندار، امیر، استاندار یا قائم مقام حاکم سپرده شود؛ در این مورد نیز همهٔ اتباع در ولایت یا استان ملزم به اطاعت از همهٔ اعمالی هستند که والی به نام حاکم انجام دهد و ولایت یا استان ملزم به اطاعت از همهٔ اعمالی هستند که والی به نام حاکم انجام دهد و این نیز مغایرتی با حق شخص حاکم ندارد. زیرا چنین سرپرستان، والیان و فرماندارانی میچ حقی جز آنچه متکی به ادارهٔ حاکم است ندارند و هیچ تفویض اختیاری را نمی توان به عنوان اعلام ارادهٔ انتقال حاکمیت به آنها تعبیر کرد مگر آنکه کلمات صریح و آشکاری به آن منظور ادا شده باشد. و این نوع از کارگزاران عمومی همانند اعصاب و پی هایی هستند که اندامهای مختلف بدن طبیعی را به جنبش درمیآورند. کارگزاران دیگر به ادارهٔ امور خاص مأمورند؛ یعنی مسئولیت امر خاصی در داخل یا دارهٔ امور خاص مثلاً خارج به آنها واگذار شده است: نخست در داخل، در امور مربوط به اقتصاد کشور: کسانی <sup>در</sup> اقتصاد که در رابطه با خزانهٔ دولت مثلاً در امور مربوط به خراج، وضع مالیات، اجاره، جرائم و درآمدهای عمومی از هر نوعی حق و اختیار داشته باشند تا به گردآوری، دریافت، پرداخت و نگهداری حساب آنها بپردازند، کارگزاران عمومی محسوب می شوند؛ کارگزارند زیرا در خدمت شخص نماینده [حاکمیت] قرار دارند و نمی توانند کاری برخلاف فرمان وی و یا بدون جواز او انجام دهند؛ و کارشان به امور عمومی مربوط می شود زیرا به حاکم به عنوان صاحب صلاحیت و نقش سیاسی [نه طبیعی] خدمت میکنند.

> ثانیاً کسانی که در امور نظامی اختیار دارند نیز چه سرپرستی ارتش، قلاع و بنادر را داشته باشند، چه سربازان را به خدمت بگیرند و تربیت کنند و به آنها مواجب بپردازند، و چه هرگونه مایحتاج ضروری را برای جنگهای زمینی یا دریایی تأمین کنند، به هرحال کارگزاران عمومی هستند. اما سربازی که مأموریت نداشته باشد هر چند هم برای کشور بجنگد، نمایندهٔ شخصیت دولت نیست، زیرا از جانب هیچکس مأموریت ندارد؛ چون هر کسی که آمریت داشته باشد فرماندهی خود را تنها به کسانی که تحت امر او هستند، معلوم می دارد.

همچنین کسانی که امر قضا به ایشان واگذار شده، کارگزاران عمومی هستند. زیرا در امرقضا ایشان در کرسی قضاوت، نمایندهٔ شخص حاکماند؛ و حکم ایشان حکم حاکم است؛ زیرا (چنانکه قبلاً گفته شد) کل امر قضا ذاتاً ملحق به حاکمیت است؛ و بنابراین همهٔ قضات دیگر تنها کارگزاران حاکم باکسانی هستند که قدرت حاکمه را در دست دارند. و همچنانکه دعاوی بر دو نوعاند: یکی دعاوی مربوط به قضایا و دیگر دعاوی مربوط به قوانین؛ بههمینسان احکام نیز یا مربوط به قضایا و یا مربوط به قوانیناند. و در نتیجه در دعوای واحدی ممکن است، دو قاضی حکم کنند: یکی در مورد قضیه و دیگری در مورد قانون.

و در تمامی این دعاوی ممکن است میان طرف مورد قضاوت و قاضی دعوایی پیش بیاید؛ و چون هر دو از اتباع حاکماند می باید انصافاً به وسیلهٔ کسی مورد قضاوت قرار بگیرند که هر دو به قضاوت او رضایت داده باشند؛ زیرا هیچکس نمی تواند در دعوای مربوط به خودش، قاضی باشد. اما شخص حاکم پیشاپیش از جانب آن دو به عنوان قاضی پذیرفته شده است و بنابراین یا باید به استماع دعوا بپردازد و خود آن را فیصله دهد و یا اینکه کسی را به قضاوت برگزیند که مقبول طرفین باشد. و این قبول و توافق از جانب طرفین می تواند به شیوههای مختلف صورت گیرد؛ نخست اینکه اگر متهم مجاز باشد که سرخی از قضات را که ذینفع بودنشان موجب سوءظن وی میگردد، نپذیرد (در مورد شاکی باید گفت که وی پیشاپیش قاضی مورد نظر خود را برگزیده است) در آن صورت قضاتی که وی بدانها اعتراض نداشته باشد، قضات مورد قبول او خواهند بود. ثانیاً اگر متهم به هر قاضی دیگری متوسل شود، دیگر پس از آن نمی تواند به قاضی دیگری غیر از و توافی دیگری متوسل شود، دیگر پس از آن می تواند به قاضی دیگری غیر از ماکم متوسل شود و او خودش مستقیماً و یا به واسطهٔ نمایندگانی که مقبول طرفین دعوا باشند، حکم صادر کند، در آن صورت آن حکم نهایی خواهد بود؛ زیرا در آن حال خانب باشند، حکم صادر کند، در آن صورت آن حکم نهایی خواهد بود؛ زیرا در آن حال قضات مات متول می مو د و خودش مستقیماً و یا به واسطهٔ نمایندگانی که مقبول طرفین دعوا

پس از بررسی خصوصیات قضاوت عادلانه و عقلانی، نمی توانیم در اینجا از معاینهٔ ساختار منظّم دادگاههایی که در انگلستان برای رسیدگی به دعاوی عمومی و سیاسی تأسیس شده است صرفنظر کنیم. منظور من از دعاوی عمومی آنهایی است که شاکی و متهم در آنها هر دو از اتباعاند؛ و منظور از دعاوی سیاسی (که دعاوی مربوط به سلطنت هم خوانده می شوند) آنهایی هستند که شاکی در آنها، خود حاکم است. و چون همواره دو طبقه از مردم وجود داشتهاند: یکی طبقهٔ اشراف و دیگر طبقهٔ عوام؛ اشراف از این امتیاز برخوردار بودهاند که در همهٔ جرائم بزرگ مربوط به ایشان قضات از طبقه خودشان باشند و لاغیر؛ و هر تعداد از این قضات می خواستند، حاضر می شدند؛ و این همواره بهعنوان امتیازی مخصوص شناخته شده است؛ و قضات طبقهٔ اشراف همانهایی بودند که خود آن طبقه انتخاب می کرد. و در همهٔ دعاوی هر یک از اتباع (در دعاوی مدنی، اشراف نیز آن طبقه انتخاب می کرد. و در همهٔ دعاوی هر یک از اتباع (در دعاوی مدنی، اشراف نیز آما هر یک از طرفین می توانست هر یک از این قضات را در دعاوی مدنی، اشراف نیز اما هر یک از طرفین می توانست هر یک از این قضات را رد کند تا آنکه سرانجام در مورد دوازده نفر بدون استثنا توافق حاصل شود؛ پس آن دوازده تن در مورد طرفین دعوا قضاوت می کردند. بنابراین چون ه ر یک از طرف می از مورد می در مورد طرفین دعوا موازده نفر بدون استثنا توافق حاصل شود؛ پس آن دوازده تن در مورد طرفین دعوا در باب دولت ۲۴۱

نمی توانست در این خصوص دلیلی بیاورد که حکم نباید نهایی باشد. چنین اشخاص عمومی با اختیاری که از جانب قدرت حاکمه برای تعلیم مردم و یا قضاوت دربارهٔ آنها دارند، اندامهایی از پیکر دولتاند که می توان آنها را به درستی به اعضای صوتی در بدن طبیعی تشبیه کرد.

همچنین همهٔ کسانی که از حاکم جواز و اختیار دارند تا اجرای احکام صادر شده را آجرای احکام تضمین کنند، فرامین حاکم را انتشار دهند، شورش ها را سرکوب نمایند، تبهکاران را مرعوب و محبوس سازند و اعمال لازم دیگر برای حفظ صلح را انجام دهند، کارگزاران عمومی محسوب می شوند. زیرا هر عملی که ایشان به موجب چنان اختیاری انجام دهند، عمل دولت است؛ و خدمت ایشان همانند خدمات دست در بدن طبیعی است.

> کارگزاران عمومی در خارج کسانی هستند که نمایندهٔ شخص حاکم کشور خودشان در کشورهای بیگانهاند. سفرا، پیغامبران، نمایندگان و فرستادگانی که از جانب قدرت عمومی و برای انجام امور عمومی اعزام میشوند، از آن جملهاند.

> اماکسانی که بنا به اختیار و اقتدار گروهی خصوصی در درون دولتی بحران زده اعزام شوند، گرچه از آنها استقبال شود، اما نه کارگزاران عمومی و نه کارگزاران خصوصی دولت به شمار می روند؛ زیرا دولت مصدر جواز هیچیک از اعمال ایشان نیست. همچنین سفیری که از جانب شهریاری برای عرض تبریک یا تسلیت و یا عرضهٔ مساعدت در مراسم رسمی اعزام شود، گرچه مرجع اقتدار عمومی است، اما چون چنان کاری خصوصی و مربوط به شخصیت و نقش طبیعی شهریار است، پس آن سفیر نیز شخصی خصوصی است. همچنین اگر کسی به طور مخفیانه برای تحقیق در نظرات دولت دیگری و یا تفحص در قدرت و توانایی آن اعزام شود، هر چند هم وی صاحب اختیار و هم امر مورد نظر عمومی باشد، با این حال چون هیچکس نیست که وی را نمایندهٔ شخصیت حاکم بداند، جز خودش، پس وی صرفاً کارگزاری خصوصی است؛ ولی با این همه کارگزار دولت است و می توان او را با اندام چشم در بدن طبیعی مقایسه کرد. و آنان که برای دریافت تظلمهای مردم و اطلاعات دیگر از آنها گمارده شدهاند و به اصطلاح گوش دولت به شمار می روند، کارگزاران عمومی هستند و در منصب خود نمایندهٔ حاکم.

مشاورانی که فاقد هر منصبی هستند و تنها نظر مشورتی میدهند، کارگزار عمومی مشاوران و اعضای شورای دولت، اگر فاقد اختیار قضایی و اقتدار تلقی شوند، و کارشان صرفاً عرضهٔ نظرات مشورتی به شخص حاکم در موارد احتیاج و یا پیشنهاد چنان نظراتی در مواقع عدم احتیاج باشد، کارگزاران عمومی محسوب نمی شوند. زیرا نظرات مشورتی تنها به شخص حاکم داده می شود، و شخص دیگری نمی تواند در حضور خود او، نمایندهٔ، وی باشد. اما هیئت مشاوران هیچگاه فاقد میزانی از اختیار و اقتدار در امر قضا و یا در ادارهٔ بلاواسطهٔ امور نیست؛ چنانکه در حکومت سلطنتی، مشاوران در انتقال فرامین شاه به کارگزاران عمومی، نماینده شاهاند؛ در حکومت مردمی، اعضای شورا یا سنا در مقام مشاوره، نتیجه مذاکراتشان را به اطلاع مردم می رسانند تا ایشان ملاحظه و اظهارنظر کنند؛ اما وقتی شورا یا سنا قضاتی منصوب می کند و یا به استماع دعاوی می پردازد و یا سفرایی را می پذیرد، خصلت کارگزار مردم را پیدا می کند. و در حکومت اشرافی، شورای دولت خود مجمع حاکمه است و به هیچ کسی جز اعضای خود نظر مشورتی نمی دهد.

> فصل بیست و چهارم در باب تغذیه، پرورش و زاد و ولد دولت

وفور نعمت در دولت به معنی فراوانی و توزیع کالاها و مواد ممّد حیات و تهیه و تدارک و (پس از تهیه) انتقال آنها از طریق مجاری مناسب برای مصرف عمومی است. و اما وفور نعمت چیزی است که بهوسیلهٔ طبیعت محدود به ارزاقی شده است که خداوند (از دو پستان مادر طبیعت) یعنی زمین و دریا یا بهطور رایگان به ما ارزانی میدارد و یا در مقابل کار و تلاش به انسان میفروشد.

اما خداوند مواد تغذیهٔ ما راکه عبارتند از حیوانات، نباتات و مواد معدنی، به رایگان در اختیار ما قرار داده و در روی سطح زمین و یا نزدیک به آن گذاشته است؛ بهنحوی که تنها باید برای دستیافتن به آنها به خودمان زحمت دهیم و تلاش کنیم. از اینرو وفور نعمت (بعد از لطف خداوند) تنها بستگی به کار و کوشش آدمیان دارد.

مواد تغذیه که عموماً ارزاق نامیده میشوند یا بومی هستند یا بیرونی. مواد بومی آن است که بتوان در سرزمین کشور خود به دست آورد؛ مواد بیرونی آن است که از خارج وارد شود. و چون هیچ سرزمینی تحت سلطهٔ هیچ دولتی (مگر آنکه آن دولت بسیار وسیع باشد) نیست که بتواند همهٔ کالاهای مورد نیاز برای حفظ و تأمین حرکت کل بدن خود را تولید کند؛ و نیز برخی سرزمین ها بیش از نیاز خود تولید میکنند؛ پس ارزاق مازادی که در داخل به دست می آیند، دیگر مازاد نیستند بلکه برای واردکردن آنچه می توان در خارج به دست آورد ــ چه از طریق مبادله، یا جنگ عادلانه و یا کار و کوشش ــ [به کار می روند و] نیازهای داخلی را تأمین میکنند؛ زیرا کار انسان نیز کالایی قابل مبادله با سود یا با هر چیز دیگری است. و دولت هایی بودهاند که سرزمینی بیش از اندازهٔ لازم برای سکونت مردم نداشته اند، و با این حال بعضاً از طریق تجارت از جایی به جای دیگر و بعضاً به واسطهٔ فروش مصنوعاتی که مواد خام آنها از مناطق دیگر وارد می شده، قدرت

توزيع مواد و منابع تغذيه موجب پيدايش مال من و مال تو و مال او، يعنى در يک

كلام مالكيت مى شود؛ و مالكيت در همهٔ دولت ها متكى به قدرت حاكمه است. زيرا وقتى

توزيع درست ارزاق

رفاه و وفور نعمت در دولت به معنی وفور کالاها و ارزاق دریایی و زمینی است: دولتی نباشد، (چنانکه قبلاً گفته شد) جنگ هر کس برعلیه همسایهٔ خود دائماً جریان خواهد داشت و بنابراین هر کسی مالک هر چیزی خواهد بود که بتواند آن را بهزور به چنگ آورد و نگه دارد؛ و در این حال نه مالکیت هست و نه جامعه بلکه تنها ناامنی و نابسامانی. و این نکته چنان آشکار است که حتی سیسرون (مدافع پرشور آزادی) در خطابه ای عمومی، هر نوع مالکین را با قانون مدنی مرتبط میداند و میگوید: اگر قانون مدنی یکبار هم کنار گذاشته شود و یا به دقت مورد مراقبت قرار نگیرد (حتی اگر منسوخ هم نشده باشد) در آن صورت هیچکس دیگر نمیتواند اطمینان داشته باشد که چیزی از اجداد خود به ارث ببرد و یا برای فرزندان خود بگذارد. همچنین میگوید: اگر قانون مدنی را کنار بنابراین پیدایش مالکیت نتیجهٔ دولت است و دولت هم نمیتواند جز از طریق شخص نمایندهٔ خود [یعنی حاکم]کاری انجام دهد؛ و در نتیجه [مالکیت] تنها حاصل عمل حاکم نمایندهٔ خود اینی مندرج است که هیچکس که دارای قدرت حاکمه نباشد، آنها را وضع کند. و سابقهٔ این موضوع از قدیم شناخته شده است و در گذشته آنچه را که ما قانون می حاکم است. و در قوانینی مندرج است که هیچکس که دارای قدرت حاکمه نباشد، آنها را وضع کند. و سابقهٔ این موضوع از قدیم شناخته شده است و در گذشته آنچه را که ما قانون می خوانیم

از اینجا می توان نتیجه گرفت که مالکیت اتباع نسبت به اراضی خودشان عبارت است حق مالکیت هر یک از اتباع از حق محروم کردن همهٔ اتباع دیگر از استفاده از آنها؛ اما این حق موجب محرومیت حاکم تنها اتباع دیگر را از آن نمی شود، چه مجمع حاکم باشد و چه پادشاه. زیرا با توجه به اینکه حاکم، یعنی دولت معروم می سازد نه حاکم را

مالکیت آراضی خصوصی اصلاً ناشی از توزیع خودسرانهٔ اراضی توسط حاکم است

۲۴۴ لویاتان

(چون حاکم نمایندهٔ شخصیت دولت است) قاعدتاً هیچ کاری جز برای تأمین صلح و امنیت عمومی انجام نمیدهد، پس توزیع اراضی نیز باید بههمین منظور انجام شده باشد؛ و در نتیجه هر نوع توزیع اراضی از جانب حاکم که به اصل صلح و امنیت آسیب برساند، مغایر با ارادهٔ هر یک از اتباع خواهد بود، زیرا ایشان صلح و امنیت خویش را به صلاحديد و وجدان حاكم وانهادهاند؛ و بنابراين [جنان توزيعي] به حكم ارادة هر يك از ایشان باید باطل شناخته شود. البته درست است که سلطان حاکم و یا بخش عمدهای از مجمع حاکم ممکن است در تعقیب امیال خصوصی خود، دستور انجام بسیاری از کارها را برخلاف وجدان خویش صادر کنند و این بهمعنای نقض پیمان و قانون طبیعی است؛ ليكن چنين امري به هيچيک از اتباع جواز و اختيار نمي دهد تا با حاكم اعلام جنگ كند و یا او را به بیعدالتی متهم نماید و یا اینکه به هر شیوهای از وی بدگویی کند؛ زیرا اتباع همة اعمال حاكم راجايز شمر دهاند وبا اعطاى قدرت حاكمه به او، أن اعمال را اعمال خود ساختهاند. اما اینکه در چه مواردی احکام حکّام مغایر با انصاف و عدالت و قانون طبیعی است، موضوعی است که بعداً در جای دیگری بررسی خواهیم کرد.

دولت تحمّل امساک در

ممکن است در توزیع اراضی، دولت هم دارای سهم و حصهای تـلقی شـود و آن را هزینه ندارد به وسیلهٔ نمایندهٔ خود آباد کند؛ و چنین سهمی ممکن است برای تأمین کل هزینه های حفظ صلح عمومي و اقدامات دفاعي لازم براي آن كافي باشد؛ البته اگر امكان داشت كه نمايندگان دولت احتمالاً از اميال و هوسها و نقايص بشري فارغ باشند چنين مطلبي بسیار درست می بود. اما با توجه به سرشت واقعی انسان ها در نظر گرفتن املاک دولتی و یا هرگونه عواید قطعی برای دولت، بیهوده است و به انحلال حکومت و استقرار وضع طبيعي صرف وجنگ مي انجامد به ويژه وقتى كه قدرت حاكمه به دست يادشاه يا مجمعي بیفتد که یا در مورد یول بسیار ولنگار باشند و یا در امر درگیر ساختن سرمایهٔ عمومی در جنگی طولانی یا پرهزینه بسیار بیمبالات باشند. دولتها تحمل امساک در هزینه را ندارند. از آنجا که هزینههای دولتها نه به میل خود آنها بلکه بر اثر حوادث بیرونی و یا امیال و خواهشهای همسایگان آنها محدود میشود، پس ثروت دولت به هیچ حدودی محدود نمى كردد جز أنچه وقايع آينده اقتضا كنند. وكرچه در انگلستان، يادشاه فاتح، اراضی مختلفی را برای استفادهٔ خودکنار گذاشت (علاوه بر جنگلها و شکارگاههایی که برای تفریح خود و یا بهمنظور نگهداری از درختان در نظر گرفته بود) و نیز خدمات مختلفی را برای خود بر روی زمینهایی که به اتباع میداد، منظور میکرد؛ اما بهنظر می رسد که وی آنها را برای حفظ شخصیت یا نقش طبیعی خود کنار گذاشته بود نه شخصیت سیاسی خویش؛ زیرا وی و جانشینانش با این همه، هرگاه ضروری می دیدند، مالیات های خودسرانه ای بر همهٔ اراضی اتباع وضع می کردند. و حتی اگر هم چنان املاک و خدمات دولتی بهعنوان منبع تأمین هزینههای دولت در نظر گرفته شده بودند، در

در باب دولت ۲۴۵

عمل برای ایفای فعالیت دولت کفایت نمی کردند؛ زیرا (چنانکه وضع مالیاتهای خودسرانهٔ بعدی نشان داد)، و (چنانکه عواید اندک دربار حکایت می کرد) غیرمکفی و قابل سلب و انتقال بودند و ارزششان تنزّل می یافت. پس در نظر گرفتن سهمی از زمین برای دولت بیهوده است؛ زیرا ممکن است آن را بفروشد یا واگذار کند؛ و وقتی نمایندهٔ دولت آن را بفروشد یا واگذار کند، آن اراضی از دست دولت می روند.

مانند توزیع زمین، حق تعیین اماکن و نوع مسافرت با حاکم است همانند توزیع زمین در داخل کشور، حق تعیین اینکه اتباع وقتی به خارج از کشور میروند به چه مکانهایی بروند و چه نوع آسایشی را طلب کنند، متعلق به حاکم است. زیرا اگر افراد خصوصی میتوانستند قوهٔ تمیز و صلاحدید خود را در این خصوص به کار ببرند، در آن صورت برخی از آنها، به دنبال منافع خود کشانده می شدند و وسایلی برای دشمن تأمین می کردند که به دولت آسیب برساند و یا اینکه خودشان با وار دکردن آنچه خوشایند امیال مردم است ولیکن در واقع ناخوشایند است و یا دست کم برای مردم سودمند نیست، به دولت آسیب می رساندند. پس حق تصویب یا عدم تصویب اماکن و نوع مسافرت خارج، به دولت (یعنی تنها به حاکم) تعلق دارد.

همچنین با توجه به اینکه برای حفظ کشور کافی نیست که هر کسی بر قطعهای از قوانین انتقال اموال را حاکم زمین و یا تعدادی اموال و اجناس مالکیت داشته باشد و یا به طور طبیعی و قریحی در فن وضع میکند یا هنری سودمند دستی پیداکند؛ و هیچ هنر و فنی در جهان نیست که یا برای زیستن و میکنند بین دیگران توزیع کنند و مالکیت خود نسبت به آنها را متقابلاً از طریق مبادله یا میکنند این دیگران توزیع کنند و مالکیت خود نسبت به آنها را متقابلاً از طریق مبادله یا قرارداد دوجانبه به یکدیگر انتقال دهند. پس تنها دولت (یعنی حاکم) می تواند شیوهٔ انعقاد انواع قراردادها میان اتباع (مثل خرید، فروش، مبادله، قرض گرفتن، قرض دادن، اجارهدادن و اجاره کردن) را معین کند و معلوم بدارد که آن قراردادها باکاربرد چه کلمات و علائمی میتبر تلقی می شوند. و آنچه تاکنون دربارهٔ اهمیت و توزیع منابع در بین افراد میکند.

در خاتمه بهنظر من تبدیل همهٔ اجناس و کالاهایی که فعلاً مصرف نمی شوند بلکه پول، خون کشور است برای استفاده در آینده کنار گذاشته شدهاند به چیزی با ارزش برابر و به علاوه قابل حمل و نقل به نحوی که مانع از حرکت افراد از جایی به جای دیگر نشود، برای هر کس در هر جایی به منظور دستیابی به مواد غذایی موجود در آن محل لازم و شایسته است. و منظور از این چیز [با ارزش برابر] چیزی جز زر و سیم و پول نیست. زیرا زر و سیم تقریباً در همهٔ کشورهای جهان (چنانکه می بینیم) بسیار ارزشمند، و معیار راحت و آسانی برای ارزیابی همهٔ چیزهای دیگر در بین ملتها هستند؛ و پول (از هر مادهای که به وسیلهٔ شخص حاکم در کشورها ضرب شود) مقیاسی کافی برای ارزیابی همه چیز در دست اتباع کشور است. به وسیلهٔ زر و سیم و یول، می توان همه اجناس چه قابل نقل و چه غیرمنقول را همراه با فرد به همهٔ مکانهای قابل رفتوآمد در داخل یا خارج از محل اقامت عادی وی ارسال کرد؛ و همین کالاها به همان شیوه در درون کشور دست بهدست می شوند و از اینسو به آن سو میروند (و با رفتن خود) هر بخش را تغذیه و سیراب میکنند؛ تا جایی که می توان گفت که همین تدبیر و اختراع به اصطلاح به معنی خون رسانی به پیکرهٔ دولت است؛ زیرا خون طبیعی نیز به شیوه ای مشابه از فواکه زمین قوام می یابد و با گردش خود، در طی راه هر یک از اندامهای بدن انسان را تغذیه میکند.

و چون سیم و زر به واسطهٔ مادهٔ خود ارزش دارند؛ نخست دارای این امتیازند که ارزش آنها را نمی توان با قدرت یک یا چند دولت دگرگون کرد؛ زیرا آنها مقیاس و معیار مشترک اجناس در همهٔ ممالک هستند. اما ارزش پول فلزی را می توان به راحتی افزایش یا کاهش داد. ثانیاً [زر و سیم] دارای این امتیازند که دولت ها را وادار میکنند تا در مواقع احتیاج، به درون کشورهای خارجی دستاندازی کنند و نه تنها به اتباع خودشان که در سفرند بلکه به ارتشها نیز آذوقه برسانند. اما سکهای که ارزشش به مادهاش نیست بلکه بهخاطر مهر و نشان کشوری است که بر روی آن منقوش است، تحمل تغییر آب و هوا را ندارد و تنها در داخل مؤثر است؛ و در آنجا نیز تابع تغییر قوانین است و می توان به موجب قانون ارزش آن را به زیان فراوان آنان که پول دارند، کاهش داد.

مجاری و طرقی که پول برای مصرف عمومی بدان وسیله انتقال می یابد، بر دو نوع مجارى وطرق انتقال پول برای مصرف عمومی است: یکی مجاری انتقال پول به خزانهٔ عمومی و دیگری مجرای خروج همان پول برای پرداختهای عمومی. از جمله مجاری نوع اول، محصّلین، تحویلداران و خزانهداران هستند و از جمله مجاری نوع دوم باز هم خزانه داران و نیز عاملینی هستند که برای یرداخت هزینه های کارگزاران عمومی و خصوصی منصوب شدهاند. و در این خصوص نیز انسان مصنوعي [يعني دولت] شباهت خود را با انسان طبيعي حفظ مي كند؛ يعني اينكه رگهایش خون را از بخشهای مختلف بدن میگیرد و به قلب حمل میکند و خون در آنجا حيات بخش مى شود و به واسطه قلب از طريق شرايين دوباره بيرون فرستاده می شود تا به همهٔ اعضا و جوارح بدن زندگی و حرکت ببخشد.

مستعمرات فرزندان دولتها

زاد و ولد یا فرزندان دولتها اموری هستند که ما عمران و استعمار میخوانیم؛ و <sup>هستند</sup> منظور کسانی هستند که تحت هدایت راهنما یا فرمانداری از کشور برای سکونت در سرزمینی خارجی اعزام می شوند که یا پیش تر خالی از سکنه بوده و یا به علت جنگ خالی از سکنه شده است. و وقتی مستعمرهای استقرار یابد یا اینکه اهالی آن خود دولتی تشکیل میدهند و از قید انقیاد به حاکمی که آنها را اعزام داشته رها می شوند (چنانکه بسیاری از دولتهای عصر باستان چنین کردند)؛ در این صورت دولتی که ایشان از آنجا اعزام شده بودند، مادرشهر یا مادر خوانده می شود و همچنانکه پدران وقتی فرزندان خود

در باب دولت ۲۴۷

را آزاد می سازند و از قید حکومت خانواده رهایی می بخشند، از ایشان تنها انتظار احترام و دوستی دارند، مادر شهر نیز از فرزندان خود انتظار بیشتری ندارد؛ و یا اینکه مستعمرات همچنان متحد مادرشهر باقی می مانند، چنانکه مستعمرات روم باقی ماندند؛ و در آن صورت دیگر خود دولت نیستند بلکه ولایات یا بخش هایی از دولتی هستند که آنها را اعزام کرده بود. پس حق مستعمرات (جز در خصوص رعایت احترام و اتحاد با مادرشهر) کلاً بستگی به جواز یا مجوزهای مکتوبی دارد، که حاکم بر طبق آن به ایشان اجازهٔ استعمار اراضی را داده است.

اینکه داوری دربارهٔ ماهیت امور با کاربرد کلمات به شیوه ای معمولی و نامنظم چقدر شورا چیست مغالطه آمیز است بیش از هر چیز در خلط مبحث شورا و حکم یا آمریت ظاهر می شود که ناشی از شیوهٔ تحکم آمیز سخن گفتن دربارهٔ آنها و بسیاری چیزهای دیگر است. زیرا عبارت: این کار را انجام دهید، نه تنها کلام کسی است که حکم می کند بلکه کلام آن کس که نظر مشورتی و اندرز می دهد نیز هست؛ و همچنین کلام آن کس که بر امری اصرار ورزد نیز به شمار می رود؛ با این همه کم اند کسانی که تفاوت این گفته ها را در نیابند و یا نتوانند، در صورت اطلاع از اینکه چه کسی در خطاب به چه کس دیگری و در چه خصوصی سخن می گوید، میان آنها تمیز دهند. اما وقتی افراد به چنین عباراتی در نوشته ها برخورد می کنند، چون نمی توانند و یا نمی خواهند شرایط بیان آنها را در نظر بگیرند، پس گاه احکام مشاوران را با احکام حکّام خلط می کنند؛ و گاه نیز بالعکس؛ و این بستگی به آن دارد که کدامیک با نتایجی که می خواهند بگیرند و یا با اعمالی که در نظر دارند، سازگار افتد. در اینجا به منظور پرهیز از این خلط و اشتباه و تعیین معانی درست و مشخص دارت که می می می می در این این خلط و اشتاه و تعیین معانی درست و مشخص

حکم وقتی صادر می شود که کسی بگوید: **«این کار را انجام دهید یا انجام ندهید،** بدون تفاوت میان حکم و مشورت آنکه هیچگونه دلیلی جز ارادهٔ شخص گوینده در نظر گرفته شود. از این گفته آشکارا چنین برمی آید که کسی که حکم می کند ظاهراً منافع خود را در نظر دارد؛ زیرا دلیل صدور حکم او تنها، ارادهٔ اوست و هدف واقعی ارادهٔ هر کسی تأمین خواستهٔ خویش است. مشورت آن است که کسی بگوید این کار را انجام بدهید یا ندهید و دلایل خود برای آن نظر را از منافعی استنتاج کند که در نتیجهٔ اجرای آن نصیب مخاطب می شود. و از این تعریف آشکارا چنین برمی آید که کسی که نظر مشورتی می دهد (قطعنظر از نیت وی) پس یکی از تفاوتهای عمده میان حکم و مشورت این است که حکم معطوف به منافع خود صادرکنندهٔ حکم است؛ درحالیکه مشورت معطوف به منفعت دیگری است. و از این تفاوت، تفاوت دیگری برمی خیزد و آن اینکه کسی که به او حکم می شود مجبور به اجرای آن است؛ همانند آن کس که پیمان فرمانبرداری بسته است؛ اماکسی که مخاطب مشورتدهنده است مجبور به انجام آن نیست زیرا زیان ناشی از عدم تبعیت از آن نظر، به خودش می رسد؛ و اگر وی پیمان ببندد که از آن نظر پیروی نماید، در آن صورت نصیحت یا نظر مشورتی ماهیتاً به حکم تبدیل می شود. تفاوت سوم میان آنها این است که هیچکس نمی تواند مدعی این حق باشد که مورد مشورت قرار بگیرد و مشاور دیگران باشد؛ زیرا وی ظاهراً نفعی از آن متوجه خود نمی داند؛ اما طلب حقِدادن نظر مشورتی به دیگران حاکی از قصد پی بردن به نیات دیگران و یا به دست آوردن نفع دیگری برای خویش است، که (چنانکه پیش تر گفتم) هدف واقعی هر کسی است.

همچنین ماهیت مشورت اقتضا میکند که محتوای آن هر چه باشد، کسی که خواهان آن است نتواند انصافاً آن را موجب اتهام و مجازات بشمارد؛ زیرا خواستن نظر مشورتی از دیگری، به معنی آن است که به او اجازه داده شود که نظر خود را به هر نحوی که میخواهد بیان کند؛ و در نتیجه کسی که بنا به خواست حاکم به او نظر مشورتی بدهد (خواه حاکم، پادشاه یا مجلسی باشد)، انصافاً نباید بهخاطر آن نظر مورد مجازات قرار گیرد، قطحنظر از اینکه نظر مشورتی او با نظر اکثریت مردم هماهنگ باشد یا نباشد و یا همچنین هماهنگ با موضوع بحث باشد یا نباشد. زیرا اگر بتوان نظر مجمع را پیش از پایان مذاکرات فهمید، در آن صورت اعضای مجلس دیگر نباید نظر مشورتی بخواهند یا میذیرند؛ چون که اگر مجمع بهنظری برسد این خود بهمعنای تصمیمگیری و پایان مذاکرات است. و بهطور کلی کسی که خواهان نظر مشورتی است، خود مستب و مصدر نتواند انجام دهد. اما اگر یکی از اتباع به دیگری نصیحت کند تاکاری برخلاف قوانین نتواند انجام دهد. اما اگر یکی از اتباع به دیگری نصیحت کند تاکاری برخلاف قوانین نتواند انجام دهد. اما اگر یکی از اتباع به دیگری نصیحت کند تاکاری برخلاف قوانین نتواند انجام دهد. اما اگر یکی از اتباع به دیگری نصیحت کند تاکاری برخلاف قوانین نتواند انجام دهد. اما اگر یکی از اتباع به دیگری نصیحت کند تاکاری برخلاف قوانین نتواند انجام دهد. اما اگر یکی از اتباع به دیگری نصیحت کند تاکاری برخلاف قوانین نتواند انجام دهد. اما اگر یکی از اتباع به دیگری نصیحت کند تاکاری برخلاف قوانین نتواند انجام دهد. اما اگر یکی از اتباع به دیگری نصیحت کند تاکاری برخلاف قوانین نتواند انجام دهد. اما اگر یکی از اتباع به دیگری نصیحت کند تاکاری برخلاف قوانین نتواند انجام دهد. اما اگر یکی از اتباع به دیگری نصیحت کند تاکاری برخلاف قوانین

اصرار و نهی چیست

اصرار و نهی، مشورتی است همراه با علائمی در مشورت دهنده حاکی از خواست و آرزوی شدید وی در اینکه نصیحتش پذیرفته شود؛ و یا به سخن کوتاه تر، [اصرار] مشورتی شدید و مؤکد است. زیراکسی که بر امری اصرار می ورزد، در مورد پیامدهای عملی که توصیه می کند مخاطب انجام دهد استدلال نمی کند و خودش را به اینکه استدلالش واقعاً منسجم و درست باشد، مقید نمی سازد؛ بلکه مخاطب مشورت خود را به عمل تحریض می کند. همچنانکه کسی که نهی می کند وی را از انجام آن عمل باز می دارد. بنابراین عاملین اصرار و نهی در کلمات خود، و در استنتاج دلایل خود، به امیال و خواهشهای عمومی و آرا و عقاید افراد توجه میکنند و از صناعات تشبیه، استعاره، تمثیل و دیگر ابزارهای بیان و خطابه برای ترغیب شنوندگان خود در خصوص اینکه پند و اندرزشان مفید فایده و مایهٔ افتخار و عدالت است، بهره میگیرند.

از آنچه گفته شد می توان استنباط کرد که اولاً اصرار و نهی معطوف به مصلحت کسی است که این گونه نصیحتی را عرضه می کند و نه آن کس که خواهان و مخاطب آن است؛ و این برخلاف وظیفهٔ مشاوران است؛ که (برطبق تعریف مشورت) می باید نه نفع خود بلکه نفع مخاطب خود را در نظر بگیرند. و این واقعیت که مشورت اصرارکننده یا نهی کننده معطوف به منفعت خودش است، از روی پافشاری طولانی و شدید وی و یا شکل مصنوعی عرضه آن به کفایت آشکار می شود؛ در حالی که وی مجبور به انجام چنین کاری نیست و چون چنین اصراری تنها از مواضع خود وی ناشی می شود پس اصولاً معطوف به منفعت خود اوست و تنها ممکن است به طور اتفاقی به نفع طرف مشورت باشد و یا اصلاً نباشد.

ثانیاً کاربرد شیوهٔ اصرار و نهی تنها در جایی که کسی خطاب به جمعی سخن بگوید، معمول است؛ زیرا وقتی سخن خطاب به یک تن باشد، مخاطب ممکن است سخن گوینده را قطع کند و استدلالات او را به شیوهای دقیق تر از آنچه در مورد جمع مخاطبان ممکن است، وارسی نماید؛ زیرا جمع مخاطبین بیش از آن زیادند که بتوانند با کسی که بی تمیز با همهٔ آنها به طور یکسان و همزمان سخن می گوید، وارد بحث و گفت و گوید.

ثالثاً کسانی که در اصل قرار است نظر مشورتی دهند اما به اصرار و نهی بپردازند، در واقع مشاوران بدی هستند و به اصطلاح به واسطهٔ منافع خود گمراه و تباه شدهاند. زیرا گرچه مشورتی که آنها عرضه می دارند ممکن است خوب و نیکو باشد؛ اما کسی که چنین مشورتی می دهد همانند آن قاضی ای است که به جای پاداش، حکم مجازات صادر کند. اما وقتی کسی قانوناً در مقام حکم و فرماندهی است، مانند پدر در خانواده و یا فرماندهٔ لشکر، اصرار و نهی او نه تنها قانونی است بلکه ضروری است و قابل ستایش نیز هست؛ ولی این گونه اصرارها و نهی ها دیگر نظر مشورتی نیستند بلکه حکم اند؛ و وقتی احکام برای انجام کار سخت و دشواری باشند، گاه ضرورت و گاه طبع بشر اقتضا می کند که در هنگام صدور از طریق کاربرد الفاظ تشویقی، تلطیف گردند و با لحن و شیوهٔ بیان مشورتی صادر شوند، نه به زبان تند و تیز فرماندهی.

مثالهایی دربارهٔ تفاوت میان حکم و مشورت را می توانیم در نوع کلماتی که برای بیان آنها در کتاب مقدس به کار رفته است، بیابیم: غیر از من خدایی را نپرستید؛ برای خودتان بت نسازید؛ نام خدا را بیهوده به زبان نیاورید؛ روز سبت را مقدس بدارید؛ به والدین خود احترام بگذارید؛ کسی را نکشید؛ دزدی نکنید؛ و غیره: این جملات حکم و فرماناند؛

زیرا دلیل ما برای اطاعت از آنها از ارادهٔ خداوند، سرور ما، استنتاج می شود و ما باید از او فرمانبرداری کنیم. اما عباراتی مانند: هر چه داری بفروش؛ به تهیدستان انفاق کن؛ و از من یپروی کن، سخنان مشورتی هستند زیرا دلیل ما برای انجام آنها، از منافع خودمان استنتاج می شود؛ و منفعت ما در آن است که به ذخایر و گنجهای بهشت برسیم. انجیل متی ۲۱:۲ عبارات زیر حکم و فرمان اند: وارد ده شوید و در آنجایک الاغ باکرهاش بسته می بینید، آنها را یاز کنید و بیش من بیاورید؛ زیرا دلیل آنها از ارادهٔ استاد استنتاج شده است. اما کلماتی نظیر این: توبه کن و بهنام عیسی غسل تعمید کن و به کلیسا بیبوند، نصیحت است؛ زیرا دلیل اینکه باید چنین کنیم، تأمین نفعی برای خداوند متعال نیست و خداوند به هر شکلی هم که ما عصبان کنیم، باز سرور ما خواهد بود؛ بلکه تأمین نفع خودمان است چون که ما هیچ وسيلة ديگري براي پرهيز از مجازاتي که بهخاطر گناهانمان منتظر ماست، نداريم.

همچنانکه تفاوت میان مشورت و حکم را از ماهیت مشورت استنتاج کردیم و گفتیم که باید در آن، منفعیت یا زیانی را که به واسطهٔ پیامدهای ضروری یا احتمالی عمل مورد تفاوت مشاورین خوب و بد مشورت متوجه طرف مشورت گردد، در نظر بگیریم؛ به همان شیوه می توانیم تفاوت میان مشاورین خوب و بد را استنتاج کنیم. چون تجربه صرفاً خاطرهٔ پیامدهای اعمال مشابهی است که در گذشته مشاهده شدهاند و مشورت نیز تنها سخنی است که از طریق آن، چنان تجربهای برای دیگران بازگو میشود؛ پس قوتها و ضعفهای مشورت با قوتها و ضعفهای فکری یکی و یکسان هستند؛ و از نظر شخص نمایندهٔ دولت، مشاورین او در حکم حافظه و خاطره و گفتوگوی ذهنی هستند و چنان کاری انجام میدهند. اما در کنار چنین شباهتی میان دولت و انسان طبیعی، یک تفاوت بسیار مهم وجود دارد؛ و آن اینکه انسان طبیعی تجربهٔ خود را از محسوسات طبیعی می گیرد که بدون آنکه از خود میل و احساس و نفعی داشته باشند، بر روی انسان اثر میگذارند؛ درحالی که کسانی که به شخصیت نمایندهٔ دولت نظرات مشورتی می دهند اغلب خود دارای غایات و اغراض و امیال خاص خویش هستند و هم اینها نظرات ایشان را همواره مشكوك و اغلب فاقد حسن نيت مي سازد. و بنابراين مي توانيم شرط اول مشاور خوب را در این قرار دهیم که: غایات و منافع او با غایات و منافع طرف مشورت ناسازگار نباشد.

ثانياً چون كار مشاور آن است كه وقتى امرى مورد مذاكره قرار گيرد، تبعات آن امر را چنان آشکار سازد که شخص طرف مشورت، آشکارا و واقعاً از آنها آگاه شود؛ پس وی باید نظر مشورتی خود را در چنان شکل و شیوهٔ بیانی پیشنهاد کند که حقیقت را به بارز ترین وجهی روشن سازد؛ یعنی با چنان استدلال منطقی محکمی و با چنان زبان درست و معناداری و به چنان اختصاری بیان کند که شواهد اجازه می دهند. و بنابراین استنباطهای سرسری و مبهم، (آنچنان که از امثال و حکم گرفته می شوند و یا مبتنی بر حجت کتابها هستند و در واقع استدلالی دربارهٔ خوب و بد امور نیستند بلکه قرائنی از

۲۵۰ لویاتان

امور واقع یا رأی و نظرند)، بیانات پیچیده، مغشوش و غامض، و نیز هرگونه کلام استعاری که منجر به تحریک احساسات گردد (زیرا چنین استدلالها و بیاناتی تنها برای فریفتن و یا منحرف ساختن شخص طرف مشورت به سوی اهدافی غیر از اهداف خودش مفیدند) همهٔ اینها با وظیفهٔ مشاوران مغایرت دارند.

ثالثاً چون مهارت در مشاورت ناشی از تجربه و مطالعهٔ بسیار است؛ و هیچکس قرار نیست در همهٔ اموری که علم به آنها برای ادارهٔ کشوری بزرگ لازم است، تجربه داشته باشد، پس هیچکس نمی تواند مشاور خوبی باشد جز در امری که نه تنها در آن بسیار تبحر داشته بلکه در آن باره نیز بسیار تأمل و تعمق کرده باشد. زیرا با توجه به آنکه وظيفة دولت حفظ صلح داخلي براي مردم و دفاع از آنها در مقابل حملة خارجي است، انجام چنین کاری نیازمند آگاهی بسیار از تمایلات آدمیان، حقوق حکومت، و ماهیت انصاف، قانون، عدالت و شأن و عزت است که بدون مطالعه بهدست نمی آید؛ و نیز مستلزم شناخت قوت، امکانات و موقعیتهای کشور خود و همسایگان؛ و نیز تمایلات و طرحها و نقشه های همهٔ ملت هایی است که ممکن است به هر نحوی به ایشان آسیب رسانند. و به این دانش و آگاهی نمی توان دست یافت، جز از طریق تجربهٔ بسیار. تجربهٔ چنان اموری نه تنها در کل بلکه در هر یک از اجزای آن نیازمند یک عمر مراقبت و مشاهدهٔ آدمی در طی سال ها و مستلزم چیزی بیش از مطالعهٔ معمولی است. شمّ لازم برای مشاوره، چنانکه پیش تر گفتیم (فصل ۸) در توانایی داوری و تمیز نهفته است. و تفاوت آدمیان از این لحاظ ناشی از تعلیم و تربیت متفاوتی است که یکی در رشته یا حرفهٔ خاصی به دست میآورد و دیگری در رشته و حرفهٔ دیگری. وقتی برای انجام هر امری قواعید میتقن و شبههنایذیری موجود باشد (مثل قواعد هندسه در مورد ماشینها و ساختمانها) همهٔ تجربهٔ دنیا هم نمی تواند به پای دانش کسی برسد که آن قواعد را آموخته و یا یافته است. و وقتی چنین قاعدهای در کار نباشد، آن کس که بیشترین تجربه را در آن امر خاص داشته باشد، دارای بیشترین توان داوری و قوهٔ تمیز در آن حوزه است و بهترین مشاور است.

رابعاً توانایی عرضهٔ نظرات مشورتی به دولت در امری که باکشور دیگری ارتباط دارد مستلزم آشنایی با اطلاعات و مکتوباتی است که از آن کشور در دست باشد؛ و نیز نیازمند آشنایی با سوابق پیمانها و هرگونه تعاملات دولتی میان آن دو است؛ و این کار تنها از دست کسی برمی آید که نماینده [حاکمیت دولت] وی را مناسب تشخیص دهد. و از اینرو می بینیم که کسانی که به امر مشاوره دعوت نمی شوند، نمی توانند نظر مشورتی خوبی در چنان مواردی داشته باشند و در آنها دخالت کنند.

پنجم اینکه به فرض وجود شماری از مشاورین، طرف مشورت بهتر است نظرات آنها را یکی یکی بشنود نه در جمع؛ به چند دلیل: یکی اینکه وقتی آرای آنها را جداجدا می شنوید، نظر مشورتی هر یک را به دست می آورید؛ اما در جمع بسیاری از آنها نظر

خود را با گفتن بلی با خیر و یا با تکاندادن دستها یا یاهای خود اعلام میکنند، درحالي كه دست و پايشان نه بهواسطهٔ حس خودشان بلكه بهواسطهٔ فصاحت و بلاغت دیگری و یا ترس از بیان آرای مغایر و ناخرسندکردن کسانی که سخن گفتهاند و یاکل اعضای انجمن، به حرکت در می آید؛ و یا اینکه ممکن است از ترس آنکه مبادا در مقایسه باکسانی که از رأی مغایری استقبال کردهاند، کم فهم تر به نظر برسند، چنان می کنند. ثانیاً در درون انجمنی از مشاوران، خواه ناخواه کسانی هستند که منافعشان مخالف با مصلحت عمومي است؛ و منافع، ايشان را احساساتي ميكند و احساسات، آنها را فصيح و بلیغ می سازد و فصاحت و بلاغت دیگران را نیز به سوی نظر آنها جلب میکند. زیرا شور و احساسات آدمیان، که جدا از هم معتدل اند، همچنانکه گرمای پارهچوب مشتعلی اندک است، وقتی جمع شوند همچون شعلههای بسیاری یکدیگر را فروزان تر میکنند (بهویژه وقتی از طریق نطق و خطابه به آتش یکدیگر بدمند و دامن بزنند) و سرانجام به بهانهٔ ييشنهاد نظرات مشورتي دولت را به آتش ميكشند. ثالثاً وقتى طرف مشورت نظرات مشاورین را جداجدا بشنود، می تواند (در صورت نیاز) میزان صدق یا احتمال درستی استدلالها و مبانی استدلالی نظرات مشاور را با مداخلهها و ایرادات مکرر وارسی کند؛ درحالی که این کار را نمی توان در جمع مشاوران انجام داد، زیرا در آنجا (در مورد هـر مسئلهٔ دشواری) آدمی بهواسطهٔ انواع سخنانی که دربارهٔ آن گفته می شود، سرانجام در خصوص ابنکه چه کاریابد بکند، بیشتر میهوت و متحبر می شود تا آگاه و مطلع. به علاوه نمی توان انجمن پرشماری برای مشورت فراهم آورد که در آن افراد بلندیروازی نباشند که بخواهند خود را سخندان و دانشور در حوزهٔ سیاست قلمداد کنند؛ و چنین کسانی نظرات مشورتی خود را نه با توجه به موضوع مورد بحث بلکه برای جلب نظر تأییدآمیز دیگران در مورد خطابه های درهم و برهم خود بیان می کنند، خطابه هایی که از رشته های رنگارنگ مختلف و تکهیارههای آرای نویسندگان فراهم آمده است؛ و این کار دستکم بی ربط و زاید است و وقت مذاکره و مشاورهٔ جدی را میگیرد و می توان با مشورت پنهانی وجداگانه با مشاورین به سهولت از آن پرهیز کرد. چهارم اینکه در مذاکراتی که می باید محرمانه باشد (و از این نوع در امور عمومی بسیار پیش می آید) مشورت با تعداد بسیاری بهویژه در جمع خطرناک است؛ و بنابراین مجامع بزرگ باید چنین اموری را بهشمار کمتری و به چنان کسانی واگذار کنند که بیشترین تبحر را دارند و به رازداری ایشان اعتماد بسيار وجود دارد.

در خاتمه، [باید پرسید]کیست که مشورت با جمع کثیری از مشاورین را آنقدر تأیید کند که در اموری مثل از دواج فرزندان، فروش اراضی، ادارهٔ امور خانواده و تمشیت املاک و اموال خصوصی خود حاضر یا مایل باشد تا نظرات آن جمع را بشنود، به خصوص اگر در بین ایشان کسانی باشند که خیرخواه او نباشند؟ کسی که امور خود را به کمک مشاورین متعدد و دوراندیشی انجام میدهد و با هر یک از آنها به طور جداگانه در جایگاه طبیعی خودش مشورت می کند، بهترین کار را می کند؛ مانند کسی که در بازی تنیس پشتیبانان توانایی به کار می برد و آنها را در جایگاههای درست خودشان قرار می دهد. در درجهٔ دوم کسی بهترین کار را می کند که تنها بر رأی و نظر خودش تکیه کند؛ مانند بازیگری که هیچ پشتیبانی ندارد. اما بدترین حال از آن کسی است که در امور خود در داخل شورای بستهای به این سو و آن سو کشیده شود و آن شورا نتواند جز از طریق دستیابی به اکثریت آرای موافق حرکتی انجام دهد و اجرای چنین آرایی هم معمولاً (بهدلیل حسد یا نفع طلبی افراد) از جانب بخش مخالف به تعویق افکنده می شود؛ چنین کسی مانند آن بازیگری است که گرچه بهوسیلهٔ بازیگران خوب بهسوی توپ برده می شود لیکن در درون چرخ خاککشی یا چارچوبهٔ دیگری قرار دارد که خودش سنگین است و بهعلاوه بهواسطهٔ نظرات و مساعی ناهماهنگ کسانی که آن را می رانند، سرعتش کم می شود؛ و هر چه تعداد کسانی که بر آن چرخ دستی بگذارند بیشتر شود باز هم سرعت آن کمتر می شود، به ویژه اگر یکی یا چند تن در میان ایشان باشند که بخواهند از شر او خلاص شوند. وگرچه درست است که چندین چشم بیش از یک چشم می بینند، لیکن این گفته در مورد شمار بسیار مشاورین درست نیست، مگر تنها در صورتی که تصمیم نهایی با یک تن باشد. وگرنه از آنجا که چشمان بسیار چیز واحدی را از جهات مختلفی می بینند و می توانند در عین حال به منافع خصوصی خود به طور زیرچشمی و پنهانی بنگرند، آنان که نمی خواهند هدف خود را از دست دهند، گرچه با دو چشم به پیرامون خود مینگرند، ليكن همواره تنها با يك چشم نشانه ميروند؛ و بنابراين هيچ دولت مردمسالار بزرگي هیچگاه پا برجا نماند مگر به واسطهٔ دشمنی خارجی که به آنها وحدت بخشید، یا بهواسطهٔ اعتبار و شأن مردی بزرگ و برجسته در بین ایشان، یا بهواسطهٔ نظرهای مشورتی گروهی اندک و یا به واسطهٔ ترس متقابل جناحهای هم زور. وگرنه چنان دولتی با وجود مذاکرات آشکار در مجالس پابرجا نمی ماند. و اما در مورد دولت های بسیار کوچک، چه مردمسالار و چه سلطنتی، هیچ عقل و درایت انسانی نیست که بتواند آنها را در مقابل رشکورزیهای همسایگان نیرومندشان پابرجا نگه دارد.

> فصل بیست و ششم در باب قوانین مدنی

منظور من از قوانین مدنی قوانینی هستند که آدمیان ملزم به رعایت آنها میباشند نه به قانون مدنی چیست این دلیل که اتباع این یا آن دولت خاصاند بلکه به این دلیل که اصلاً اتباع دولتاند. زیرا علم به قوانین خاص مربوط به کسانی است که به مطالعهٔ قوانین کشورهای مختلف خودشان می پردازند، اما علم به قوانین مدنی به طور کلی به همگان مربوط می شود. قانون قدیم روم قانون مدنی آنها نامیده می شد و لفظ civital (مدنی) از واژهٔ civitas گرفته شده بود که به معنای کشور بود؛ و کشورهایی که تحت سلطهٔ امپراتوری روم و تابع آن قوانین بوده اند، هنوز هم بخشی از آن را به دلخواه خود حفظ کرده اند و به منظور تفکیک آن از دیگر حقوق کشوری خود، آن را حقوق مدنی می نامند. اما این قوانین در اینجا مورد بحث ما نیست؛ زیرا هدف ما نه توضیح ماهیت قوانین در این یا آن کشور بلکه ماهیت قانون به طور کلی است، چنانکه افلاطون، ارسطو، سیسرون و بسیاری دیگر بدان پرداخته اند، بدون آنکه مطالعه در قوانین را پیشه خود ساخته با شند.

و نخست آشکار است که قانون بهطور کلی نظر مشورتی نیست بلکه حکم و فرمان است؛ اما نه حکم هر کسی به کس دیگر، بلکه تنها آن کس که حکمش خطاب به کسی است که پیشاپیش ملزم به اطاعت از وی شده باشد. و در مورد قانون مدنی تنها عنوان شخص حاکم: Persona civitatis یعنی شخصیت نمایندهٔ دولت به آن افزوده می شود.

بعد از ملاحظات بالا قانون مدنی را بدین شیوه تعریف میکنیم: قانون مدنی برای همهٔ اتباع قواعدی است که دولت به آنها شفاها یاکتباً و یا از طریق نشانهٔ ارادی مکفی دیگری برای پیروی ابلاغ کرده باشد تا از آن برای تشخیص صواب و خطا یعنی اینکه چه چیزی مغایر با آن قواعد است و چه چیزی نیست، استفاده کنند.

در این تعریف هیچ نکتهای نیست که در بادی نظر بدیهی ننماید. زیرا همگان درمییابند که برخی از قوانین خطاب به همهٔ اتباع بهطور عاماند؛ و برخی خطاب به ولایات خاص، یا حرفههای خاص و یا افراد خاصی هستند؛ و بنابراین تنها برای همهٔ کسانی که حکم معطوف به آنهاست، قانوناند و نه برای غیر از آنها. همچنین [آشکار است که] قوانین قواعدی برای تشخیص حق و ناحقاند؛ هر چیز که ناحق شناخته شود، مغایر با برخی قوانین است. به همینسان آشکار است که هیچکس جز دولت نمی تواند قانون بگذارد، زیرا ما تنها نسبت به دولت مطیع و فرمانبرداریم: و نیز احکام و قوانین می باید با علائم مقتضی اعلام شوند، زیرا در غیر آن صورت اتباع نمیدانند چگونه از آنها پیروی کنند. و بنابراین هر آنچه به حکم استنتاج ضروری از این تعریف منطقاً برآید، می باید به عنوان

حاكم قانونگذار است

۱. قانونگذار در همهٔ دولت ها صرفاً شخص حاکم است خواه وی یک تن باشد، چنانکه در نظام پادشاهی است و یا مجمعی از کسان چنانکه که در حکومت مردم سالار و اشرافی است. زیرا قانونگذار کسی است که قانون را وضع میکند؛ و دولت تنها رعایت قواعدی را تجویز میکند یا بدان حکم مینماید که ما قانون مینامیم: بنابراین دولت، قانونگذار است. اما دولت شخص نیست و نمی تواند خود کاری انجام دهد مگر به واسطهٔ نماینده اش (یعنی شخص حاکم) و بنابراین شخص حاکم، تنها قانونگذار است. به همین دلیل هیچکس جز حاکم نمی تواند قانونی را فسخ کند زیرا قانون تنها با قانونی دیگر فسخ میشود که اجرای قانون اول را ممنوع میسازد.

۲. حاکم یک کشور چه مجمعی باشد و چه شخص واحد، تابع قوانین مدنی نیست. نه تابع قانون مدنی زیرا چون وی قدرت وضع و فسخ قوانین را دارد، میتواند وقتی خودش بخواهد، با فسخ قوانین مزاحم و وضع قانون تازه، خودش را از انقیاد به قانون رها سازد؛ پس در نتیجه وی پیشاپیش رها و آزاد بوده است. زیرا آن کس آزاد است که بتواند وقتی بخواهد، آزاد باشد؛ بهعلاوه هیچکس ممکن نیست ملزم و مقیّد بهخودش باشد، زیرا آن کس که بتواند [کسی یا خودش را] ملزم و مقید سازد، میتواند [آن کس یا خودش را] رها سازد؛ و بنابراین

۶. قانون طبیعی و قانون مدنی متضمن یکدیگر و دارای حدود یکسان اند. زیرا قوانین قانون طبیعی و قانون مدنی طبیعی، که عبار تند از انصاف و عدالت و قدرشناسی و دیگر فضایل اخلاقیِ مبتنی بر آنها
که در وضع طبیعی رایج اند (چنانکه در پایان فصل پانزدهم گفتیم)، به معنی درست کلمه
قانون نیستند، بلکه اموری هستند که آدمیان را به صلح و فرمانبرداری متمایل می سازند.
تنها وقتی دولتی تأسیس شود، آنها عملاً به قوانین تبدیل می شوند و نه پیش از آن؛ زیرا
می اشند؛ چون قدرت حاکم آدمیان را به تبعیت از آنها مازم می دارد. در شرایط وجود
می باشند؛ چون قدرت حاکم آدمیان را به تبعیت از آنها مازم می دارد. در شرایط وجود
می باشند؛ چون قدرت حاکم آدمیان را به تبعیت از آنها مازم می دارد. در شرایط وجود
چیست و نیز الزام آور ساختن آنها، نیازمند احکام و اوامر قدرت حاکمه و مقرر داشتن
مجازات ها برای کسانی است که چنان احکامی را نقض کنند؛ و این احکام و اوامر بنابراین
می از آن زیرا
می از آن از قانون مدنی می از آنها میزم می دارد. در شرایط وجود
می بیش از آن از را اختن آنها، نیازمند احکام و اوامر قدرت حاکمه و مقرر داشتن
می جینی از قانون مدنی هستند. پس قانون طبیعی در همهٔ کشورهای جهان جزئی از قانون
می جزئی از قانون مدنی هستند. پس قانون طبیعی در همهٔ کشورهای جهان جزئی از قانون

به عهد و پیمان و ادای حق کسان، حکم قانون طبیعی است. اما هر یک از اتباع در دولت عهد بسته است که از قانون مدنی اطاعت کند (و یا اتباع با یکدیگر عهد و پیمان می بندند، مثل وقتى كه گردهم مى أيند تا نمايندهٔ خود را معين كنند و يا اينكه تك تك با نمايندهٔ خود عهد می بندند که در سایهٔ شمشیر حاکم به منظور تأمین جان خود از وی فرمانبرداری کنند) و بنابراین فرمانبرداری از قانون مدنی جزئی از اطاعت از قانون طبيعي است. قانون مدنى و قانون طبيعي انواع مختلفي از قانون نيستند، بلكه اجزاي متفاوت یک قانوناند؛ از این قانون آن جزء که مکتوب و مدوّن باشد، مدنی خوانده مي شود وجزء نامكتوب، طبيعي. اما حق طبيعي يعني آزادي طبيعي آدمي ممكن است بهوسیلهٔ قانون مدنی کاهش یابد و محدود شود: غایت وضع قوانین چیزی جـز ایـجاد چنین محدودیتی نیست؛ و بدون آن هیچگونه صلحی ممکن نمی شود. و قانون در جهان تنها به این منظور وضع شده است که آزادی طبیعی اشخاص خصوصی را بهشیوهای محدود سازد که نتوانند به یکدیگر آزار رسانند بلکه در مقابل دشمن مشترک به یکدیگر مساعدت کنند و به هم بیپوندند.

۵. اگر حاکم کشوری، قومی را به انقیاد خود درآورد که تحت حکومت قانون مکتوب. قوانین محلی نه به حکم دیگری می زیستهاند، و سیس خود براساس همان قوانینی بر آنها حکومت کند که پیش تر رسوم و آداب بلکه به حکم تحت حکومت آن بودهاند؛ با این همه این قوانین باز هم قوانین مدنی حاکم فاتحاند و نه قوانین دولت مغلوب. زیرا قانونگذار کسی نیست که با جواز و اقتدار او قوانین در آغاز وضع شده باشند بلکه کسی است که بهموجب اجازه و اختیار وی قوانین هم اینک بهعنوان قانون تداوم یابند. و بنابراین هر جاکه چندین استان و ولایت تحت سلطهٔ دولتی باشند و در آن ولايتها قوانين مختلفي حاكم باشدكه معمولاً آداب و رسوم آن ولايات خوانده میشوند؛ نباید گمان کنیم که چنین رسومی قوت خود را صرفاً مرهون سابقه و طول زمان هستند؛ بلکه اینها قوانینی هستند که در دوران قدیم نوشته شده و یا بهعنوان قوانين و مصوبات حكام آن ولايات شناخته مي شدند؛ و اينك نيز نه به حكم قدمت و زمان بلکه به حکم حکام فعلی خود، قانون بهشمار می روند. اما اگر قانون نامدونی در همهٔ ولایات کشوری عموماً مورد اتّباع و رعایت باشد و هیچ پرسشی از فایدهٔ آن بهمیان نیاید، در آن صورت آن قانون چیزی جز قانون طبیعی نیست که برای کل انسانیت به یکسان الزام آور است.

۶. پس با توجه به اینکه قوت و اعتبار همهٔ قوانین چه مکتوب و چه نامکتوب ناشی از ارادهٔ دولت یعنی ناشی از ارادهٔ نمایندهٔ آن [یعنی حاکم] است؛ و در حکومت سلطنتی حاکم شخص واحدی است اما در حکومتهای دیگر مجمع حاکمه صاحب حاکمیت است؛ پس آدمی دچار تعجب می شود که چنان عقایدی که در کتب حقوقدانان برجستهٔ بسیاری از کشورها یافت می شود و به موجب آنها مستقیماً و یا در نتیجه گیری بحث،

برخي عقايد احمقانة قانوندانان دربارة وضع قوانين

حكّام وضع مىشوند

در باب دولت ۲۵۷

قدرت قانونگذاری متکی بر نظر افراد خصوصی یا قضات تابع [حاکم] تلقی می شود، از کجا سرچشمه می گیرد. به عنوان نمونه گفته می شود: حقوق و قوانین عرفی هیچ منشا اقتداری جز دادگاه ها ندارند؛ و این گفته تنها وقتی درست است که محکمه دارای قدرت حاکمه باشد و تنها به صلاحدید خودش تشکیل و یا منحل شود. زیرا اگر هر کس دیگری حق انحلال آن را داشته باشد، حق اعمال قدرت و نظارت بر آن را نیز دارد و در نتیجه می تواند بر اختیارات آن نظارت و سلطه داشته باشد. و اگر چنین حقی در کار نباشد در آن صورت اختیاردار قوانین نه محکمه بلکه احاکم در هیئت محکمه» است. و وقتی محکمه صاحب حاکمیت باشد اگر هم به هر منظوری شمار بسیاری از عقلا را از ایالات تابعه فراهم آورد، با این حال هیچکس باور نخواهد کرد که چنان مجمعی بدان وسیله قدرت قانونگذاری را به دست آورده باشد. همچنین دولت دارای دو بازو است: یکی قدرت بگوییم که وقتی قدرت در دست همگان پراکنده باشد، باز هم دولتی درکار است، در آن را و دیگری عدالت؛ اولی در دست آورده باشد. همچنین دولت دارای دو بازو است: یکی قدرت بگوییم که وقتی قدرت در دست همگان پراکنده باشد، باز هم دولتی درکار است، در آن حال

۲. در این باره همهٔ حقوقدانان ما متفقالقولاند که قانون هیچگاه نمی تواند خلاف عقل باشد و نیز قانون را باید نه در الفاظ (یعنی شکل ترکیب و بیان آن) بلکه در آنچه منطبق با نیت قانونگذار است، دریافت. و این گفته درست است؛ اما پرسش این است که عقل چه کسی به عنوان معادل قانون تلقی خواهد شد؛ منظور هرگونه عـقل خـصوصی نیست، زیرا در آن صورت به همان میزان در قوانین تضاد و تعارض پیدا می شد که اینک در بین مکاتب تعارض وجود دارد؛ همچنین منظور از عقل (چنانکه جناب ادوارد کوک مى گويد) تكميل و پيشبرد عقل بهشيوه مكتسب از طريق مطالعة و تفحص و مشاهده و تجربة طولانی نیست (هر چند عقل خود او چنان است). زیرا ممکن است که مطالعهٔ طولانی نظرات باطلي را تقويت و تحكيم كند؛ و وقتى آدميان عقايد خود را بر مباني نادرست بنا کنند، هر چه بیشتر بسازند، خرابی بیشتر منیب شان می شود؛ و کسانی که به اندازهٔ هم وبا مراقبت و دقت یکسان در امور مطالعه و مشاهده میکنند، استدلالها و نتیجه گیری هایشان متفاوت است و باید همچنین باشد؛ پس آنچه قانون را وضع میکند نه اندیشهٔ قضایی یا دانش و درایت قضات تابع [حاکم] بلکه عقل همین انسان مصنوعی [يعنى] دولت و حكم و فرمان اوست؛ و چون دولت، در هيئت نمايندهٔ خود تنها شخص واحدی است، پُس هیچگونه تعارضی به سهولت در قوانین پیدا نمی شود؛ و وقتی هم پیدا شود همان عقل/[حاكم] ميتواند از طريق تعبير و تفسير يا تغيير [قانون] آن تعارض را رفع کند. در همهٔ دادگاهها، حاکم (یعنی شخص نمایندهٔ دولت) قاضی است؛ قضات مادون می باید بر عقلی که حاکم را به وضع چنان قوانینی رهنمون شده احترام بگذارند و احکامی که صادر می کنند منطبق با آن باشد؛ در آن صورت چنان احکامی، احکام خود

جناب ادوارد کوک از لیتلتون کتاب ۲ فصل ۶، ۹۷ ب حاكم خواهند بود؛ وكرنه از أن قضات مادون بوده و ناعادلانهاند.

۸. از این گفته که قانون حکم است و حکم نیز عبارت است از اعلام و بیان ارادهٔ کسی که شفاهاً یا کتباً و یا با هر علامت مکفی دیگری حکمی صادر میکند؛ چنین استنباط می توان کرد که حکم دولت تنها برای کسانی قانون است که وسیلهٔ کسب علم و اطلاع از آن را داشته باشند. بلها، کودکان و دیوانگان را قانونی نیست همچنانکه جانوران وحشی تابع قانون نیستند؛ و نیز نمی توان عنوان عادل یا غیرعادل را در مورد ایشان به کار برد؛ زیرا آنها هیچگاه قدرت بستن عهد و پیمان یا فهم تبعات آن را نداشتهاند؛ و در نتیجه هیچگاه خود را ملتزم و متعهد به تأیید و تجویز اعمال هیچ حاکمی نساختهاند، آنچنانکه کسانی که به تأسیس دولت برای خود می پردازند، می سازند. و به همان سان که کسانی که از علم و اطلاع نسبت به قوانین به حکم طبیعت و یا به حکم حوادث محروم گشتهاند، اگر قانون را به طور کلی رعایت نکنند معذورند؛ هر کس نیز که به واسطهٔ عارضهای که ناشی از قصور خودش نباشد از وسایل کسب علم و اطلاع نسبت به قانون خاصی محروم شده باشد، و در نتیجه قانون را رعایت نکند، معذور است؛ و یا به سخن درست تر، قانون برای چنان کسانی قانون نیست. پس لازم است در اینجا دلایل و علائم کافی برای اطلاع و علم نسبت به قانون یعنی نسبت به ارادهٔ حاکم را چه در یادشاهی ها و چه در دیگر اشکال حكومت، ملاحظه كنيم.

همهٔ قوانین نامکتوب قوانین

قانونی که وضع شود ولی

نامعلوم باشد قانون نيست

و نخست اینکه قانونی که برای همهٔ اتباع بدون استثنا الزامآور باشد و مکتوب و مدون طبیعی <sup>هستند</sup> نباشد و یا بهشیوهٔ دیگری در مکانهایی که ممکن است به علم و اطلاع افراد رسد، انتشار نیافته باشد، همان قانون طبیعی است. زیرا هر آنچه آدمیان براساس عقل خودشان و نه بنابه گفته دیگران، بهعنوان قانون بشناسند، می باید برای عقل همگان قابل قبول باشد؛ و هیچ قانونی نمی تواند چنین باشد، مگر قانون طبیعی. پس قوانین طبیعی نیازی به انتشار واعلام ندارند و در این جمله که مورد تأیید همه جهانیان است خلاصه می شوند: کاری را که اگر دیگری در حق تو انجام دهد، ناپسند و نامعقول خواهی شمرد در حق دیگری انجام مده.

ثانياً قانوني كه تنها براي برخي از كسان يا شخص خاصي الزام آور باشد و مكتوب نباشد و یا شفاهاً اعلام نگشته باشد، آن قانون نیز قانون طبیعی است؛ و بهوسیلهٔ همان علائم و نشانههایی شناخته میشود که اتباع مشمول آن قانون را از دیگر اتباع متمایز میسازد. زیرا هر قانونی که نوشته نشده و یا بهشیوهٔ دیگری از جانب واضع آن انـتشار نیافته باشد، به هیچ طریقی قابل شناسایی نیست مگر به واسطهٔ عقل کسی که باید از آن اطاعت کند؛ و بنابراین چنین قانونی نیز مدنی نیست بلکه طبیعی است. برای مثال اگر شخص حاکم، کارگزاری عمومی را به خدمت درآورد بدون آنکه دستورهای کتبی دربارهٔ وظایف وی صادر کند، آن کارگزار موظّف است احکام عقل را به عنوان دستور عمل خود قرار دهد؛ همچنانکه وقتی حاکم کسی را قاضی میکند، قاضی باید توجه داشته باشد که حکمش با عقل شخص حاکم منطبق باشد و چون عقل حاکم همواره بهعنوان ملاک انصاف و عدالت ادراک می شود، پس قاضی به حکم قانون طبیعی ملزم به رعایت آن است. و یا اگر سفیری را به کار بگمارد، آن سفیر باید (در همهٔ اموری که در احکام کتبی مندرج نیست) آنچه را که به حکم عقل بیش از هر چیز تأمینکنندهٔ منافع شخص حاکم است، به عنوان دستور عمل خود قرار دهد؛ و این گفته در مورد همهٔ کارگزاران حاکمیت چه عمومی و چه خصوصی صادق است. همهٔ راهنمایی های عقل طبیعی به این معنا را می توان در ذیل عنوان صداقت و وفاداری خلاصه کرد، که شاخهای از عدالت طبیعی است.

قانون طبیعی جزء ذاتی همهٔ قوانین دیگری است که میباید شفاهاً یا کتباً و یا بهشيوهٔ ديگري به اطلاع همهٔ كساني رسانده شود كه ملزم به اطاعت از آنها هستند، و چنین قوانینی ناشی از اقتدار حاکم تلقی می شوند. زیرا ارادهٔ شخص دیگری را نمی توان فهميد مگر از طريق سخنان يا اعمال او و يا حدس و گماني که از فعاليّت و اهداف وي به ذهن رسد؛ و فرض بر این است که فعالیت و اهداف شخص نمایندهٔ دولت همواره منطبق با عدالت و عقل باشد. و در دوران باستان، پیش از رواج عمومی کتابت، قوانین اغلب در قالب اشعار درج می شد تا مردم عوام که از خواندن و قرائت اشعار لذت می برند با سهولت بیشتری آنها را بهخاطر بسیارند. و به همین دلیل سلیمان کسی را میگوید که ده فرمان را بر روی ده انگشت دست خود ببندد. و موسی در مورد قانونی که بههنگام تجدید عهد و میثاق برای مردم اسرائیل میآورد، به ایشان دستور میدهد که آن را به فرزندان كتاب امثال سليمان ٧:٣ سفر تثنيه 11:19 خودشان بیاموزند و از آن هم در خانه و هم در طی راه سخن بگویند و هـم در هـنگام بهخواب رفتن و هم در وقت برخاستن از خواب یاد کنند و نیز آنها را بر روی ستونها و سفر تثنيه ٣١:١٢ درهای خانههایشان بنویسند و مردمان را از مرد و زن و کودک فراهم آورند تا به قرائت آن قوانین گوش فرا دهند.

کافی نیست قانون تنها مکتوب و منتشر شده باشد؛ بلکه همچنین میباید علّائم وقتی قانونگذار معلوم نباشد آشکاری در این خصوص موجود باشد که آن قانون از ارادهٔ شخص حاکم ناشی شده است. زیرا ممکن است افراد خصوصی وقتی واقعاً و یا به نظر خودشان قدرت کافی برای تأمین خواستها و نقشههای نادرست خود داشته باشند و آن نقشهها را به منظور دستیابی به غایات بلند پروازانهٔ خویش پیش ببرند، بدون نظر قدرت قانونگذار و یا برخلاف آن چیزهایی را به عنوان قانون منتشر کنند که دلخواه خودشان باشد. پس نه تنها اعلام و انتشار قانون، بلکه همچنین وجود علائم و امارات کافی در خصوص واضع آن و اقتدار وی لازم است. واضع قانون یا قانونگذار میباید در هر دولتی معلوم باشد، زیرا وی همان می باید در نزد همگان به اندازهٔ کافی شناخته شده باشد. وگرچه ممکن است جهل و آسوده خيالي آدميان أنقدر باشد كه اغلب آنها وقتى خاطرة نخستين اقدام در تأسيس دولت شان کمرنگ شود، دیگر فراموش کنند که چه کسی از ایشان در مقابل دشمنان شان دفاع می کرده و از کار و کوشش آنها حمایت می نموده و از ایشان رفع ظلم می کرده است؛ با این همه هر کس که در این باره تأمّل کند، نمی تواند این واقعیت را زیر سؤال ببرد؛ پس جهل دربارهٔ اینکه حاکمیت در دست کیست، نمی تواند دستاویز هیچ عذر و بهانهای شود. و یکی از احکام عقل طبیعی و در نتیجه یکی از قوانین طبیعی روشن و آشکار این است که هیچکس نباید به تضعیف قدرتی بپردازد که خود خواستار حمایت آن از خویش بوده و یا بهخواستهٔ خود از حمایت آن در مقابل دیگران برخوردار شده است. بنابراین هیچکس نمی تواند جز با قصور خودش (قطعنظر از اینکه بدخواهان چه بگویند) دربارهٔ حاکم دچار جهل و شک شود. مشکل در یافتن شواهد اقتداری است که از وی ریشه می گیرد؛ و رفع این مشکل بستگی به کسب شناسایی نسبت به ضابطین عمومی، تفاوت میان تشخیص مشاوران عمومی، کارگزاران عمومی و نشان های عمومی دارد؛ و همهٔ قوانین بهواسطهٔ <sup>و تشریع</sup> همینها تشخیص داده می شوند و منظور از تشخیص، تجویز و تشریع نیست زیرا تشخيص صرفاً گواهي و ثبت و ضبط است؛ نه اقتدار و مشروعيت قانون که تنها از حکم حاکم ناشی می شود.

ح قانون به تشخیص قاضی مادون <sub>م</sub>

بنابراین اگر بپرسند براساس قانون طبیعی، یعنی براساس عدالت و انصاف کلی، ظلم و ستم چیست، حکم قاضی که بهموجب تفویض اختیار [از جانب حاکم] صلاحیت رسیدگی به اینگونه موارد را دارد، برای تشخیص قانون طبیعی در آن مورد خاص کافی است. زیرا گرچه نظر کسی که در حقوق تبحر دارد برای پرهیز از اختلاف و نزاع مفید است، لیکن آن نظر صرفاً مشورتی است؛ یعنی تنها قاضی باید پس از استماع دعوا و نزاع قانون را برای افراد مشخص سازد.

> تشخیص قانون با رجوع به مجموعهٔ قوانین

اما وقتی سؤال دربارهٔ معنای ظلم یا جرم براساس قانون مکتوب باشد؛ هر کس می تواند (اگر بخواهد) از طریق مراجعهٔ خودش یا دیگران به مجموعهٔ قوانین، پیش از ایراد چنان ظلمی یا ارتکاب چنان جرمی در این باره به کفایت کسب اطلاع کند که آیا کار او ظلم و یا جرم است یا نه. و آن کس باید هم، چنان کند زیرا وقتی کسی شک دارد که آیا عملی که می خواهد انجام دهد درست است یا نه و اگر مطلع باشد و آن کار را انجام دهد، عملش غیرقانونی است. به همین شیوه اگر کسی تصور کند که در قضیهای که براساس قانون مکتوب رسیدگی می شود، مورد ظلم قرار گرفته و در عین حال بتواند خودش یا از طریق دیگران آن قانون را مطالعه کند؛ اگر پیش از مراجعه به قانون شکایت کند، کار نادرستی انجام می دهد و بیش از آنچه به احقاق حق خود نظر داشته باشد به ایذای دیگران متمایل بوده است. در باب دولت ۲۶۱

اگر مسئله در باب اطاعت و فرمانبرداری از کارگزاران عمومی باشد؛ مشاهدهٔ حکم تشخيص قوانين با رجوع به احکام مکتوب و مهر و نشان تفویض اختیار به او که دارای مهر عمومی باشد و شنیدن آن حکم وقتی قرائت شود و یا عمومى داشتن وسایلی برای کسب اطلاع از آن برای هر کسی که بخواهد، طریقهای مکفی برای تشخيص اختيارات اوست. زيرا هر كس مي بايد حداكثر مساعى خود را بهعمل آورد و خویشتن را از قوانین مکتوبی که ممکن است به اعمال آیندهٔ او ارتباط پیداکند، مطلع سازد.

یس از آنکه قانونگذار شناخته شود و قوانین نیز یا از طریق کتابت و یا در پرتو تفسیر قانون در دست قدرت حاكمه است طبیعت به کفایت معلوم گردند، باز هم وجود شرط بسیار مهم دیگری لازم است تا آنها را الزامآور سازد. زیرا ماهیت قانون نه در الفاظ بلکه در نیت و معنای آن یعنی در تعبیر درست قانون (یعنی معنای مورد نظر قانونگذار) نهفته است؛ و بنابراین تفسیر و تعبیر همهٔ قوانین بستگی به قدرت حاکمه دارد؛ و مفسران تنها کسانی خواهند بود که شخص حاكم منصوب خواهد كرد (و اتباع تنها از حاكم اطاعت مىكنند). در غير اين صورت ممکن است مفسری با زبردستی و مهارت خود، قانون را دارای معنایی تعبیر کند که مغایر با معنای مورد نظر حاکم باشد؛ بدین وسیله چنان مفسری خود را به جای قانونگذار میگذارد. همهٔ قوانین چه مکتوب و چه غیرمکتوب نیازمند تفسیرند. قانون طبیعی نامکتوب

همهٔ قوانین به تفسیر نیاز

دارند

گرچه ممکن است برای افراد بیغرض و خالی از شور و شهوتی که از عقل طبیعی خویش استفاده کنند، ساده باشد و بنابراین بهدست ناقضین خود بهانهای ندهد، اما با توجه به ندرت و یا حتی فقدان چنان کسانی که در برخی از موارد دستخوش خودخواهی و اسپر هواهای نفسانی نشوند، قانون طبیعی امروزه از همهٔ قوانین دیگر ابهامآمیز تر شده است و در نتیجه بیش از همهٔ قوانین به مفسرین توانا نیاز دارد. قوانین مکتوب اگر مختصر باشند، بهواسطهٔ معانی مختلف یکی دو لفظ به سهولت سوءتعبیر می شوند؛ اگر طولانی باشند نیز بهواسطهٔ معانی مختلف شمار بسیاری از الفاظ، ابهامآمیزتر میگردند؛ تا آنجا که هیچ قانون مکتوبی را که در قالب کلمات معدود و یا متعددی عرضه شود، نمی توان بهدرستی فهمید مگر اینکه علتهای غایی یعنی علتهایی را که قانون برای آن وضع شده است دریابیم؛ و علم به چنین علتهایی از آن قانونگذار است. بنابراین برای قانونگذار هیچ گرمای در قانون نیست که گشودنی نباشد زیرا یا می تواند سرنخها را پیدا کند و گره را بگشاید و یا اینکه (چنانکه اسکندر با شمشیر خود در مورد گرهٔ گوردیوس کرد ( ) باکاربرد قدرت قانونگذاری سرنخهایی راکه می خواهد بسازد؛ و این کاری است که هیچ مفسر دیگری نمی تواند انجام دهد.

۱. گرهٔ کوری که گوردیوس بسته بود و اسکندر نتوانست آن را بگشاید، پس آن را با شمشیر خود دونیم كرد..م.

تفسیر معتبر قانون تفسیر نویسندگان نیست

در تفسیر قوانین طبیعی در درون دولتها، به کتابهای فلسفه اخلاق نیازی نیست. حجیّت نظر نویسندگان بدون حجیت و اقتدار دولت، عقاید ایشان را هر قدر هم که درست باشند، به قانون تبدیل نمیکند. آنچه من در این رساله دربارهٔ فضایل اخلاقی و ضرورت آنها برای تأمین و حفظ صلح نوشتهام، هر چند حقیقتی مبرهن باشد، صرفاً به این دلیل قانون محسوب نمیشود بلکه به آن دلیل قانون به شمار میآید که در همهٔ دولتهای جهان، جزئی از قانون مدنی است؛ زیرا آن مطلب گرچه طبیعتاً معقول باشد، لیکن تنها به حکم قدرت حاکم قانون میشود؛ در غیر این صورت توصیف قوانین طبیعی به عنوان قوانین نامکتوب اشتباه بزرگی میبود، زیرا از این گونه مطالب مجلدات بسیاری منتشر میشود که بین آنها و در درون آنها بسیار تعارض وجود دارد.

تفسیر قانون طبیعی هم به معنی صدور حکم از جانب قاضی منصوب حاکم، یعنی استماع و صدور حکم در مورد آن دسته از دعاوی است که مبتنی بر آن قانون باشند و هم به معنی اعمال آن قانون در هر مورد خاص است. زیرا در عمل قضاوت، تنها کاری که قاضی می کند این است که ببیند آیا خواسته طرف دعوا هماهنگ با عقل و انصاف طبیعی هست یا نه؛ و حکمی که وی صادر می کند بنابراین همان تفسیر قانون طبیعی است؛ و این تفسیر معتبر است نه به این دلیل که حکم شخص قاضی است بلکه به این دلیل که وی آن را براساس جواز و اقتدار شخص حاکم صادر می کند و به همین دلیل آن حکم، حکمِ حاکم نیز هست؛ و این حکم برای طرفین دعوا در آن زمان قانون محسوب می شود.

اما از آنجا که همهٔ قضات چه تابع و چه حاکم ممکن است در قضاوت خود اشتباه کنند، پس اگر بعداً در قضیهٔ مشابه دیگری صدور حکم مغایری را بیشتر با عدالت و انصاف هماهنگ بیابند، باید چنین حکمی صادر کنند. خطا و اشتباه هیچکس به قانون متبوع وی تبدیل نمیشود و یا وی را ملزم نمیسازد که بر آن اصرار ورزد. بهعلاوه، چنان خطایی (بههمان دلیل) برای قضات دیگر قانون محسوب نمیشود، هر چند به پیروی از آن سوگند خورده باشند. زیرا اگر حکم خطایی براساس جواز و اقتدار حاکم صادر شود، اگر حاکم آن را در مورد قوانینی که تغییر پذیرند، تصدیق کند و مجاز دارد، در آن صورت در قضایایی که شرایط کاملاً مشابهی دارند، اساس قانون جدید محسوب میشوند؛ اما در مورد قوانین ثابت و تغییرناپذیر، مانند قوانین طبیعی، آن احکام نه برای خود آن قاضی و نه برای قضات دیگر در همهٔ موارد مشابه پس از آن قانون محسوب نمیشوند. شهریاران مورد قوانین ثابت و تغییرناپذیر، مانند قوانین طبیعی، آن احکام نه برای خود آن قاضی و ماهرون و زمین دگرگون نه برای قضات دیگر در همهٔ موارد مشابه پس از آن قانون محسوب نمیشوند. شهریاران میشوند؛ اما هیچ فقرهای از قانون طبیعی از میان نمی رود، زیرا این قانون، قانون ابدی میشوند؛ اما هیچ فقرهای از قانون طبیعی از میان نمی رود، زیرا این قانون ابدی میشوند؛ اما هیچ فقرهای از قانون طبیعی از میان نمی رود، زیرا این قانون ابدی میشوند؛ اما هیچ فقرهای از قانون طبیعی ای می درد و یا این قانون، قانون ابدی میشوند؛ اما هیچ فقرهای از قانون طبیعی ای میان نمی رود، زیرا این قانون، قانون ابدی میشوند؛ اما هیچ فقرهای از قانون طبیعی ای میان نمی رود، زیرا این قانون، قانون ابدی میشوند؛ اما هیچ فقرهای از قانون طبیعی ایمان می ود، زیرا این قانون، می توانند

مفسر قانون طبیعی قاضی است که در هر مورد خاص شفاهاً حکم میدهد

حکم قاضی، خود او و یا قضات دیگر را ملزم نمیکند که در قضایای مشابه بعدی حکم مشابهی صادر کنند

مطالعه در ماهیت عدالت و انصاف (در دعوای مطرح شده نزد او) براساس اصول عقل طبيعي خويش معاف دارند. براي مثال، مجازات بي گناهان برخلاف قانون طبيعي است و بی گناه کسی است که از نظر قضایی مبرا از خطاست و قاضی او را بی گناه می داند. برای نمونه موردی را در نظر بگیرید که کسی متهم به ارتکاب جرم بزرگی شده باشد و با توجه به قدرت و بدخواهی برخی از دشمنان خود، و نیز فساد و غرض ورزی رایج در بین قضات، از ترس مجازات بگریزد ولی بعداً دستگیر و قانوناً محاکمه شود و در آنجا آشکارا ثابت کند که مرتکب جرمی نشده و در نتیجه تبرئه گردد و با این حال [بهخاطر فرارش] محکوم به جریمهٔ مالی شود؛ این حکم به معنی محکومیت بیگناه است. بهنظر من هیچ جایی در جهان نيست كه در أن چنين حكمي را بتوان تفسير قانون طبيعي شمرد و يا أن را بنا به احكام مشابه قضات پیشین به قانون تبدیل كرد. زیرا اولین كسی كه چنین حكمی داده باشد، حکم ناعادلانه ای داده است و هیچ حکم ناعادلانه ای نمی تواند سرمشق قضاوت يراي قضات آينده باشد. قانون مكتوب مي تواند افراد بي گناه را از فرار از محاكمه منع كند و چنان افرادی ممکن است به خاطر فرار مجازات شوند؛ اما اگر فرار از ترس آسیب، پس از آنکه کسی قانوناً از جرم تبرئه شده باشد، دلیل احتمال بر گناهکاری فرض شود، چنین ظن و فرضى حاكى از احتمال جرم نمى تواند باشد و پس از صدور حكم [برائت] معنا و مفهومی ندارد. با این حال یکی از حقوقدانان بزرگ انگلستان این قضیه را در حقوق عرفی کشور وارد می کند (و می گوید): اگر کسی که بی گناه است، متهم به ارتکاب جرمی شود و از ترس مجازات بگریزد، گرچه قانوناً از ارتکاب جرم تبرئه شود، اما اگر معلوم شود که وی بهخاطر [ترس از مجازات] جرم گریخته است، به رغم بی گناهی اش، همهٔ اموال، اثاثیه، بستانکاریها و عقود خود را از دست می دهد. در مورد از دست دادن این چیزها، قانون هیچ دلیل و مدرکی در مقابل ظنّ قانونی [ارتکاب جرم] براساس فرار وی، نمی بذیرد. در این مورد می بینید که انسان بی گناهی که قانوناً تبرئه شده، به رغم بی گناهی اش (درحالی که هیچ قانونی او را از گریختن منع نکرده)، پس از برائت از جرم، براساس ظن و استنباط قانونی، به از دستدادن کل اموال خود محکوم می شود. اگر قانون براساس فراروی فرض و ظن واقعیت ارتکاب جرم (جرمی که بزرگ باشد) را بیذیرد، در آن صورت حکم نیز می باید حکم جرم بزرگی باشد؛ اما اگر ظن خود را بر آن واقعیت قرار ندهد، پس به چه دلیلی وی باید اموال خود را از دست بدهد؟ پس این قانون، قانون انگلستان نیست و چنان محكوميتي نيز مبتنى بر ظن و استنباط قانوني نيست بلكه بر استنباط و ظن قضات استوار است. همچنین قول به اینکه هیچ دلیل و مدرکی در مقابل ظن و استنباط قانونی یذیرفته نمی شود، خود غیرقانونی است. زیرا همهٔ قضات، چه تابع و چه حاکم، اگر از استماع دلایل و شواهد استنکاف ورزند، از اجرای عدالت خودداری کردهاند؛ چون اگر هم حكم عادلانه باشد، باز قضاتي كه بدون استماع ادّلة ارائه شده حكم دهند، قضات ناعادلي

هستند؛ و ظن و استنباط آنها چیزی جز پیشداوری نیست؛ و هیچکس نباید پیشداوریهای خود را همراه خود به کرسی عدالت ببرد، قطع نظر از اینکه از چه احکام یا امثال پیشینی پیروی کند. امور دیگری نیز از این نوع هست که در آن آرا و احکام افراد بهواسطهٔ اعتماد به سوابق دچار انحراف و خطا میگردد؛ اما آنچه گفتیم در اثبات این مطلب کفایت میکند که گرچه حکم قاضی برای طرف دعوا، قانون باشد لیکن برای قضاتی که در آن منصب جانشین وی خواهند شد، قانون نخواهد بود.

بههمینسان وقتی از معنای قوانین مکتوب استفسار شود، مفسر کسی نیست که تفسیری بر آنها بنویسد؛ زیرا تفاسیر عموماً بیشتر متأثر از خرده گیریها [ی مفسران] هستند تا متن قانون؛ و از اینرو خود به تفاسیر دیگری نیاز دارند و بدینسان پایانی بر چنین تفاسیری متصور نخواهد بود. و بنابراین اگر مفسری از جانب شخص حاکم جواز و اختیار نداشته و منصوب نشده باشد که قضات تابع از وی پیروی کنند، در آن صورت مفسّر، هیچکس جز خود آن قضات معمولی نخواهند بود، بههمانسان که ایشان در قضایای مربوط به قانون نامکتوب، مفسرند؛ و احکام آنها باید بهوسیلهٔ طرفین دعوا بهعنوان قانون در آن مورد خاص پذیرفته شود؛ اما نمی تواند برای قضات دیگر در دعاوی مشابه الزامآور باشد. زیرا قاضی می تواند حتی در تفسیر قوانین مکتوب اشتباه کند؛ لیکن اشتباه قضات مادون نمی تواند قانون را تغییر دهد، زیرا قانون حکم کلی شخص حاکم

> تفاوت میان لفظ و حکم قانون

حکم در قوانین مکتوب آدمیان میان لفظ و حکم قانون تفاوت میگذارند؛ و وقتی منظور از قانون لفظ استنباطی است که از صِرف کلمات میشود، این تمایز و تفاوت درست است. زیرا معانی تقریباً همهٔ کلمات یا فینفسه و یا بهواسطهٔ کاربرد استعاری آنها، مبهم است؛ و ممکن است برحسب استدلالها معانی مختلفی پیداکنند؛ اما قانون تنها یک معنا دارد. لیکن اگر منظور از لفظ قانون، معنای لفظی آن باشد، در آن صورت لفظ با حکم یا معنا و نیت مندرج در قانون یکی است. زیرا معنای لفظی همان معنایی است که قانونگذار میخواسته از لفظ قانون استنباط شود. حال فرض بر این است که نیت قانونگذار همواره عدالت و انصاف است، زیرا اگر قضات غیر از این دربارهٔ حاکم تصوری داشته باشند مر تکب اهانت و توهین بهوی میشوند. پس قضات باید، در صورتی که لفظ قانون خود کاملاً قضیه دشوار باشد، صدور حکم معقولی را بهدست ندهد، آن را با قانون طبیعی تکمیل کنند. و یا اگر اندازند. بهعنوان مثال: قانون مکتوبی مقرر میدارد که کسی که بهزور از خانهٔ خودش اندازند. بهعنوان مثال: قانون مکتوبی مقرر میدارد که کسی که بهزور از خانهٔ خودش اندازند. بهعنوان مثال: قانون مکتوبی مقرر میدارد که کسی که بهزور از خانهٔ خودش افزات خانهٔ خود را خالی بگذارد و برود و هنگام بازگشت به زور از ورودش جلوگیری شود، و مؤلت خانهٔ خود را خالی بگذارد و برود و هنگام بازگشت به زور از ورودش جلوگیری شود، در این مورد خاص هیچ قانون خاصی مقرر نشده است. اما آشکار است که حکم چنین

موردی در همان قانون مندرج است؛ زیرا در غیر این صورت هیچ چارهای برای چنان کسی وجود ندارد؛ و میتوان گفت که این حال برخلاف نیّت قانونگذار است. همچنین لفظ قانون به قاضی حکم میکند که برحسب شواهد قضاوت کند. [مثلاً] کسی به غلط به ارتکاب عملی متهم شده است، درحالیکه خود قاضی شاهد بوده که دیگری آن عمل را انجام داده است، نه آن کس که متهم شده است؛ در این مورد نه از لفظ قانون در محکومکردن بیگناه پیروی خواهد شد و نه قاضی بر علیه شهادت شهود حکم خواهد داد؛ زیرا لفظ قانون با آن مغایرت دارد؛ بلکه قاضی از حاکم خواهد خواست که شخص داد؛ زیرا لفظ قانون با آن مغایرت دارد؛ بلکه قاضی از حاکم خواهد خواست که شخص مکتوب ناشی میشود، ممکن است قاضی را به فحوا و معنای قانون رهنمون گردد و در نتیجه وی بتواند قانون را بهتر تفسیر کند؛ هر چند هیچ مشکلی [از این دست] نمیتواند مستمسک صدور حکمی برخلاف قانون باشد؛ زیرا قاضی دربارهٔ صواب و خطا حکم میکند نه در اینباره که چه چیزی برای دولت راحتافزا یا ناراحتکننده و مشکلیآفرین است.

تواناییهای لازم برای مفسر خوب قانون، یعنی برای قاضی خوب، با تواناییهای تواناییهای لازم برای قاضی لازم برای وکیل متفاوت است و آن توانایی مطالعه در قوانین است. زیرا قاضی همچنانکه باید در مورد قضایا و جرائم مرتکبه از هیچکس جز شهود کسب اطلاع نکند؛ به همان سان باید در مورد قانون هیچ چیز جز مصوبات و مقررات شخص حاکم را که در محاکمات و دفاعیات عنوان می شود و یا به واسطهٔ کسانی که از جانب قدرت حاکمه اختیار دارند، بر وی اعلام و آشکار می گردد، در نظر نگیرد؛ و نیز خود قاضی نیاز ندارد پیشاییش دربارهٔ حکم و قضاوت خود بیندیشد، زیرا آنچه را که وی دربارهٔ قضیه و جرم مرتکبه خواه.د گفت به وسیلهٔ شهود در نزد او مطرح می شود؛ و نیز آنچه را که در خصوص قانون خواهد گفت از کسانی اخذ می کند که در مدافعات خود بدان اشاره می کنند؛ و قاضی نیز با اختیار خویش آن را در همانجا تفسیر میکند. رؤسای دادگاه در انگلستان قضاتی بودند که دشوار ترین دعاوی و قضایا را بررسی میکردند و فیصله میدادند؛ اما شمار اندکی از ایشان در علم قوانین تبحر داشتند و شمار اندک تری آن را حرفهٔ خویش ساخته بودند؛ وگرچه ایشان با حقوقدانان و وکلایی مشورت می کردند که به همان منظور برای حضور در دادگاه منصوب می شدند؛ لیکن تنها خودشان صلاحیت صدور حکم داشتند. بههمین شیوه در محاکمات حقوقی معمولی دوازده نفر از عامهٔ مردم، نه تنها دربارهٔ جرم مرتکبه بلکه دربارهٔ مجازات آن نیز قضاوت میکنند و حکم میدهند و به شاکی و یا متهم اعلام مىكنند؛ يعنى أيشان نهتنها دربارة جرم مرتكبه بلكه دربارة مجازات نيز قضاوت میکنند؛ و در مسائل جنایی نه تنها تصمیم می گیرند که چنان جرمی اصلاً انجام شده است یا نه؛ بلکه معلوم می سازند که آیا آن جرم قتل عمد، آدمکشی، جنایت، تجاوز و نظیر

۲۶۶ لویاتان

آن بوده است که در قانون مشخص شدهاند؛ اما چون ایشان قرار نیست خود حقوقدان باشند، پس کسی هست که اختیار دارد تا آنها را از قانون در مورد خاصی که باید قضاوت کنند، مطلع سازد. اما اگر آنها برطبق آنچه وی میگوید قضاوت نکنند، به این دلیل قابل جریمه نیستند؛ مگر آنکه معلوم شود که ایشان برخلاف وجدان خودشان قضاوت کردهاند و یا با گرفتن پاداشی از راه صواب خارج شدهاند.

آنچه ویژگی قاضی خوب یا مفسّر خوبِ قوانین است از این قرار است: اولاً فهم درست قانون طبیعی اصلی یعنی انصاف و عدالت؛ و این نه به مطالعۀ نوشته های دیگران بلکه به سلامت عقل طبیعی و تفکر خود افراد بستگی دارد و بیش از همه در کسانی یافت می شود که بیشترین فرصت و بیشترین تمایل را برای تأمل و مطالعه در آن باره داشته اند. ثانیاً تحقیر ثروت زاند و زیاده طلبی. ثالثاً توانایی تخلیه خود از هرگونه ترس، خشم، کینه، دلبستگی و شور و شهوت به هنگام قضاوت. رابعاً و بالاخره صبوری در گوش دادن؛ توجه دقیق و مراقبت در استماع و حافظۀ قوی برای حفظ و هضم و کاربرد مسموعات.

تقسيمات قانون

تمیز و تفکیک قوانین به شیوههای مختلف و برحسب روشهای گوناگون به همت کسانی که دربارهٔ قوانین مطالبی نوشتهاند صورت گرفته است. زیرا این کاری است که نه به سرشت نویسنده بلکه به توانایی او بستگی دارد؛ و تابع روش معمول هر کسی است. در مجموعهٔ قوانین ژوستینین <sup>(</sup> هفت نوع قانون مدنی می یابیم: ۱. احکام، قوانین و مکتوبات شهریار یعنی امپراتور؛ زیرا کل قدرت مردم در وی مستقر بود. اعلامیههای پادشاهان انگلستان نیز از این قسم بودهاند.

۲. احکام و فرامین کل مردم رم (شامل سنا) که از جانب سنا مطرح می شدند. این احکام نخست از جانب قدرت حاکمه مستقر در مردم به عنوان قانون شناخته شدند و برخی از آنها که از جانب امپراتوران ملغی نگشتند، به حکم دولت امپراطوری نیز قانون تلقی می شدند. زیرا همهٔ قوانینی که الزام آورند، به واسطهٔ اقتدار کسی قانون محسوب می شوند که بتواند آنها را فسخ کند. مصوبات پارلمان در انگلستان تا حدی شبیه این قوانین اند.

۲. احکام و مقررات عامهٔ مردم (به استثنای سنا) که از جانب هیئت مدافعان آزادیها و حقوق مردم (تریبون) مطرح میشدند. زیرا برخی از آنها که بهوسیلهٔ امپراتوران ملغی نشدند همچنان به حکم دولت امپراطوری قانون بهشمار میرفتند. احکام مجلس عوام در انگلستان شبیه این احکام بودهاند.

۴. احکام سنا (Senatus Consulta) ؛ زیرا وقتی شمار مردم رم آنقدر افزایش یافت که دیگر ممکن نبود به راحتی آنها را گردهم آورد، پس امپراتور صلاح را در آن دید که

۱. Justinion (۵۶۵–۴۸۳)، امپراتور بیزانس\_م.

افراد باید بهجای مشورت با مردم با سنا مشورت کنند. و این احکام شباهتی با احکـام مشورتی دارد.

۵. احکام حکّام منتخب رم [که سالی یکبار انتخاب می شدند] (Praetors) و (در برخی موارد) احکام شهرداران (Aediles)؛ احکام قضات دادگاه های عالی در انگلستان شبیه آن احکام اند.

۶. باسخهای مشورتی (responsa prudentum) که عبارت از احکام و آرا و عقاید حقوقدانانی بود که امپراتور به آنها حق تفسیر قانون و اختیار پاسخگویی به مسائلی را در زمینهٔ قوانین داده بود که به نظر مشورتی آنها نیاز داشت؛ قضات در صدور احکام خود، به موجب مقررات امپراتور، ملزم به رعایت آن پاسخها بودند؛ و این پاسخها شبیه گزارش قضایا و دعاوی فیصله یافته است، البته اگر قضات دیگر به موجب قانون انگلستان ملزم به رعایت آن پاسخها بودند؛ و این پاسخها شبیه گزارش رعایت آن می بودند؛ و این پاسخها شبیه گزارش نوایت آن می بودند. زیرا قضات در حقوق عرفی انگلستان به معنی درست کلمه قاضی رعایت آن می بودند. زیرا قضات در حقوق عرفی انگلستان به معنی درست کلمه قاضی نیستند بلکه مشاورین قضایی هستند؛ و قضات یعنی رؤسای دادگاههای عالی و دوازده نفر ایستند بایت منصفه] منتخب از عامهٔ مردم، می باید در مسائل قانونی نظر مشورتی ایشان را جویا شوند.

۲. همچنین رسوم غیرمکتوب (که ماهیتاً اقتباس و تقلیدی از قانون هستند)، به شرط پذیرش ضمنی امپراتور و در صورتی که مغایرتی با قانون طبیعی نداشته باشند، قانون بهشمار میروند.

تقسیم بندی دیگری از قوانین میان قوانین طبیعی و قوانین موضوعه نیز صورت گرفته است. قوانین طبیعی قوانینی هستند که از روز ازل قانون بودهاند؛ و نه تنها قوانین طبیعی بلکه قوانین اخلاقی نیز خوانده می شوند؛ و متشکل از فضایل اخلاقی، عدالت، انصاف و همهٔ احوال ذهنی معطوف به تأمین صلح و نیکوکاری هستند؛ و دربارهٔ آنها ما پیش تر در فصل چهاردهم و پانزدهم سخن گفتهایم.

قوانین موضوعه قوانینی هستند که از ازل وجود نداشتهاند بلکه بهموجب ارادهٔ کسانی که صاحب قدرت حاکمه در مقابل دیگران بودهاند، بهعنوان قانون وضع شدهاند؛ و این قوانین یا مکتوباند و یا اینکه از طریق دیگر علائمِ مبیّن ارادهٔ قانونگذار، اعلام میشوند.

صاحب منصبانی هستند که موظف به اجرا [ی مجازاتها] می باشند. زیرا گرچه همگان

همچنین از بین قوانین موضوعه برخی انسانی و برخی الهی هستند؛ و از قوانین تقسیم بندی دیگری از قانون موضوعه انسانی برخی توزیعی و برخی کیفری هستند؛ قوانین توزیعی قوانینی هستند که حقوق اتباع را مشخص میکنند و معلوم میدارند که هر کسی به موجب چه حقی، مالکیتی در اراضی و اموال به دست می آورد و چرا حق یا آزادی عمل دارد؛ و این قوانین خطاب به همهٔ اتباعاند. قوانین کیفری معلوم میدارند که چه نوع مجازات هایی برای کسانی که قانون را نقض کنند تعیین و اجرا می شود؛ مخاطب این قوانین کارگزاران و

۲۶۸ لویاتان

باید از مجازاتهایی که برای تجاوز و تعدی مقرر شده است پیشاپیش آگاه باشند؛ اما خطاب حکم قانون به شخص خلافکار نیست (و نمی توان فرض کرد که وی صادقانه بخواهد خودش را مجازات کند) بلکه به کارگزاران و مقاماتی است که برای اجرای مجازاتها منصوب شدهاند. و این قوانین کیفری اغلب همراه با قوانین توزیعی نوشته مي شوند؛ و گاه احکام خوانده مي شوند؛ زيرا همهٔ قوانين داوري ها يا احكام عمومي قانونگذارند؛ همچنانکه هر داوری و حکم خاصی برای کسی که طرف دعوا بوده است، قانون محسوب می شود.

قوانین موضوعة الهی (قوانین طبیعی نیز که ازلی و ابدی و کلی هستند، الهی اند) بهعنوان قانون شناخته قوانيني هستند که چون احکام و فرامين خداوندند (البته ازلى نيستند و خطاب به همهٔ آدمیان هم نمی باشند بلکه مخاطب آنها تنها قوم خاص و یا اشخاص خاصی هستند) بهواسطة كساني بهعنوان قانون اعلام مي گردند كه خداوند بدان ها چنين اختياري داده باشد. اما چگونه مي توان به جواز و اختيار آدميان براي اعلام آنچه قوانين موضوعه الهي خوانده می شوند، یی برد؟ خداوند می تواند به شیوه ای مافوق طبیعی به کسی حکم کند که قوانین وی را بر دیگران آشکار سازد. اما چون در ذات قانون است که کسی که ملزم به اطاعت از آن است مي بايد از جواز و اختيار كسي كه آن را اعلام مي دارد، اطمينان يابد؛ و چون ما به شیوهای طبیعی نمی توانیم بگوییم که أن جواز از خداست، <mark>بس چگونه انسانی</mark> که از الهامات مافوق طبيعي بهرهاي نبرده است مي تواند از الهامي که نصيب اعلامکننده قانون شده اطمینان پابد؟ پرسش اول، یعنی اینکه چگونه کسی که به خودش شخصاً وحی و الهام نشده مي تواند از وحي و الهام به ديگري مطمئن باشد، آشكارا بي جواب و محال است. زيرا گرچه آدمي ممكن است بهواسطهٔ معجزاتي كه آن شخص [يعني اعلامكنندهٔ قانون موضوعة الهي] بهعمل آورد، و يا بهواسطة مشاهدة قداست فوقالعاده در زندگي وي و يا دانايي فوق العاده و نشاط فوق العاده در اعمال وي كه همكي نشانه هايي از لطف و مرحمت خارق العادة خداوندند \_ ترغيب شود و به وحى و الهام او ايمان آورد؛ ليكن جنين جيزهايي شواهد و دلايل مقتضي براي وحي و الهام خاص نيست. معجزات اعمال حيرت أورى هستند؛ اما أنجه ممكن است براي يكي حيرت آور باشد، ممكن است براي دیگری نباشد. قداست ممکن است ظاهرسازانه باشد؛ و اعمال نشاط آور مشهود در این جهان اغلب حاصل كار خداوند هستند منتها بهواسطة علتهاى طبيعي و معمولي ظاهر می شوند. و بنابراین هیچکس نمی تواند به حکم عقل طبیعی بی تردید یقین یابد که دیگری از وحی و الهام ارادی خداوند برخوردار شده است؛ بلکه تنها به حکم ایمان [ممکن است چنان تصور کند]؛ و یکی ایمان قوی تر و دیگری ایمان ضعیف تری دارد (بر حسب اینکه نشانه های مربوطه قوی تر یا ضعیف تر باشند).

اما در مورد پرسش دوم یعنی آینکه چگونه آدمی می تواند ملزم به اطاعت [از قوانین

قانون موضوعة الهي چگونه مىشود

موضوعة الهي] باشد، ياسخ چندان دشوار نيست. زيرا اگر قانون اعلام شده، برخلاف قانون طبيعي (كه بي شك قانون الهي است) نباشد وكسي اقدام به اطاعت از آن كند؛ در آن صورت آن کس به موجب عمل خویش ملزم و مقید است؛ منظور م این است که ملزم به اطاعت از آن است نه ملزم به اعتقاد بدان؛ زيرا ايمان آدميان و افكار دروني آنها نه تابع اوامر و فرامين الهي بلكه عرصة عملكرد و افعال معمولي يا خارق العادة خداوندند. ايمان به قانون مافوق طبيعي نيز نه به معنى تعهد به اجراي آن بلكه صرفاً به معنى يذيرش و موافقت با أن است؛ بعني وظيفهاي نيست كه ما نسبت به خداوند إداكنيم، بلكه مرحمت ولطفي است كه خداوند بهدلخواه خود به هر كسى كه بخواهد عطا مي فرمايد؛ همچنانكه بی ایمانی نیز به معنی نقض هیچیک از قوانین الهی نیست بلکه به معنی نفی و رد همهٔ آنها به غیر از قوانین طبیعی است. اما آنچه در اینجا گفته ام با آوردن مثال ها و شواهدی در این خصوص از کتاب مقدس، باز هم روشن تر خواهد شد. میثاقی که خداوند با ابراهیم سفر تکوین ۱۷:۱۰ (به شیوه ای مافوق طبیعی) بست این بود: میان من و شما با ذریه تو بعد از تو عهدی است که نگاه خواهید داشت. اما فرزندان ابراهیم وحی و الهامی دریافت نکردند و حتی در آن زمان وجود نداشتند؛ لیکن با این حال طرف آن عهد و پیمان و ملزم به اطاعت از چیزی بودند كه ابراهيم مي بايست به آنها به عنوان قانون خداوند اعلام بدارد؛ و ايشان تنها به حکم دینی که نسبت به آباء خود از حیث فرمانبرداری و اطاعت داشتند، طرف آن عهد و میثاق بودند؛ و آباء ایشان (اگر همانند ابراهیم در این مورد تابع هیچ قانون دنیوی دیگری نبوده نباشند) دارای حق اعمال قدرت حاکمه بر فرزندان و خدمتکاران خویش بودند. همچنین وقتی خداوند به ابراهیم میفرماید: همهٔ مردمان زمین در تو تبرک خواهند یافت؛ زیرا میدانم که تو بر فرزندان خود و ذریهٔ خود پس از خود حکم خواهی کرد که راه خداوند را ادامه دهند و از حقیقت و قانون پیروی کنند؛ در اینجا نیز آشکار است که اطاعت و فرمانبرداري خانوادة وي كه از وحي و الهام برخوردار نبودند، بستگي به التزام ييشين ایشان به اطاعت از حاکم خودشان داشت. در طور سینا تنها موسی به دیدار خدا رفت: قوم او از نزدیک شدن به آنجا منع شدند وگرنه جان خود را از دست می دادند؛ با این حال آنها ملزم به اطاعت از همهٔ احکامی شدند که موسی به عنوان قانون خداوند اعلام میداشت. به چه دلیلی جز به دلیل تسلیم خود ایشان [بهموسی میگویند:] با ما سخن بگو و ما به سخنان تو گوش خواهیم کرد؛ اما مگذار خدابا ما سخن بگوید مباد ابمیریم ۱۶ز این دو فقره به اندازهٔ کافی روشن می شود که در دولت ها، هر یک از اتباع که شخصاً از هیچگونه الهام یقینی و مطمئنی دربارهٔ اراده و خواست خداوند برخوردار نباشد، میباید بهجای آن [یعنی ارادهٔ خداوند] از احکام دولت اطاعت کند؛ زیرا اگر آدمیان آزاد می بودند که رؤیاها و احلام خود و یا افراد خصوصی دیگر را بهجای فرامین و احکام خداوند بگیرند و بیذیرند؛ در آن صورت دو نفر هم دربارهٔ اینکه احکام خداوند چیست به توافق

نمی رسیدند؛ و در عین حال هر کسی در مقام احترام به آن احکام، احکام و قوانین دولت را بی ارزش می شمرد. پس به این نتیجه می رسیم که در همهٔ اموری که مغایر با قانون اخلاقی نباشند (یعنی مغایر با قانون طبیعی نباشد)، همهٔ اتباع ملزم به اطاعت از قانون طبیعی به عنوان قانون الهی هستند؛ و قوانین دولت آن قانون را قانون الهی می شمارند. و این مطلب در نزد عقل هر کسی بدیهی و آشکار است؛ زیرا هر آنچه را که مغایر با قانون طبیعی نباشد می توان به نام کسانی که قدرت حاکمه را در دست دارند، به عنوان قانون مقرر کرد؛ و دلیلی وجود ندارد که آدمیان نسبت به این قانون وقتی به نام خداوند مقرر گردد، خود را کمتر ملتزم و مکلف ببینند. به علاوه در هیچ نقطه از جهان آدمیان مجاز نیستند به احکام خداوند جز آنچه به این عنوان از جانب دولت شناخته و اعلام شده است، گردن نهند. دولت مسیحی کسانی را که از مذهب مسیحیت سرپیچی کنند، مجازات می نماید. و همهٔ دولتهای دیگر نیز ابداع هر مذهبی را که از جانب آنها ممنوع شده باشد؛ قابل مجازات می دانند. زیرا در همهٔ اموری که از جانب دولت تنظیم و هدایت شده باشد؛ قابل مجازات می داند. زیرا در همهٔ اموری که از جانب دولت تنظیم و هدایت نگردد، عدالت و انصاف (که قانون طبیعی و بنابراین قانون ازلی خداوند است) در آن است

تقسیم بندی دیگری از تفکیک دیگری میان قوانین ، بین قوانین بنیادی و قوانین غیر بنیادی صورت میگیرد؛ قوانین اما من هیچگاه در نوشته های هیچ نویسنده ای در نیافته ام که معنای قانون بنیادی چیست. با این حال می توان عقلاً به همین شیوه میان قوانین تمیز داد.

قانون بنیادی چیست قانون بنیادی در همهٔ دولتها آن قانونی است که اگر کنار گذاشته شود دولت دچار نقصان میگردد و به کلی از هم می پاشد؛ همچون ساختمانی که مبنایش ویران گردد. و بنابراین قانون بنیادی قانونی است که اتباع بهموجب آن ملزماند هر میزان از قدرت و اختیاراتی راکه به حاکم، خواه پادشاه باشد و یا مجمع حاکمه، واگذار شده است، بپذیرند، زیرا بدون آن قدرت دولت پا برجا نتواند بود؛ از آن جمله است قدرت اعلام جنگ و صلح، قضاوت و دادگستری، انتصاب کارگزاران، و انجام هر عملی که بهنظر حاکم به مصلحت عموم باشد. آن قانونی که اگر فسخ شود، انحلال دولت را به همراه نیاورد، بنیادی نیست؛ از این نوعاند قوانین مربوط به دعاوی بین اتباع. بحث تفکیک و تقسیم قوانین در اینجا به پایان می رسد.

تغاوت قانون و حق واژه های قانون مدنی Lex Civilis و حق مدنی Jus Civile، بهنظر من اغلب حتی در آثار دانشمندترین نویسندگان، با یکدیگر خلط شدهاند؛ درحالیکه نباید چنین باشد. زیرا حق همان آزادی است یعنی آن نوع آزادی که قانون مدنی برای ما باقی میگذارد، اما قانون مدنی متضمن تکلیف و وظیفه است و آن آزادی راکه قانون طبیعی به ما می دهد، از ما میگیرد. طبیعت به هر کسی حق داده است تا با تکیه بر قوت و توانایی خویش از خود دفاع کند و به همسایهٔ مشکوکی که [احتمالاً قصد تجاوز به او دارد] در مقام پیشگیری

حملهور شود؛ اما قانون مدنی این آزادی را در همهٔ مواردی که بتوان مطمئناً بر حمایت قانون تکیه کرد، از ما میگیرد. پس قانون و حق به همان اندازهٔ تکلیف و آزادی با هـم تفاوت دارند.

به همین سان قوانین و منشور حقوق با یکدیگر خلط می شوند. اما منشور حقوق تفاوت میان قانون و منشور حاوی عطایای حاکم است؛ حاوی قوانین نیست بلکه معافیت از قانون است. کلماتی مثل حقوق حکم می کنم (Jubeo) و دستور می دهم (Injungo) کلمات قانون هستند؛ اما کلماتی چون اعطا کرده ام (Dedi) و رواداشته ام (Concessi) کلمات مربوط به منشور حقوق اند؛ و آنچه به کسی داده یا اعطا شده است، به حکم قانون بر او تحمیل نگردیده است. قانون ممکن است برای همهٔ اتباع یک دولت الزام آور باشد؛ اما آزادی و یا منشور حقوق تنها به یک تن یا بخشی از مردم مربوط می شود. زیرا اگر گفته شود که همهٔ مردم یک کشور در هر امری آزادند، مثل آن است که بگوییم که در هیچ موردی قانون وضع نشده است؛ و یا اگر هم وضع شده باشد، اینک فسخ می شود.

> فصل بيست و هفتم در باب جرائم، عذر جهل به قانون و شرايط مخفّفه

گناه نه تنها قانون شکنی بلکه در حکم اهانت و بی احترامی به قانونگذار نیز هست. زیرا گناه چیست چنین اهانتی به معنای نقض همهٔ قوانین او در عین حال است. و بنابراین گناه نه تنها به معنی ارتکاب عمل و یا ادای کلماتی است که قانون منع کرده و یا خودداری از انجام عملی است که قانون بدان حکم کرده است، بلکه به معنی داشتن نیت و قصد قانون شکنی نیز هست. زیرا قصد و نیت نقض قانون نیز تا اندازه ای به معنای اهانت به کسی است که حق نظارت بر اجرای قانون دارد.

> تصور و خیال پردازی دربارهٔ تصرف اموال، خدمه و یا زن دیگران و لذتبردن از آن تخیل، بدون هرگونه قصد و نیتی برای تصرف آنها به زور یا فریب، به معنی نقض قانونی نیست که میگوید: حریص نباشید؛ همچنین لذت بردن از خیال پردازی دربارهٔ مرگ کسی که زندگیاش چیزی جز خرابی و درد و رنج برای آدمی به بار نمی آورد، گناه نیست؛ بلکه عزم به انجام عملی در اجرای آن خیال، آدمی را به سوی گناه می کشاند. زیرا لذت بردن از خیال پردازی دربارهٔ چنان کاری که در صورت تحقق برای آدمی لذت بخش خواهد بود، خواست و تمایلی چنان جبلی و ذاتی طبع آدمی و هر موجود زندهٔ دیگری است، که اگر آن راگناه قلمداد کنیم، همانند آن خواهد بود که انسان بودن راگناه تلقی کنیم. ملاحظهٔ این مطلب مرا به این نتیجه رسانده است که آنان که معتقدند نخستین حرکات و

محسوب می شود، نسبت به خود و به دیگران بسیار سختگیرند. با این حال اعتراف می کنم که اشتباه کردن در این شکل قضیه بهتر است تا در عکس آن.

جرم، گناهی است که از ارتکاب فعلی که قانون منع کرده (چه در کردار و چه در گفتار) و یا خودداری از انجام فعلی که قانون بدان حکم نموده است، نتیجه می شود. پس هـر جرمی، گناه هم هست اما هر گناهی جرم نیست. قصد و نیت دزدی یا قتل نفس گناه است، هر چند هیچگاه در قالب گفتار یا کردار ظاهر نشود؛ زیرا خداوند که اندیشههای آدمیان را مشاهده میکند، میتواند ایشان را [بههمان دلیل] گناهکار بشمارد؛ اما تا وقتىكه أن قصد و نيّت در قالب كردار يا گفتارى ظاهر نشود تا انسان در مقام قاضى بتواند از آن کردار یا گفتار به قصد و نیت یی ببرد، نمی توان آن را جرم خواند؛ این تمایز را يونانيان باکاربرد دو واژهٔ  $\grave{\alpha}\mu\dot{\alpha}$ و  $\ddot{\epsilon}\gamma\chi\lambda\eta\mu\alpha$  يا  $\dot{\alpha}\tau i\alpha$  که اولی گناه ترجمه شده و به معنی هر گونه انحراف از قانون است، و دومی که جرم ترجمه شده و تنها به معنی گناهی است که یکی دیگری را بدان متهم کند، روشن میکردند. اما در مورد نیاتی که بهموجب هیچ فعل خارجی ظاهر نمی شوند، جایی برای اتهام وجود ندارد. به همین شیوه مردم لاتین زبان از واژه Peccatum که همان گناه است هرگونه انحراف از قانون را مراد میکنند؛ اما منظورشان از واژهٔ Crimen (که از واژهٔ Cerno به معنای تصورکردن می گیرند) تنها چنان گناهانی است که ممکن است در محضر قباضی مطرح شوند و بنابراین قصد و نیت صرف نیستند.

وقتی قانون مدنی در کار

از این رابطه میان گناه و قانون [طبیعی] و جرم و قانون مدنی می توان استنباط کرد نیست جرمی در کار نیست که اولاً هر جا قانونی در کار نباشد، گناهی نیز در کار نخواهد بود. اما چون قانون طبیعی، ابدی است، پس پیمان شکنی، کفران نعمت، غرور و همهٔ اعمال مغایر یا فضیلت اخلاقی، همیشه گناه محسوب خواهند شد؛ ثانیاً اگر قانون مدنی در کار نباشد، جرائمی نیز در کار نخواهند بود؛ زيرا در آن صورت هيچ قانون ديگري جز قانون طبيعي باقي نخواهد ماند و دیگر جایی برای متهمکردن متصور نخواهد بود؛ و هر کس قاضی خود خواهد شد و تنها از جانب وجدان خود ممكن است متهم شود و يا به حكم صداقت نيّت خود تبرئه گردد: یس وقتی قصد و نیتش درست باشد، فعلش گناه نخواهد بود؛ در غیر آن صورت، عملش گناه خواهد بود اما جرم نخواهد بود. ثالثاً وقتی قدرت حاکمهای درکار نباشد، جرمی نیز درکار نخواهد بود؛ زیرا وقتی چنین قدرتی موجود نباشد، دیگر نمی توان از حمایت قانون برخوردار شد؛ و در آن صورت هر کس میتواند با تکیه بر قدرت خویش از خود دفاع و حراست کند؛ زیرا هیچکس با تأسیس قدرت حاکمه حق حراست از بدن خویش را از دست نمی دهد؛ چون که کل حاکمیت برای تأمین امنیت جسمانی افراد مقرّر و مستقر می شود؛ اما این گفته تنها دربارهٔ کسانی صادق است که خودشان در از میان برداشتن قدرتی که از ایشان حراست می کرده، دستی نداشته باشند؛ زیرا چنین کاری از آغاز جرم به شمار می رفته است.

جرم چیست

اجرا شده باشد، در آن صورت مجرم از مجازات سنگین تر و بیشتر مصون خواهد بود؛ زیرا مجازاتی که از پیش شناخته شده باشد اگر برای پیشگیری از جرم کافی نباشد، خود دعوتی به ارتکاب جرم است؛ به این دلیل که وقتی آدمیان سود جرائم خودشان را با زیان ناشی از مجازات مقایسه کنند، به حکم طبیعت چیزی را برمی گزینند که ظاهراً بیشترین سود را در برداشته باشد؛ و بنابراین وقتی آنها بیش از آنچه قانون پیشاپیش مقرر کرده و یا بیش از دیگران در موارد جرم مشابه، مجازات شوند، در آن صورت باید گفت آنچه ایشان را اغواکرده و فریب داده است، همان خود قانون بوده است.

هیچ قانونی که پس از ارتکاب عملی وضع شده باشد، نمی تواند آن عمل را جرم بشمارد؛ زیرا اگر آن عمل، برخلاف قانون طبیعی باشد، پس این قانون پیش از انجام آن عمل وجود داشته است؛ و قانون موضوعه را نمی توان پیش از وضع آن شناخت؛ و بنابراین نمی تواند الزامآور باشد. اما وقتی قانونی که عملی را منع می کند پیش از ارتکاب آن عمل وضع شده باشد، به دلایلی که در بالا گفتیم کسی که مرتکب آن عمل شود مشمول مجازاتی خواهد شد که بعداً مقرر می شود، مگر آنکه مجازات سبک تری پیش تر به حکم قانون مکتوب و یا به حکم سابقه، اعلام شده باشد.

به سه شیوه آدمیان ممکن است به دلیل نقصان در استدلال (یعنی به دلیل خطا و اشتباه) در موضع نقض قانون قرار بگیرند. نخست پذیرش اصول کاذب: مشل وقتی که مردم با مشاهدهٔ اینکه چگونه اعمال ناعادلانه در همهٔ کشورها و دورهها بهواسطهٔ زور و قدرت و غلبة كساني كه مرتكب آنها مي شوند، مجاز و روا شمرده شدهاند؛ و يا از ملاحظة اینکه مردان صاحب قدرت چگونه تار عنکبوت قوانین کشور خود را [که تنها یشههای لاغر رامی گیرد] پاره می کنند و تنها ضعفا و ورشکستگان و سرمایه از دست دادگان مجرم و جنایتکار بهشمار می روند؛ پس این اصل را استنتاج میکنند و براساس مبانی جنان استدلالی به این نتیجه می رسند که عدالت حرف بیهوده و عبثی است؛ هر چیزی که هر کس بتواند با کوشش و خطرکردن به دست آورد، از آن اوست؛ رویهٔ ملتهای مختلف نمی تواند نادرست بوده باشد؛ پس سرمشق ادوار گذشته راهنمای خوبی برای تکرار اعمال گذشته از نو است. و بسیاری استدلالهای دیگر از این نوع نیز مطرح می شود، مبنی بر اینکه هیچ عملی فی نفسه جرم نیست بلکه بهواسطهٔ بخت و اقبال کسانی که مرتکب آن می گردند، جرم مي شود (نه به واسطهٔ قانون)؛ و چنان عملي ممكن است به حكم تصادف صالح يا غيرصالح باشد؛ تا أنجاكه عملي راكه ماريوس جرم مي دانست، سيلا شايسته مي شمرد، ( و سپس سزار (با وجود تداوم همان قوانین) آن را دوباره جرم می خواند و این همه موجب اختلال مستمر در صلح و ثبات دولت می شد.

اصول کاذب در باب انگیزههای درست و نادرست ارتکاب جرائم

اعلام مجازات پیش از

مىشود

ار تکاب جرم موجب مصونیت از مجازاتهای سنگین تر

هیچ عملی را نمی توان به

موجب قانوني كه بعداً وضع

شود جرم دانست

۱. Marius و Sylla، سیاستمداران و فرماندهان روم در قرن دوم میلادی.م.

ثانیاً [مردم ممکن است] بهواسطهٔ آموزگاران دروغینی که یا قانون طبیعی را آموزگاران دروغینی که قانون سوءتعبیر میکنند و آن را مغایر قانون مدنی میشمارند، و یا عقاید خود و یا سنتهای طبیعی را بد تفسیر میکنند منسوخی را که با وظایف اتباع ناسازگارند، تعلیم میدهند [ در موضع نقض قانون قرار بگیرند].

ثالثاً استنباطهای نادرست از اصول درست [ممکن است مردم را بدان سو متمایل استنباطهای نادرست از کند]. و این کار معمولاً از کسانی سر میزند که شتابزده باشند و در استنتاج نتیجه و اخذ اصول درست به وسیله تصمیم دربارهٔ آنچه باید انجام دهند، عجله کنند؛ همچنین اند کسانی که به فهم و ادراک آموزگاران خود مباهات میکنند و معتقدند که چنان چیزهایی نیازمند صرف وقت و مطالعه نیست، بلکه تنها به تجربهٔ معمولی و هوشمندی طبیعی نیاز دارد؛ و هیچکس هم به خود گمان نمی برد که از چنین هوش و ادراکی محروم باشد؛ درحالی که شناخت صواب و خطا که دستیابی به آن به همان اندازه دشوار است، جز از طریق مطالعهٔ طولانی و بسیار، کسی را حاصل نمی گردد. و از جملهٔ نارسایی ها و نقصان های استدلالی، هیچیک، جرم کسی را که حتی به رتق و فتق امور خصوصی خود اشتغال دارد، متعذر نمی سازد (هر چند برخی از آنها ممکن است از شرایط مخففه باشند)؛ تا چه رسد به جرم کسانی که مسئولیت مومی دارند؛ زیرا آنها مدعی برخورداری از عقلی هستند که براساس فقدان آن

از جمله شهواتی که اغلب علت جرم و جنایت هستند، یکی خودخواهی یا نقش شهوات خودبزرگبینی و مبالغه در مورد قدر و ارزش خویش است؛ چنانکه گویی تفاوت در قدر و ارزش کسان، نتیجهٔ هوش یا ثروت یا تبار و نسب و یا کیفیت طبیعی دیگری است، نه آنکه وابسته به ارادهٔ کسانی باشد که قدرت حاکمه را در دست دارند [چنانکه واقعاً چنین است]. و از آن مطلب چنین استنباط میکنند که مجازاتهایی که قوانین مقرر کردهاند و عموماً شامل همهٔ اتباع می شوند، نمی باید بر ایشان با همان شدت و حدتی اعمال گردد که بر تهیدستان، افراد بی نام و نشان و مردم ساده اعمال می شود؛ و اینها را معمولاً عوام می خوانند.

بنابراین اغلب پیش میآید که کسانی که برای خود براساس کثرت ثروت خویش قدر و نقش ثروت ارزش بیشتری قائل میشوند، به امید فرار از مجازات، از طریق رشوهدادن به قضات عمومی یاکسب عفو و بخشش با پول و یا پاداشهای دیگر، به ارتکاب جرائم مبادرت میورزند.

و آنان که شمار کثیری از خویشاوندان قدرتمند دارند و نیز افراد پـرآوازهای کـه در نقش دوستان میان تودهٔ مردم شهرتی پیدا کردهاند، جرأت نقض قانون به خود میدهند، با این تصور که میتوانند قدرت کسانی را که مسئول اجرای آن قوانین هستند، منکوب کنند.

و کسانی که به عقل و درایت دروغین خود مباهات میکنند، به تقبیح اعمال مراجع نقش عقل و درایت اقتدار مبادرت مینمایند و اقتدار ایشان را زیر سؤال میبرند، تا قوانین را با گفتارهای عمومی خود در این خصوص متزلزل کنند که هیچ چیز جرم نیست مگر آنچه برحسب طرحها و توطئههای ایشان جرم تلقی شود. چنین کسانی همچنین در موضع ارتکاب جرائمی چون حقهبازی و فریب همسایگان قرار میگیرند؛ زیراگمان میکنند که نقشهها و توطئههای پیچیده و ظریفشان راکسی در نمییابد. بهنظر من این احوال نتیجه استنباط نادرست ایشان از عقل و درایت خودشان است. زیرا از کسانی که مسببین اصلی و اولیهٔ اختلاف و آشوب در کشور هستند (و اختلال و آشوب هیچگاه بدون جنگ داخلی رخ نمیدهد)، شمار بسیار اندکی آنقدر زنده باقی میمانند که شاهد تحقق نقشهها و دسیسههای خود باشند؛ پس نفع حاصل از جرائم آنها نصیب آیندگان و نیز کسانی میشود که کمتر از هر کس دیگر خواهان چنان چیزی بودهاند؛ و همین نشان میدهد که آنها برخلاف آنچه تصور میکردند چندان هم عاقل و دانا نبودند. و کسانی که به امید آنکه میدهند (ظلمتی که ایشان گمان میکنند در آن پنهان شدهاند چیزی جز ظلمت ناشی از نابینایی آنها نیست)؛ و ایشان داناتر از کودکانی نیستند که با پوشیدن چشمهای خود از نابینایی آنها نیست)؛ و ایشان شده است.

و عموماً همهٔ انسانهای خودخواه و خودپسند (مگر آنکه ترسو هم باشند) در معرض خشم و غضب قـرار دارنـد؛ زیـرا بـیش از دیگـران آزادی مـعمولی در گـفتوگو را خـوار میشمارند و تحقیر میکنند. و کماند جرائمی که نتیجهٔ خشم و غضب نباشند.

نفرت، شهوت، و چشمداشت به اموال دیگران از علل جرائماند

جرائمی که بهواسطهٔ حالات نفسانی مثل کینه توزی، شهوترانی، جاهطلبی و چشمداشت به متعلقات دیگران، واقع می شوند، چنان در تجربه و فهم عمومی شناخته شده و آشکارند که نیازی به بیان هیچ مطلبی دربارهٔ آنها نیست، جز اینکه این جرائم بیماری ها و ضعف هایی چنان متصل و منضّم به سرشت آدمیان و دیگر موجودات زندهاند که نمی توان جز از طریق کاربرد بیش از اندازهٔ عقل و استدلال و یا اعمال شدت مستمر در مجازات آنها، وقوع تبعاتشان را به تأخیر افکند. زیرا آدمیان در چیزهایی که منفور ایشان است، عذابی الیم و مستمر و اجتناب ناپذیری می یابند؛ در این حال یا آدمی باید دائماً صبر و تحمل پیشه کند و یا اینکه با از میان برداشتن قدرت چیزی که وی را معذب می دارد، خودش را راحت سازد؛ راه اول دشوار است؛ راه دوم نیز بدون نقض قانون ناممکن است. جاه طلبی و چشمداشت به متعلقات دیگران حالاتی نفسانی هستند که دائماً حاضر و فعال اند؛ حال آنکه عقل حضور همیشگی ندارد تا در مقابل آنها مقاومت ناممکن است. جاه طلبی و چشمداشت به متعلقات دیگران حالاتی نفسانی هستند که دائماً حاضر و فعال اند؛ حال آنکه عقل حضور همیشگی ندارد تا در مقابل آنها مقاومت کند؛ و بنابراین هرگاه امید و امکان فرار از مجازات متصور باشد، اثرات آن حالات جاری میگردد. و در خصوص شهوترانی باید گفت که آن حال گرچه دوام و استمرار ندارد ولی در عوض دارای شدت و قوت است و همین کافی است تا ترس از مجازات های سبک و در عوض دارای شدت و قوت است و همین کافی است تا ترس از مجازات های سبک و گاه ترس علت جرم است مثل وقتیکه خطر نه موجود است نه واقعی از تمامی نفسانیات آنچه کمتر از همه آدمی را به نقض قوانین برمیانگیزد، تـرس است. حتی (جز در مورد افراد نظر بلند) ترس تنها چیزی است که حافظ قوانین است (بهویژه وقتی احتمال سودجویی یاکسب لذت از طریق نقض قوانین باشد). و با این همه در بسیاری از موارد ممکن است جرم بهواسطهٔ ترس واقع شود.

زيرا همهٔ ترسها توجيه كنندهٔ عمل برخاسته از آن نيستند، بلكه تنها ترس از آسيب جسمانی چنین است، و این ترس را ترس جسمانی می نامیم؛ و آن کس که گرفتار آن است نمی تواند راهی برای رهایی از آن جز از طریق ارتکاب عملی بیابد. کسی که مورد حمله قرار گیرد، دچار ترس از مرگ فوری می شود، و هیچ راه دیگری برای گریز از ترس نمی یابد جز آنکه فرد مهاجم را مضروب و مجروح سازد؛ اگر با این کار وی را بکشد کار او جرم نیست؛ زیرا هیچکس از قرار معلوم در هنگام تأسیس دولت حق دفاع از جسم و جان خود را، در صورتی که قانون نتواند به موقع به پاریش بشتابد، از دست نمی دهد و واگذار نمی کند. اما اگر من کسی را به این دلیل بکشم که بهنظر من اعمال و تهدیدهای او حاکی از آن است که وی هرگاه بتواند مرا خواهد کشت، این کار جرم است (به شرط اینکه از وقت و وسایل کافی برخوردار باشم تا از قدرت حاکمه تقاضای حمایت نمایم). همچنین اگر کسی مورد دشنام و ناسزاگویی قرار گیرد و یا آسیبهایی جزئی به وی برسد (در صورتی که قانونگذاران هیچ مجازاتی برای این اعمال در نظر نگرفته و یا ذکر آنها را در خور شأن انسان خردمند ندانسته باشند)، و بترسد که اگر تلافی نکند رسوا و سرشکسته شود و در نتیجه در معرض آسیبهای مشابه از جانب دیگران قرار گیرد؛ و بهمنظور اجتناب از آن حال، قانون را نقض كند و از طريق ايجاد رعب با توسل به انتقام جويي خصوصي بخواهد از خودش در آینده صیانت و حراست کند؛ چنین کاری جرم است؛ زیرا آسیب مورد نظر واقعی نیست بلکه خیالی است و یا چنان سبک و اندک است که انسانی دلیر که در شهامت و شجاعت خود شکی نداشته باشد، اسمش را هم نمی آورد (گرچه امروزه در این نقطه از جهان، این نوع آسیب به موجب رسمی نه چندان قدیمی که در میان جوانان و خودیسندان رواج یافته قابل ملاحظه بهشمار می رود). همچنین ممکن است کسی یا در اثر عقاید خرافی خودش و یا بهواسطهٔ اعتماد به کسانی که دربارهٔ خوابها و رؤیاهای عجیب و غریب با وی سخن می گویند، دچار ترس از ارواح شود و در نتیجه باور کند که ممکن است آن ارواح بهوی بهخاطر انجام برخی کارها و یا قصور در انجام آنها آسیب رسانند، درحالیکه انجام یا قصور در انجام آن امور مغایر با قوانین باشد؛ در صورتی که نتوان انجام یا قصور در انجام آن عمل را بهواسطهٔ ترس وی توجیه کرد، عمل آن کس جرم محسوب می شود. زیرا (چنانکه در فصل دوم نشان دادهایم) رؤیاها طبعاً تنها خیالاتی هستند که از نقشهایی که حواس ما را پیش تر درحال بیداری فراگرفتهاند، در خواب باقی می مانند؛ و وقتی آدمیان به واسطهٔ هر حادثه ای درحالی که در خواب اند دربارهٔ

خواب بودن خود دچار تردید شوند، پس دچار خیالاتی واقعنما میگردند؛ و بنابراین کسی که براساس خواب و رؤیای خود یا دیگری و یا براساس خیالات واقع نمای خود و یا تصور خیالی دربارهٔ قدرت ارواح نامرئی و نظیر آنکه دولت آن را مجاز نمی دارد، اقدام به نقض قانون کند، قانون طبیعی را ترک گفته است، که خود خطایی قطعی است، و از خیالات ساختگی مغز خود و یا مغز افراد خصوصی دیگر پیروی کرده است، درحالی که نمی داند که آن خیالات چه معنایی دارند و یا اصلاً معنایی دارند یا نه، و نیز نمی داند که آن کسی که دربارهٔ رؤیای خود سخن می گوید، اصلاً راست می گوید یا دروغ؛ و اگر همگان مجاز به چنین اموری باشند (و بر طبق قانون طبیعی اگر یکی مجاز باشد پس همه مجازند) در آن صورت هیچ قانونی پابرجا نتواند ماند و در نتیجه کل دولت منحل خواهد شد.

با توجه به سرچشمههای متفاوتی که جرائم دارند، آشکار است که همهٔ جرائم جرائم سرشت یکسانی (برخلاف آنچه رواقیون قدیم اعتقاد داشتند) دارای سرشت یکسانی نیستند. نه تنها ندارند جایی برای معذوریت وجود دارد و در نتیجه ممکن است ثابت شود که آنچه جرم بهنظر میرسیده است، اصلاً جرم نیست؛ بلکه به علاوه امکان تخفیف نیز وجود دارد و در نتیجه ممکن است جرمی که بزرگ بوده، کوچک شمرده شود. زیرا گرچه همهٔ جرائم به یک میزان شایستهٔ عنوان ظلم و ستماند، همچنانکه هر انحرافی از خط مستقیم به هر صورت کجی به شمار می رود، چنانکه رواقیون به درستی می گفتند؛ لیکن از این گفته برنمی آید که همهٔ جرائم به یک اندازه کچ نیستند؛ و چون رواقیون این نکته را در نظر نمی گرفتند پس کشتن مرغی را به همان اندازه کشتن پدری به وسیلهٔ پسر، جرم و برخلاف قانون می شمردند.

عذركلي

آنچه کلاً عملی را معذور میسازد و ماهیت جرم را از آن می گیرد، همان چیزی است که در عین حال مسئولیت و مجازات قانونی را از آن زائل می کند. زیرا وقتی عملی برخلاف قانون انجام شود، اگر کسی که مرتکب آن شده است مسئولیت قانونی داشته باشد، آن عمل جرم خواهد بود.

فقدان وسایل کسب علم نسبت به قانون، انسان را کلاً معذور می سازد؛ زیرا قانونی که آدمی وسایل کسب اطلاع از آن را نداشته باشد، الزام آور نیست. اما فقدان دقّت و مراقبت در امر کسب اطلاع به معنی فقدان وسایل محسوب نمی شود؛ همچنین کسی را که در امر ادارهٔ امور خویش به اندازهٔ کافی عاقل به نظر برسد نمی توان فاقد وسایل کسب اطلاع از قوانین طبیعی شمرد؛ زیرا این قوانین به واسطهٔ همان عقلی که وی ظاهراً از آن برخوردار است، شناخته می شوند؛ تنها بر کودکان و دیوانگان از حیث ار تکاب عمل خلاف بر ضد قانون طبیعی حرجی نیست.

وقتی کسی اسیر و یا در چنگ قدرت دشمن باشد (وکسی در چنگ دشمن است که

شخص او و یا وسایل زندگیاش در دست دشمن باشد)، اگر تقصیر از خودش نباشد، مسئولیت قانونی از وی زائل می شود؛ زیرا وی می بایست یا از دشمن اطاعت کند یا کشته شود؛ و در نتیجه چنین اطاعتی، جرم نیست؛ زیرا هر کس مجبور است (وقتی حمایت قانون در کار نباشد) به هر وسیله ای که می تواند، از خود صیانت کند.

اگر کسی به واسطهٔ ترس از مرگ فوری مجبور به انجام عملی برخلاف قانون شود، به طور کلی معذور است؛ زیرا هیچ قانونی نمی تواند آدمی را مجبور سازد که از صیانت خود دست بکشد. و به فرض آنکه چنین قانونی الزام آور باشد، باز هم انسان می تواند چنین استدلال کند: اگر آن کار را نکنم، بی درنگ کشته می شوم؛ اگر آن کار را بکنم، بعدا کشته می شوم؛ پس با انجام آن مدت زمان بیشتری زنده می مانم؛ بنابراین طبیعت وی را به انجام آن عمل مجبور می سازد.

وقتی کسی از طعام یا دیگر وسایل لازم برای زندگی محروم باشد و نتواند زندگی خود را به هیچ شیوهٔ دیگری جز از طریق ارتکاب عملی برخلاف قانون تأمین کند، چنانکه مثلاً در زمان قحطی بزرگ طعام خود را به زور به چنگ آورد و یا بدزدد و نتواند آن را در مقابل پول و یا بهعنوان انفاق بهدست آورد، و یا در دفاع از جان خود، شمشیر دیگری را بدزدد، کلاً و به دلیلی که در بالاگفتیم معذور است.

همچنین اعمالی که براساس جواز شخص دیگری برخلاف قانون انجام میشوند عذر عامل جرم بر ضد آمر آن به موجب همان جواز و به زیان آمر آن معذور به شمار می روند؛ زیرا هیچکس نباید اتهام جرم خود را متوجه شخص دیگری کند که صرفاً ابزار و خادم اوست؛ اما چنین عملی به زیان شخص ثالثی که از آن متضرر شده باشد، معذور به شمار نمی رود؛ زیرا در نقض قانون هم آمر و هم عامل هر دو مجرماند. از اینجا چنین برمی آید که وقتی شخص یا مجمع صاحب حاکمیت به کسی حکم کند تا عملی را برخلاف قانون پیشین انجام دهد، چنین کسی در ارتکاب آن عمل کلاً معذور است؛ زیرا حاکم نمی تواند آن عمل را محکوم سازد چون که خود آمر آن است؛ و آنچه حاکم نتواند به حکم عدالت محکوم سازد، هیچکس دیگر نمی تواند به حکم عدالت آن را مجازات کند. به علاوه وقتی حاکم امر کند آن مورد خاص است.

> اگر شخص یا مجمع صاحب حاکمیت هر یک از حقوق ذاتی حاکمیت را از خود سلب کند و در نتیجهٔ آن آزادی هایی ناهماهنگ با قدرت حاکمه یعنی ناهماهنگ با نفس کیان دولت، نصیب اتباع گردد، در آن حال اگر هر یک از اتباع از اطاعت از هر حکمی که مغایر با آزادی اعطا شده باشد سرباز زند، کار او گناه است و با وظیفهٔ تابعیت مغایرت دارد؛ زیرا وی باید از آنچه با حاکمیت ناهماهنگ است آگاه باشد؛ به این دلیل که حاکمیت به موجب رضایت خود او و برای دفاع و صیانت از وی تأسیس شده است؛ پس باید بداند که اعطای

۲۸۰ لویاتان

آن آزادی که مغایر با حاکمیت است به دلیل جهل نسبت به تبعات ناخوشایند آن صورت گرفته است. اما اگر وی نه تنها نافر مانبر دار شود بلکه در اجرای آن آزادی در مقابل مقامات عمومی مقاومت ورزد، عمل او جرم است؛ زیرا وی احتمالاً می توانست با طرح شکایت (بدون آنکه صلح و آرامش مختل شود) به حق خود برسد.

درجات جرم با مقیاسهای مختلف اندازه گیری و سنجیده می شوند: یکی با مقیاس قبح و زشتی سرچشمه یا علت جرم؛ دوم با میزان سرایت جرم بهعنوان سرمشق؛ سوم با مقياس قبح نتيجه؛ و چهارم وقوع جرم در زمانها و مكانها و بهوسيلهٔ اشخاص مختلف. عمل واحدى كه برخلاف قانون انجام شده باشد وقتى با سوءاستفاده از قدرت، ثروت سوء استفاده از قدرت و یا ایادی و دوستان، برای مقاومت در مقابل مجریان قانون، صورت گرفته باشد، جرم تشديدكنندة مجازات است بزرگ تری است تا وقتی که به امید آن انجام شده باشد که مکشوف نشود و یا عامل آن بتواند بگریزد و متواری گردد؛ زیرا انگیزهٔ فرار از مجازات با تکیه بر زور و قدرت، ریشه و سرچشمهٔ تحقیر و اهانت به قانون در همهٔ زمانها و با هر قصد و نیتی است؛ درحالیکه در مورد دوم ترس از خطری که موجب فرار مجرم می گردد، وی را در آینده مطیع و فرمانبردار میسازد. جرمی که ما به ماهیت آن واقف باشیم سنگین تر از همان جرم در صورتی است که به غلط تصور کنیم که جرم نیست بلکه قانونی است؛ زیرا کسی که برخلاف وجدان خود مرتکب آن شود، با تکیه بر سوء استفاده از زور یا قدرتهای دیگر خودش، تشویق میشود که بار دیگر نیز به ارتکاب آن دست بزند؛ اما کسی کـه سـهواً مرتکب جرمی شود، پس از آنکه به خطای خود پی ببرد، از قانون تمکین میکند.

کسی که خطایش ناشی از راهنمایی و نظر آموزگار و یا مفسّر قانونی باشد که دارای آموزههای بد از شرایط مرجعیت عمومی است، به اندازهٔ کسی که خطایش ناشی از تعقیب جزماندیشانهٔ اصول و معففهاند استدلال خودش باشد، مقصر نیست. زیرا آموزههای آن کس که دارای جواز و مرجعیت عمومی است، در حکم آموزههای دولت است و به قانون شباهتی دارد و تا زمانی که به وسیلهٔ اقتدار دولتی محدود نشده باشد [جاری است] ؛ و همهٔ جرائمی که قدرت حاکمه در آنها مورد انکار قرار نگیرد و یا جرائمی که برخلاف قانون آشکار و مشخصی نباشند، معذورند؛ درحالی که کسی که اعمال خود را بر نظر و داوری شخصی خویش استوار سازد می باید برحسب صحت یا خطای آن نظر مبرّا یا مقصر شناخته شود.

> سابقهٔ فرار از مجازات از شرایط محففه است

جرم واحدی وقتی مکرراً در مورد دیگران مجازات شده باشد، جرم بزرگ تری است تا جرمی که نمونههای پیشین بسیار از فرار از مجازات در آن مشاهده شده باشد. زیرا آن نمونهها و سوابق در حکم امکانات فرار از مجازاتی هستند که خود حاکم فراهم ساخته است؛ و چون کسی که چنین امکان و امیدی و یا فرض عفو و بخششی را فراهم میکند مثل آن است که مجرم را به انجام جرم تشویق کند و در انجام امر خلاف سهمی داشته باشد؛ پس چنان کسی نمی تواند مجرم را به کل مجازات محکوم کند. جرمی که ناشی از حالت نفسانی ناگهانی و شدیدی باشد، به اندازهٔ جرمی که ناشی از تأمل و تصمیم گیری قبلی از تأمل طولانی باشد، سنگین نیست؛ زیرا در مورد اول با توجه به ضعف کلی طبع بشر، شرایط مشدد است جای تخفیف هست. اما آن کس که با فکر و تأمل قبلی مرتکب جرم شود، به همهٔ جوانب امر اندیشیده و قانون و مجازات جرم و تبعات آن برای جامعهٔ بشری را ملاحظه کرده است و با این حال در ارتکاب جرم آنها را نادیده گذاشته و به میل خود ارتکاب عمل را به تعویق افکنده است. اما هیچ حالت نفسانی ناگهانی و شدیدی نیست که عذر و حرج کلی باشد؛ زیرا همیشه در فاصلهٔ نخستین آگاهی و اطلاع از قانون و ارتکاب عمل، مدت زمانی صرف تأمل می شود؛ حال آنکه در این فاصله فرد باید با تأمل و تفکر به قانون خصلت ، ناگهانی و پیش بینی ناپذیری شهوات و نفسانیات خود را اصلاح کند.

وقتی قانون در ملأعام و در نزد عموم مردم بهدقت قرائت و تفسیر شود، اگر عملی برخلاف آن انجام گردد، آن عمل جرم بزرگ تری است تا وقتی که تعلیم و تفسیری دربارهٔ قانون عرضه نشود و افراد خودشان مجبور باشند با زحمت و شک و تردید و با ایجاد وقفه در کار و زندگی خویش و با کسب اطلاع و آگاهی دربارهٔ قانون از افراد خصوصی، آگاهی لازم را بهدست آورند؛ در این مورد بخشی از تقصیر متوجه ضعف عمومی مردم است؛ اما در مورد اول تغافل و بی توجهی نسبت به قانون آشکار است و این نیز متضمن میزانی تحقیر و اهانت نسبت به قدرت حاکمه است.

اعمالی که در قانون آشکارا محکوم شده باشند اما قانونگذار براساس امارات آشکار دیگری آنها را تلویحاً تأییدکند، جرائم سبک تری محسوب می شوند تا اعمالی که هم بهوسیلهٔ قانون و هم بهوسیلهٔ قانونگذار محکوم شده باشند. زیرا با توجه به اینکه ارادهٔ قانونگذار، قانون است، بهنظر می رسد که در این موارد دو قانون متعارض در کار باشد؛ و در صورتی که آدمیان می توانستند از آنچه مورد تأیید حاکم است به واسطهٔ امارات دیگری جز آنچه در احکام او آشکار می شود، آگاه شوند، در آن صورت [چنان تعارضی در قوانين] موجب عذر و حرج كلي مي شد. اما چون نه تنها بر نقض قانون او بلكه [در چنين مواردی] همچنین بر رعایت آن، مجازاتهایی مترتب است، وی خود بعضاً مسبب نقض قانون است و بنابراین نمی تواند عقلاً کل مجازات را بر مجرم تحمیل کند. مثلاً قانون، دوئل را محکوم میکند؛ و مجازات مرگ برای آن معین می سازد؛ از سوی دیگر کسی که از دوئل سرباز زند در معرض تحقير و شماتت قرار می گيرد و کاری هم نمی تواند بکند؛ و گاه خود حاکم چنان کسی را نالایق و ناشایسته برای تصدی مسئولیت جنگی یا ارتقای منصب نظامی میشمارد؛ پس اگر آن کس با این ملاحظات دوئل را بیذیرد و این نکته را در نظر داشته باشد که همهٔ آدمیان قانوناً در پی کسب نظر مساعد صاحبان قدرت حاکمه هستند، در نتیجه وی نباید عقلاً مستوجب مجازات شدید باشد؛ زیرا بخشی از تقصیر را مي توان برعهدهٔ مرجع مجازات گذاشت؛ و منظور من از اين گفته آن نيست که خواهان

تأیید تلویحی شخص حاکم از شرایط محففه است آزادی انتقام جویی خصوصی و یا هر نوع دیگری از نافرمانبرداری باشم؛ بلکه منظور آن است که حکام دقت کنند و آنچه را که مستقیماً ممنوع ساختهاند دیگر به صورت ابهام آمیزی تأیید نکنند. کردار شهریاران برای کسانی که آن را مشاهده کنند همواره در تعیین اعمال و رفتار ایشان مؤثرتر از خود قوانین است. وگرچه وظیفهٔ ما آن است که نه از کردارها بلکه از گفتارهای شهریاران پیروی کنیم، لیکن آن وظیفه هیچگاه ادا نخواهد شد مگر آنکه خداوند لطف و مرحمت خارق العاده و فوق طبیعی خود را نصیب آدمیان سازد تا از آن احکام پیروی کنند.

> مقایسهٔ جرائم برحسب نتابع آنما

همچنین اگر جرائم را برحسب زیان و آسیب ناشی از آنها مقایسه کنیم [باید بگوییم نتایچ آنها که] اولاً جرمی که به خسران و زیان شمار بسیاری از افراد منجر شود، سنگین تر از جرمی است که به ضرر و زیان شمار اندکی بینجامد. و بنابراین وقتی جرمی نه تنها در حال حاضر بلکه (به واسطهٔ ایجاد سرمشق) در آینده هم موجب زیان و آسیب شود، جرم سنگین تری است تا وقتىكه تنها در حال حاضر زيان و آسيب وارد كند؛ زيرا جرم اول جرم زاينده و تکثیر شوندهای است و به زیان و ضرر بسیاری تکثیر می یابد؛ درحالیکه جرم دوم نازا و تکثیرنایذیر است. همچنین اعتقاد مبلغ رسمی مذهب به عقایدی مغایر با مذهب مستقر در کشور، تقصیر بزرگ تری است تا همان اعتقاد از جانب فردی معمولی؛ همین گفته در مورد زیستن به شیوهای غیردینی و بواله وسانه و یا انجام هرگونه اعمال ضدمذهبی نیز صادق است. همچنین اعتقاد استاد حقوق و قانون به هر نکتهای و یا انجام هر عملی از جانب وی که موجب تضعیف قدرت حاکمه گردد جرم بزرگ تری است تا [همان اعتقاد یا عمل] از جانب اشخاص دیگر. به همین سان کسی که آنقدر شهرت به عقل و درایت داشته باشد که نظرات مشورتی اش مورد اتّباع قرار گیرد و اعمالش مورد تقليد واقع شود، اگر عملی برخلاف قانون انجام دهد، جرمش سنگين تر از هر کس دیگری است که آن عمل را مرتکب شود؛ زیرا چنین کسانی نه تنها مرتکب جرم می شوند بلکه آن را همچون قاعده و قانونی به دیگران تعلیم میدهند. و بهطور کلی جرائم برحسب میزان نتایج ناخوشایندی که ایجاد میکنند، سنگین تر می شوند؛ زیرا تردیدهایی در دل مردم ضعیف النفس و جایزالخطا ایجاد میکنند به این دلیل که چنین کسانی به راهی که خود می روند چندان نظر ندارند تا به چراغی که دیگران فرا راه ایشان حمل مي کنند.

جرائم بر ضد حاکمیت

همچنین اعمال خصومت آمیز بر ضد نظام مستقر در کشور جرائم سنگین تری هستند تا اعمال خصومت آمیز مشابه بر ضد افراد خصوصی؛ زیرا در آن مورد خسران و آسیب فراگیر می شود؛ افشای میزان توانایی ها و یا آشکار ساختن اخبار محرمانه دولت برای دشمن؛ همچنین سوءِقصد به جان نمایندهٔ دولت چه پادشاه باشد و چه مجمعی از کسان؛ و نیز هرگونه اقدام لفظی یا عملی در تقلیل اقتدار حاکم، چه در حال حاضر و

چه در آینده، از جمله چنین جرائمی هستند. مردمان لاتین زبان این جرائم را Crimina læsæ Majestatis (یعنی جرائم حکومتی) میخوانند که شامل هرگونه دسیسه و توطئه و عملی برضد قانون اساسی است.

همچنین جرائمی که احکام قضایی را بیاثر میسازند، جرائم بزرگتری هستند تا رشوه و شهادت دروغ آسیبهایی که به یک یا چند شخص وارد میشوند؛ مثلاً دریافت پول برای دادن حکم ناصواب و یا شهادت نادرست جرمی بزرگتر و سنگینتر از آن جرمی است که مبلغ مشابه یا مبلغ بیشتری از طریق فریب و کلاهبرداری از کسی گرفته شود؛ زیرا نهتنها کسی که بهواسطهٔ چنین احکامی مقصّر شناخته میشود مظلوم قرار میگیرد بلکه همهٔ احکام بیفایده میشوند و فرصت برای کاربرد زور و انتقام جوییهای خصوصی مهیا میگردد.

همچنین دزدی و حیف و میل خزانه و عواید [دولتی] جرمی بزرگ تر از دزدی یا حیف و میل خزانه کلاهبرداری از شخصی معمولی است؛ زیرا دزدی از خزانهٔ عـمومی بـه مـعنی دزدی از بسیاری کسان در آن واحد است.

همچنین معرفیکردن خود بـه دروغ بـهعنوان مـقامات عـمومی و جـعل مـهرها و تظاهر به برخورداری از نشانهای عمومی و یـا سکـهٔ رایـج [جـرم سـنگین تری است] تـا خـود را بـهجای افـراد اقتدار عمومی خصوصی معرفیکردن و یا جعل مهر شخصی؛ زیرا فریب ناشی از مورد اول به خسران شمار بسیاری از مردم میانجامد.

از جمله اعمال خلاف قانونی که به افراد عادی آسیب میرسانند، سنگین ترین جرم مقایسه جرائم در حق آن است که به اعتقاد عموم مردم، خسران و آسیب آن بیش از جرائم دیگر محسوس و افراد معمولی مشهود باشد و بنابراین:

> قتل نفس برخلاف قانون جرمی سنگین تر از هر جرم دیگری است که در آن جان مجنیعلیه آسیب نبیند.

قتل نفس همراه با ایراد شکنجه جرمی سنگین از کشتن صرف و ساده است. قطع عضو بدن دیگری جرمی سنگین تر از به یغمابردن اموال اوست.

و به یغمابردن اموال کسی با تهدید قتل یا جرح جرمی سنگین تر از جرم دزدی پنهانی است.

و به یغمابردن اموال کسی از طریق دزدی پنهانی جرمی سنگین تر از کسب رضایت آن کس به فریب و خدعه است.

و تجاوز به زن محترمه به عنف و زور جرمی سنگین تر از ار تکاب آن با زبان بـازی است.

و تجاوز به زن شوهردار جرمی سنگین تر از تجاوز به زن بی شوهر است. زیرا نظر عموم مردم دربارهٔ چنین جرائمی بدینگونه است؛ هر چند بـرخـی کسـان نسبت به جرم واحدی بیشتر یا کمتر حساساند، اما قانون بـه تـمایل و دیـدگاه عـموم انسانها نظر دارد و نه به تمایل و دیدگاه برخی کسان.

و بنابراین در قوانین یونانیان، رومیان و دیگر دولتهای قدیم و جدید رنجشی که آدمیان از دشنام و ناسزاگویی چه بهصورت لفظی و چه با حرکات دست و چهره، پیدا میکنند، وقتی نتیجهٔ دشنامگویی چیزی جز ناراحتی فوری شخصی که مورد بی حرمتی قرار گرفته، نباشد، بهعنوان جرم و خلاف مذکور نیست؛ زیرا ظاهراً فرض می شده که علت واقعی ناراحتی، دشنام و ناسزا نیست (زیرا دشنام و ناسزا بر روی کسانی که از فضیلت و پارسایی خود آگاه باشند، تأثیری نمی گذارد) بلکه بی ظرفیتی کسی است که مورد بی حرمتی قرار گرفته است.

همچنین جرم بر علیه فرد خصوصی برحسب شخص، زمان و مکان، تابع شرایط مشدّده می شود. زیراکشتن پدر جرمی سنگین تر از کشتن شخص دیگری است؛ زیرا پدر می باید از همان احترام شخص حاکم برخوردار باشد (هر چند هم قدرت خود را به قانون مدنی انتقال داده است)، چون وی اصلاً به حکم طبیعت واجد قدرت [حاکمه] بوده است. و بردن مال فقرا جرمی سنگین تر از دزدیدن اموال ثرو تمندان است زیرا بدان وسیله خسارت محسوس تری به تهیدستان می رسد.

و جرمی که در زمان یا مکانی انجام شود که مخصوص دعا و نیایش است سنگین تر از جرمی است که در هر زمان یا مکان دیگری انجام شود؛ زیرا چنان جرمی اهانت بیشتری نسبت به قانون محسوب می شود.

موارد بسیار دیگری از شرایط مشدده و مخففه را می توان افزود؛ اما از آنچه آوردیم هر کس می تواند به روشنی شدت همهٔ جرائم مر تکبه دیگر را بسنجد.

سرانجام اینکه چون تقریباً در همه جرائم نه تنها به اشخاص خصوصی بلکه به دولت نیز آسیب و زیان وارد می شود، پس جرمی واحد وقتی به نام دولت محاکمه شود جرم عمومی خوانده می شود و وقتی به نام شخص خصوصی محاکمه گردد، جرم خصوصی به شمار می آید. و دادخواست های مربوطه نیز برحسب مورد دادخواست عمومی (Judicia Publica) یا دولتی و خصوصی خوانده می شوند. مثلاً در محاکمه قتل عمد اگر شاکی شخص خصوصی باشد، دادخواست خصوصی است، و اگر شخص حاکم باشد، دادخواست عمومی است.

> فصل بیست و هشتم در باب مجازاتها و پاداشها

تعریف مجازات مجازات عمل ناخوشایند و زجرآوری است که مقامات عمومی بر کسی اعمال میکنند که

## جرم عمومی چیست

مرتکب فعل یا ترک فعلی شده باشد که به حکم همان مقامات نقض قانون بهشمار میروند؛ و هدف از مجازات آن است که ارادهٔ آدمیان بهشیوهٔ بهتری معطوف و متمایل به اطاعت و فرمانبرداری گردد.

پیش از آنکه چیزی از این تعریف استنتاج کنیم، پرسش بسیار مهمی هست که باید حق مجازات ناشی از چیست بدان پاسخ داد؛ و آن این است که حق یا اقتدار مجازات کردن به طور کلی از کجا پیدا شده است. زیرا از آنچه پیشتر گفته شده است چنین برمی آید که از قرار معلوم هیچکس به حکم عهد و پیمان مکلّف نیست در برابر خشونت مقاومت نکند؛ و در نتیجه منظور از چنان تکلیفی نمی تواند این باشد که افراد به دیگران حق داده باشند تا بر شخص آنها خشونت روا دارند. با تأسیس دولت، هر کس حق دفاع از دیگری را از دست میدهد و نه حق دفاع از خویشتن را. همچنین فرد [بهعنوان طرف قرارداد اجتماعی] خود را موظف به مساعدت به صاحبان حاکمیت در امر مجازات دیگری میسازد نه در امر مجازات خودش. اما عقد پیمان در امر مساعدت به حاکم برای آسیب رساندن به دیگری به معنی اعطای حق مجازات به وی نیست، مگر آنکه عاقد پیمان خود دارای چنان حقی بوده باشد. پس آشکار است که حقی که دولت (یعنی شخص یا اشخاص نمایندهٔ آن) در امر مجازات دارد مبتنی بر واگذاری یا اعطای آن از جانب اتباع نیست. اما بهعلاوه پیشتر نشان دادهایم که پیش از تأسیس دولت هر کس نسبت به هر چیزی حق داشت و مي توانست هر آنچه را كه لازمهٔ صيانت از نفس خود مي شمرد انجام دهد، و از جمله به آن منظور هرکسی را که بخواهد به انقیاد بکشد، زخمی کند و یا به قتل برساند. و همین مبنای حق مجازات است که در همهٔ دولتها اعمال می شود. زیرا اتباع آن حق را به شخص حاكم واگذار نكردند؛ بلكه صرفاً با وانهادن حق خود، به حاكم قدرت دادند تا حق خویش در آن خصوص را به شیوهای که مقتضی بداند برای صیانت از جان همگان به کار ببرد؛ پس آن حق اعطا و واگذار نشد بلکه وانهاده و متروک گردید و تنها برای حاکم باقی گذاشته شد؛ و این حق (جز حدودی که قانون طبیعی بر حاکم وضع کرده است) به همان شیوهای که در شرایط وضع طبیعی محض و جنگ همه بر علیه همسایگان خویش جاری بود، تام و تمام باقی مانده است.

از تعریف مجازات استنباط میکنیم که اولاً: انتقامکشی خصوصی و یا آسیبهای آسیبهای آسیبها و انتقامهای ناشی از اعمال افراد خصوصی هیچیک به معنی درست کلمه مجازات خوانده نمی شوند؛ خصوصی مجازات نیستند زیرا سرچشمهٔ آنها مرجع اقتدار عمومی نیست.

ثانیاً بی توجهی و خودداری مرجع عمومی از اعطای امتیاز و ترفیع، مجازات محسوب خودداری از ارتقا و ترفیع نمی شود؛ زیرا در نتیجهٔ آن هیچ عمل ناخوشایند تازهای بر کسی اعمال نمی گردد؛ آن مجازات نیست کس صرفاً در وضعی که سابقاً بود باقی می ماند.

ثالثاً عمل ناخوشایندی که مرجع اقتدار عمومی بر کسی اعـمال کـند، بـدون آنکـه - اعمال عمل زجرآور بدون

پیش تر آن کس را آشکارا محکوم کرده باشد، مجازات محسوب نمی شود؛ بلکه نام آن تنها، عمل خصمانه است؛ زيرا عملي كه شخصي بهخاطر أن مجازات مي شود، بايد مجازات نيست نخست براساس حكم مرجع اقتدار عمومي، نقض قانون محسوب شده باشد.

چهارم اینکه عمل زجرآوری که از سوی غاصبان قدرت و یا قضات فاقد مجوّز از جانب حاکم، برکسی اعمال شود، مجازات نیست؛ بلکه عملی خصمانه است؛ زیرا مصدر جواز و اعتبار اعمال غاصبان قدرت، شخص محکوم شده نیست، و بنابراین آن اعمال مربوط به مراجع اقتدار عمومی نیستند.

ینجم اینکه هر عمل ناخوشایند و زجرآوری که بدون قصد و نیت و یا امکان متمایل ساختن شخص بزهکار و یا اشخاص دیگر (که از حال شخص بزهکار درس عبرت گیرند) به فرمانبرداری از قانون اعمال شده باشد، مجازات محسوب نمی شود؛ بلکه عملی خصمانه است؛ زیرا بدون آنکه چنان غایتی در نظر باشد هیچ آسیب و آزاری نام مجازات

محاكمة عمومي در حكم

اعمال زجرآور توسط غاصبان قدرت مجازات نيست

تعزير بدون توجه به صلاح آينده موضوع آن مجازات نيست

تبعات طبيعي ناخوشايند عمل، مجازات نیست

آسیب وارده اگر کمتر از سود ناشی از نقض قانون باشد مجازات نيست

> وقتى مجازات مندرج در قانون باشد ايراد آسيب بيشتر مجازات نيست بلكه خصومت است

ايراد أسيب بيشتر مجازات نيست بلكه خصومت است

به خود نمیگیرد. ششم اینکه وقتی برخی اعمال به حکم طبیعت و سرشت خود همراه با برخی تبعات آزاردهنده مختلف باشند؛ مثل وقتىكه كسى با حمله به ديگرى خودش كشته يا زخمى شود؛ یا وقتی کسی با انجام برخی اعمال غیرقانونی دچار بیماری گردد؛ چنین آسیبی گرچه ممکن است گفته شود که خداوند که خالق طبیعت است آن را عمداً وارد کرده و بنابراین مجازات الهی است، لیکن تا آنجایی که به انسانها مربوط می شود در ذیل نام مجازات نمی آید، زیرا بهموجب اقتدار آدمیان اعمال نشده است.

هفتم اینکه اگر آسیب وارده کمتر از سود حاصله یا خرسندی و رضایتی باشد که معمولاً از ارتکاب جرم عاید می شود، چنان آسیبی در ذیل تعریف مجازات قرار نمی گیرد؛ بلکه هزینه یا بهای جرم است نه مجازات آن؛ زیرا عملی ماهیتاً مجازات است که غایت آن متمایل کردن آدمیان به رعایت قانون باشد؛ و این غایت (اگر کمتر از سود حاصله از نقض قانون باشد) بدين وسيله تحصيل نمى شود بلكه نتيجة معكوسي بهدست مي آيد.

هشتم اینکه اگر مجازاتی به موجب خود قانون تعیین و تجویز شده باشد، ولی پس از ارتكاب جرم مجازات سنگين ترى اعمال گردد، مازاد مجازات، مجازات نيست بلكه عمل خصمانه است. زيرا چون هدف از مجازات انتقامکشی نیست بلکه ارعاب است، و رعبانگیزی مجازات بزرگ تری که نامعلوم باشد، بهواسطهٔ اعلام مجازات سبک تری از میان میرود، پس مازاد پیشبینی نشده بر مجازات، جزئی از مجازات نیست. اما وقتی هیچ مجازاتی بهوسیلهٔ قانون تعیین نشده باشد، در آن صورت هر آسیبی که بهعنوان مجازات ایراد شود، ماهیتاً مجازات است. زیرا کسی که به نقض قانونی می بردازد که مجازات معین نشده است، باید انتظار مجازاتش تعیین نشده یعنی خودسرانهای را هم داشته باشد.

نهم اینکه آسیب اعمال شده بر کسی به خاطر عملی که وی پیش از وضع قانونی در اعمال آسیب پیش از وضع ما ینهم اینکه آسیب ایش از وضع منع و نهی آن عمل انجام داده باشد، مجازات نیست بلکه اقدامی خصمانه است؛ زیرا قانون مجازات نیست پیش از آنکه قانونی باشد، نقض قانون ممکن نیست؛ درحالی که مجازات به معنی قضاوت در ارز معنی و دربارهٔ عملی است که ناقض قانون بوده باشد؛ بنابراین آسیب اعمال شده پیش از وضع قانونی مرکن نیست؛ درجالی که مجازات به معنی قضاوت و نهی این از آنکه قانونی در قانون محازات نیست بلکه اقدامی خصمانه است؛ زیرا قانون محازات نیست در در ای که مجازات به معنی قضاوت دربارهٔ عملی است که ناقض قانون بوده باشد؛ بنابراین آسیب اعمال شده پیش از وضع قانون موده باشد؛ معانون بوده باشد؛ معنی قضاوت دربارهٔ عملی است که ناقض قانون بوده باشد؛ بنابراین آسیب اعمال شده پیش از وضع قانون بوده باشد؛ است.

دهم اینکه آسیب اعمال شده بر نمایندهٔ دولت، مجازات نیست بلکه عمل خصمانه نماین<mark>دهٔ دولت قابل مجازات</mark> است؛ زیرا مجازات ماهیتاً میباید بهوسیلهٔ مرجع اقتدار عمومی اعمال شود که همان نیست اقتدار خود نمایندهٔ دولت است.

سرانجام اینکه آسیب اعمال شده بر دشمن شناخته شده، تحت عنوان مجازات ایراد آسیب بر اتباع شورشی مجازات نيست بلكه جزء نمی گنجد زیرا چون دشمنان هیچگاه تابع قانون [داخلی] نبودهاند، بنابراین نمی توانند حقوق جنگ است آن را نقض کنند؛ و نیز اگر هم قبلاً تابع آن بودهاند ولی اعلام کنند که دیگر از آن تابعیت نمی کنند، در نتیجه نمی توانند آن را نقض کنند؛ پس همهٔ آسیبهایی که بتوان به آنها وارد کرد، میباید به عنوان اقدامات خصمانه تلقی شود. اما در جنگ اعلام شده و رسمی ایراد هر آسیبی قانونی است. از اینجا چنین برمی آید که اگریکی از اتباع با انجام عمل و یا ادای سخنی آگاهانه و عامدانه اقتدار نمایندهٔ دولت را نفی و انکار کند (قطع نظر از اینکه پیش تر چه مجازاتی برای خیانت مقرر شده باشد) وی را می توان قانوناً به تحمل هـر مجازاتی مجبور کرد که نمایندهٔ دولت مقرر بدارد؛ زیرا آن کس با نفی و انکار تابعیت، هرگونه مجازاتی را که به وسیلهٔ قانون مقرر شده باشد، نیر نفی و انکار میکند؛ و بنابراین همچون دشمن دولت، یعنی بر طبق ارادهٔ نمایندهٔ آن، مجازات می شود. زیرا مجازاتهای مقرر شده در قانون، برای اتباع است نه برای دشمنان؛ مثل کسانی که پیش تر بهخواست خود تابع بودهاند ولی عمداً سر به شورش برداشته و قدرت حاکمه را نفی کردهاند.

> نخستین و کلی ترین طبقه بندی مجازات ها، تقسیم آنها به [مجازات های] الهی و بشری است. دربارهٔ مجازات های الهی بعداً در فرصت مناسب تری سخن خواهیم گفت.

> مجازاتهای بشری آنهایی هستند که بهموجب امر و فرمان انسان اعمال میشوند؛ و یا بدنی هستند، یا نقدی، یا حیثیتی، یا حبس، یا تبعید و یا آمیزهای از آنها.

مجازات بدنی، مجازاتی است که مستقیماً و بر طبق نیّت مجری مجازات، بـر بـدن مجازاتهای بدنی اعمال شود؛ از آن جملهاند ضرب شلاق، ایراد جرح و یا سـلب امکـان لذتهـای بـدنی بهشیوهای که پیش تر قانوناً مجاز بود.

و از مجازاتهای بدنی، برخی بزرگ و مستوجب مرگاند و برخی به حد اعدام مجازات اعدام نمیرسند. مجازات اصلی، همان اعدام است و اعدام هم ممکن است ساده و یا همراه با شکنجه باشد. مجازاتهای کوچک تر شامل ضرب شلاق، ایراد جرح، به غل و زنجیر کشیدن و ایراد هرگونه زجری است که ماهیتاً کشنده نباشد. زیرا اگر در نتیجهٔ اعمال

مجازات حيثيتي

مجازاتی، برخلاف نیت مجری مجازات، طرف مجازات بمیرد، آن مجازات را نمی توان مجازات اصلی اعدام تلقی کرد، هر چند آسیب وارده به موجب تصادفی پیش بینی نشده، مهلک از کار درآید؛ در این صورت مرگ، در اجرای مجازات مورد نظر نبوده بلکه اجرای مجازات موجب آن شده است.

مجازات نقدی نه تنها به معنی اخذ مبلغی پول بلکه به معنی تصرف اراضی و هرگونه اموال دیگری است که معمولاً با پول خرید و فروش می شوند. و اگر قانونی که مجازات را مقرّر می دارد به نیّت گردآوری پول از کسانی وضع شده باشد که آن قانون را رعایت نکنند، در آن صورت اخذ پول، مجازات به معنی درست کلمه نیست بلکه بهای امتیاز و معافیت از قانونی است که انجام عمل خلاف را کلاً منع نمی کند بلکه تنها برای کسانی ممنوع می سازد که نمی توانند مبلغ مورد نظر را بپردازند؛ مگر در مورد قانون طبیعی و یا قانون مذهبی که در آن صورت معافیت از قانون محسوب نمی شود بلکه نقض قانون است. مثلاً وقتی که قانون برای کسانی که نام خدا را بدون حرمت بر زبان جاری کند، مجازات نقض قانونی است که نمی توان نقض آن را مجاز و آزادی دشنام گویی نیست بلکه مجازات نقض قانونی است که نمی توان نقض آن را مجاز داشت. به همین شیوه اگر قانون مجازات نقض قانونی است که بر وی آسیب و زیانی رسیده مبلغ پولی پرداخت شود، این پرداخت تنها برای ارضای وی و تسلی آسیب وارده است و تنها شکایت شخص آسیب دریده را برطرف می کند نه جرم مجرم را.

مجازات حیثیتی، اِعمال عمل ناخوشایندی است که دولت آن را موجب سلب حیثیت شمرده و یا پرهیز از اعطای چیزی است که دولت آن را مایهٔ عزت و احترام تلقی کرده باشد. زیرا برخی چیزها به حکم طبیعت مایهٔ عزت و احتراماند مانند حالات شجاعت، بخشندگی، قوت، خردمندی و دیگر تواناییهای جسمانی و فکری. برخی چیزهای دیگر به حکم دولت مایهٔ عزت و افتخار میشوند؛ مثل نشانها، عنوانها، منصبها و هر علامت خاص دیگری که حاکی از لطف حاکم باشد. [افتخارات طبیعی] (گرچه ممکن است طبیعتاً و یا به حکم تصادف نقصان یابند) به وسیلهٔ قانون قابل سلب نیستند و بنابراین از دست رفتن آنها، مجازات نیست. اما [افتخارات دولتی] ممکن است به وسیلهٔ مرجع عمومی اقتداری که آنها را مایهٔ عزت و احترام ساخته است، سلب شوند و بنابراین سلب آنها مجازات است؛ مثل سلب نشانها، عناوین و مناصب از افرادی که محکوم شدهاند و یا اعلام عدم صلاحیت ایشان برای به رممندی از چنان افتخاراتی در آینده.

مبس حبس به آن معنی است که کسی به حکم مرجع اقتدار عمومی از آزادی خود محروم گردد؛ و ممکن است بهدو منظور مختلف صورت گیرد: یکی توقیف و نگهداری متهم در محلی امن: دوم اعمال مجازات بر کسی که محکوم شده باشد. مورد اول مجازات نیست، زیرا نمی توان گفت که کسی پیش از آنکه قانوناً محاکمه و مقصّر شناخته شده باشد، مجازات شده است. و بنابراین هر نوع آزار و آسیبی که از طریق حبس و توقیف پیش از محاکمه بر کسی وارد شود، اگر بیش از حد لازم برای نگهداری وی در محلی امن باشد، برخلاف قانون طبیعی است. اما مورد دوم مجازات است زیرا عمل زجرآوری است که به وسیلهٔ مرجع اقتدار به خاطر انجام عملی اِعمال شده است که به نظر همان مرجع نقض قانون به شمار می رود. هرگونه محدودیتی در حرکت را که از جانب مانعی بیرونی ایجاد شده باشد، در ذیل عنوان حبس قرار می دهیم؛ خواه در درون ساختمانی باشد که عموماً زندان خوانده می شود و یا در درون جزیره ای که افراد در آن حبس گردند و یا در مکانی که افراد در آنجا به بیگاری گرفته شوند \_ مثل وقتی که در قدیم افراد به انجام کار در معادن و باشند.

تبعید (یا طرد از موطن) آن است که کسی به خاطر ارتکاب جرمی محکوم به خروج تبعید از قلمرو دولت و یا بخش خاصی از آن شود و در طی مدت از پیش تعیین شده ای و یا الی الابد بدانجا باز نگردد؛ به نظر می رسد که تبعید فی نفسه و بدون شرایط دیگر مجازات نباشد؛ بلکه گریز، یا حکم مرجع عمومی به پرهیز از مجازات از طریق گریز باشد. و سیسرون می گوید: که هیچگاه چنین مجازاتی در شهر رم مقرر نشد؛ وی آن را پناه جویی افرادی که در خطر هستند، می نامید. زیرا اگر کسی تبعید شود و با این حال مجاز به استفاده از اموال و درآمدهای املاک خود باشد، صرف تغییر آب و هوا مجازات نیست؛ به علاوه تبعید به مصلحت دولت که همهٔ مجازاتها برای تأمین آن مقرر شده اند (که همان تقویت و تحکیم ارادهٔ آدمیان به رعایت قانون است) تمام نمی شود بلکه اغلب به دولت آسیب و زیان می رساند. زیرا انسان تبعیدی دشمن قانونی دولتی است که او را بعید کرده است، چون که دیگر عضو آن کشور و دولت محسوب نمی شود. اما اگر وی به علاوه از ارضی یا اموال خود محروم گردد در آن صورت مجازات وی در تبعید ظاهر به علاوه از ارضی یا اموال خود محروم گردد در آن صورت مجازات وی در تبعید ظاهر به علاوه از ارضی یا اموال خود محروم گرد در آن صورت مجازات وی در تبعید ظاهر

اِعمال هرگونه مجازات بر اتباع بیگناه خواه مجازات بزرگ یا کوچک، برخلاف قانون مجازات اتباع بیگناه برخلاف طبیعی است؛ زیرا مجازات تنها برای نقض قانون اعمال می شود و بنابراین بیگناهان را اصلاً نمی توان مجازات کرد. چنین مجازاتی بنابراین اولاً نقض آن قانونی طبیعی است که همهٔ آدمیان را برحذر می دارد که در انتقام جویی های خود جز به صلاح و خیر آینده به چیز دیگری نظر نداشته باشند؛ زیرا با مجازات بیگناهان هیچ خیر و صلاحی نصیب دولت نمی شود. ثانیاً چنان مجازاتی به معنی نقض آن قانون طبیعی است که ناسپاسی را منع می کند؛ زیرا چون کل قدرت حاکمه اصلاً به موجب رضایت و توافق هر یک از اتباع به این منظور اعطا شده است که مادام که ایشان فرمانبردار باشند در پناه حمایت آن قدرت

قرار گیرند، پس مجازات بیگناهان انجام شر بهجای خیر است. و ثالثاً، چنان مجازاتی به معنى نقض أن قانون طبيعي است كه حكم به رعايت انصاف و عدالت مي كند؛ و أن اداي حق هر کس به شیوهای برابر است؛ و در مجازات بی گناهان چنین قانونی رعایت نمی شود. اما ورود هر زیان و آسیبی بر انسانی بیگناه که از اتباع دولت نباشد، اگر بهنفع و مصلحت دولت باشد و به نقض میثاق پیشینی نینجامد، نقض قانون طبیعی نیست. زیرا همهٔ کسانی که اتباع دولت نیستند، یا از دشمنان اند و یا اینکه به موجب قرار داد و میثاق ییشینی تابعیت خود را از دست دادهاند. اما جنگیدن با دشمنانی که دولت بهنظر خود بتواند به آنها آسیب رساند، به موجب حق طبیعی اصلی و اولیه، قانونی است؛ و در جنگ کار شمشیر داوری و رعایت عدالت نیست و حاکم فاتح تمیزی میان باگناه و بیگناه در رابطه با زمان گذشته نمی دهد؛ و هیچ عنایتی هم به رحمت و شفقت ندارد، جز به آنچه ونیز آسیبی که به شورشیان به خیر و صلاح قوم خودش یاری رساند. و بر همین اساس است که در مورد اتباعی که ر<sup>سد</sup> عمداً اقتدار دولت مستقر را نفی و انکار میکنند، انتقامکشی و تلافیجویی قانوناً نه تنها شامل پدران بلکه دربرگیرندهٔ نسل سوم و چهارمی نیز می شود که هنوز به وجود نیامدهاند و در نتیجه در جرمی که به خاطر آن مجازات می شوند، تقصیری نداشتهاند؛ زیرا ماهیت چنین جرم و خطایی، نفی و انکار تابعیت و فرمانبرداری است؛ و این خود بهمعنی درغلتیدن مجدد به درون آن وضع جنگی است که معمولاً شورش و طغیان خوانده می شود؛ و آنان که مرتکب چنان جرم و خطایی شوند، از مجازات اتباع برخوردار نخواهند. بود بلکه با آنان چون دشمنان رفتار می شود. زیرا شورش چیزی جز اعادهٔ وضع جنگی نيست.

پاداش یا بهصورت هدیه و یا بهموجب قرارداد اعطا می شود. وقتی بهموجب قرارداد یاداش، یا مستمری است یا لطف و عطیه اعطا شود، مستمری و دستمزد خوانده می شود که ما به ازای خدمتی است که انجام شده ويابه انجامش وعده شده است. وقتى هديه باشد، نفعي است كه از لطف اعطا كنندگان آن ناشی می شود تا دیگران را به انجام خدماتی برای ایشان تشویق کند یا توانا سازد. و بنابراین وقتی حاکم دولتی، مستمری خاصی برای مقامات عمومی مقرر میکند دريافتكنندة آن قانوناً مي بايد خدمت خويش را انجام دهد؛ وگرنه مي بايد احتراماً قصور خود را تصدیق کند و مقرری را مسترد دارد. زیراگرچه آدمیان، وقتی به آنها حکم شود تا کار خصوصی خود راکنار نهند و بدون یاداش یا حقوق به عموم خـدمت کـنند، قـانوناً چارهای جز آن ندارند، اما به حکم قانون طبیعی و یا به حکم تأسیس دولت چنان الزامی ییدا نمی کنند، مگر آنکه آن خدمت به شیوهٔ دیگری قابل اجرا نباشد؛ زیرا فرض بر این است که حاکم می تواند از تمام امکانات مردم استفاده کند، درست به همان شکلی که سرباز معمولی می تواند دستمزد خدمات جنگی خود را همچون بستانکاری خود، طلب کند.

اما آسیبی که در جنگ به بیگناهان برسد مغایر با قانون طبيعي نيست

مزایایی که حاکم به یکی از اتباع خود میدهد تا مبادا آن کس بهواسطهٔ قدرت یا امتیازاتی که از روی ترس توانی که دارد به دولت آسیب رساند، بهمعنای درست کلمه پاداش نیست؛ زیرا آنها داده شوند پاداش نیستند مقرری نیستند و در این مورد هیچ قراردادی منعقد نشده و همگان پیشاپیش موظف اند از آسیب رساندن به دولت پرهیز کنند؛ بهعلاوه آن مزایا عطیه هم نیستند؛ زیرا بهعلت ترس داده میشوند و ترس هم نباید قاعدتاً جزء ذاتی و طبیعی قدرت حاکمه باشد؛ بلکه آن مزایا، بخششی است که حاکم (بهعنوان شخص طبیعی و نه بهعنوان شخصیت نمایندهٔ دولت) بهمنظور جلب رضایت کسی معمول میدارد که به نظر وی تواناتر از خود اوست؛ و موجب تشویق به فرمانبرداری نمیشود بلکه برعکس به ادامه و افزایش اخاذی میانجامد.

و برخی مستمریها قطعی هستند و از خزانهٔ عمومی پرداخت میشوند، و برخی حقوق معین و اتفاقی دیگر نامشخص و اتفاقی هستند و در ازای انجام کاری که حقوقی برای آن مقرر شده، پرداخت میگردند؛ مورد اخیر در برخی مواقع به حال دولت زیان آور است؛ مثلاً در مورد دستگاه قضایی، اگر مستمری قضات و کارگزاران دادگاهها ناشی از کثرت دعاوی و قضایایی باشد که در نزد آنها مطرح میشود، ضرورتاً دو مشکل و نتیجهٔ ناخوشایند پیش میآید: یکی کوشش برای افزایش شمار دعاوی؛ زیرا هر چه شمار دعاوی بیشتر باشد، سود حاصله بیشتر است؛ و دیگری که با اولی مرتبط است، رقابت و مجادله بر سر قضاوت و میآید: یکی کوشش برای افزایش شمار دعاوی؛ زیرا هر چه شمار دعاوی بیشتر باشد، سود حاصله بیشتر است؛ و دیگری که با اولی مرتبط است، رقابت و مجادله بر سر قضاوت است؛ و هر یک از دادگاهها میکوشد شمار هر چه بیشتری از دعاوی را به خود جلب کند. است و هر یک از دادگاهها میکوشد شمار هر چه بیشتری از دعاوی را به خود جلب کند. اما محری چنین مشکلاتی پیدا نمیشود؛ زیرا مشاغل آنها به واسطهٔ مساعی اما در مناوس افزایش نیست. و همین مطالب دربارهٔ مجازات و پاداش – که به اصطلاح می معاد و مین معال دعاوی مرا دعاوی را به خود جلب کند. است؛ و هر یک از دادگاهها میکوشد شمار هر چه بیشتری از دعاوی را به خود جلب کند. اما در مناصب اجرایی چنین مشکلاتی پیدا نمیشود؛ زیرا مشاغل آنها به واسطهٔ مساعی اما در منای قابل افزایش نیست. و همین مطالب دربارهٔ مجازات و پاداش – که به اصطلاح می کرد. اعصاب و پیهایی هستند که اعضا و مفاصل بدن دولت را به حرکت درمیآورند – کفایت می میکند.

تا اینجا سرشت آدمی را (که غرور و دیگر خواهشهای نفسانی، وی را مجبور میسازند که خود را به دست حکومت بسارد) همراه با قدرت عظیم حاکم بررسی کردهایم و حاکم را به لویاتان تشبیه نمودهایم و این تشبیه را از دو آیهٔ آخر فصل چهل و یکم کتاب ایوب در عهد عتیق گرفتهایم؛ خدا در آنجا پس از بیان قدرت عظیم لویاتان، وی را شاه متکبران مینامد؛ و میگوید هیچ چیزی بر روی زمین نیست که با او قابل قیاس باشد؛ وی چنان خلق شده است که دچار ترس نشود. هر چیز بلندی را پایین تر از خود می بیند و شاه همهٔ ابنای تکبر است. اما چون او همانند دیگر موجودات دنیوی فانی و زوال پذیر است، و چون آنچه وی باید از آن بترسد (نه بر روی زمین) بلکه در آسمان است و وی باید از قوانین آسمانی پیروی کند؛ پس در فصل آینده دربارهٔ امراض و علل مرگ و میر لویاتان و نیز از قوانینی که وی باید از آنها اطاعت کند، سخن خواهیم گفت.

فصل بیست و نہم درياب عوامل و اسباب تضعيف و انحلال دولت

انعلال دولتها ناشی از گرچه هر چیزی که آدمیان فانی بسازند نمی تواند جاوید باشد؛ با این حال اگر آدمیان تأسیس نادرست آنها است عقلی را که بدان می بالند به کار ببرند، دولت هایشان ممکن است دست کم از خطر زوال و هلاک بهواسطهٔ بیماریهای داخلی مصون باقی بماند. زیرا دولتها با توجه به ماهیت بنیاد و ساختمان خود چنان طراحی شدهاند که به اندازهٔ عمر بشر یا قوانین طبیعی و یا خود عدالت كه بدانها حيات مي بخشد دوام بياورند؛ بنابراين وقتى نه بهواسطة خشونت و تهاجم خارجی، بلکه بهواسطهٔ اختلال و بینظمی درونی، منحل میشوند؛ تقصیر از آدمیان است اما نه بهعنوان اجزای جوهر دولت بلکه بهعنوان سازنده و نظم دهندهٔ آن. زیرا آدمیان همچنانکه سرانجام از ازدحام و هیاهو و غلغله خسته می شوند و با تمام قلب خود خواهان آن میگردند تا به خویشتن در درون عمارتی مستحکم و دیرپا هماهنگی و قرار بخشند؛ بههمان سان وقتى فاقد هنر وضع قوانين متناسب بهمنظور تنظيم اعمال خويش بدان وسیله، باشند و نیز از تواضع و صبر لازم برخوردار نباشند تا تحمل رفع وجوه ناخوشایند و طاقت فرسای وضع ناملایم خودشان را داشته باشند؛ در غیاب معماری بسیار توانا تنها می توانند در درون عمارتی ناامن و در حال ویرانی فراهم آیند که نمی تواند بیش از عمر خودشان دوام آورد و یقیناً بر سر فرزندان شان خراب خواهد شد. یس در بین نقطه ضعف های دولت در وهلهٔ نخست آنهایی را مطرح میکنیم که ناشی از بنیاد و تأسیس ناقص و نارسای آناند و همانند آن نوع از بیماریهای بدن طبیعی هستند که از زادوولد معيوب ناشي مي شوند.

فقدان قدرت مطلق

از جمله آن ضعفها این است که: کسی برای تصرف مملکتی، گاه به قدرتی کمتر از آن خرسند باشد که لازمهٔ حفظ صلح و دفاع از دولت است. از آنجا چنین برمی آید که وقتی قدرتی که برای تأمین امنیت عمومی لازم است، اعمال نگردد، چنین حالی همچون عملی نادرست و ناروا است؛ و موجب می شود که شمار بسیاری از آدمیان (وقتی فرصت دست دهد) سر به شورش بردارند؛ به همان شیوه که بدن های کودکانی که از والدین بیمار به دنیا آمدهاند، یا در معرض مرگ زودرس قرار میگیرد و یا اینکه ممکن است عارضهٔ مرضی که از لقاح بد و بیمارگونه ناشی می شود به صورت صفرا و زردی بروز کند. و وقتی شاهان خودشان را از چنین قدرت مورد نیازی محروم کنند، علت آن همواره جهل ایشان نسبت به لوازم و مقتضیات منصب و مقامشان نیست (گرچه گاه هست)؛ بلکه علت، اغلب امیدواری ایشان به امکان کسب مجدد قدرت به دلخواه خودشان است؛ اما در این خصوص استنباط درستی ندارند، زیرا آنان که ایشان را به رعایت وعدههایشان

فرا می خوانند، به زیان ایشان مورد حمایت دولتهای خارجی قرار می گیرند؛ و دولتهای خارجی به منظور تأمین نفع و صلاح اتباع خویش، فرصتهای به دست آمده برای تضعیف مملکت همسایگان خویش را از دست نمی دهند. بدین سان پاپ از توماس بکت<sup>1</sup>، اسقف اعظم کانتربوری برعلیه هنری دوم حمایت کرد؛ زیرا پیش تر وقتی ویلیام فاتح<sup>۲</sup> به هنگام تصرف قدرت سوگند یاد کرد که به آزادی کلیسا تعدی و تجاوز نکند، انقیاد کلیسا و روحانیون نسبت به دولت منتفی شده بود. به همین سان اشراف و نجبایی که ویلیام روفوس<sup>۳</sup> (به منظور جلب حمایت ایشان در انتقال ولایتعهدی از برادر بزرگ تر خود به خویشتن) قدرت شان را آنقدر تقویت کرده بود که با قدرت حاکم در تعارض قرار گرفتند، در شورش خود برعلیه جان، شاه انگلستان مورد حمایت فرانسویان واقع شدند.

این وضع تنها در نظام پادشاهی پیش نمیآید. زیرا گرچه مبنای دولت روم باستان سنا و مردم روم بودند لیکن نه سنا و نه مردم هیچیک مدعی قبضهٔ کل قدرت نبودند؛ و همین خود در آغاز موجب بروز فتنهها و آشوبهای تیبریوس گراسوس، کایوس گراسوس، لوکیوس ساتورنینوس<sup>1</sup> و دیگران شد؛ و سپس بهوقوع کشمکشهایی میان سنا و مردم تحت هدایت ماریوس وسیلا انجامید و سرانجام همین کشمکشها تحت هدایت پمپهای و قیصر بهنابودی دموکراسی روم و استقرار سلطنت منجر گردید.

مردم آتن خود را تنها از یک کار منع کردند؛ و آن این بود که کسی که خواستار از سرگیری جنگ بر سر جزیرهٔ سالامیس گردد، مستوجب مرگ خواهد بود؛ و با این حال اگر سولون<sup>6</sup> خود را به جنون نزده بود و سپس با حرکات و عادات و الفاظ دیوانگان، به مردمی که بر گرد او فراهم آمده بودند پیشنهاد جنگ نکرده بود، در آن صورت مردم حتی در دروازههای شهر خودشان، دشمنی دائمی و همواره آمادهٔ جنگ میداشتند؛ همهٔ دولتهایی که قدرتشان محدود باشد، به ایراد چنین آسیبها و یا انجام چنین نیرنگهایی مجبور میشوند.

در وهلهٔ دوم به بررسی آن دسته از امراض دولت می پردازیم که ناشی از زهر آیین ها و داوری شخصی دربارهٔ عقاید فتنه انگیزند و یکی از آنها این است: که اشخاص خصوصی قاضی و داور اعمال نیک و نیک و بد بد باشند. این وضع در شرایط طبیعی محض اشکالی ندارد زیرا در آن شرایط هیچگونه قانون مدنی در کار نیست: و تحت شرایط حکومت مدنی نیز در موارد و قضایایی که حکم شان در قانون تعیین نشده باشد اشکال ندارد. اما در غیر این صورت، بدیهی است که

- ۳. William Rufus ، ویلیام سرخ رو، شاه انگلستان (۱۰۸۷–۱۰۰۰) م.
  - ۴. مصلحان و سیاستمداران رومی\_م.
- ۵. سولون با سرودن اشعاری مردم آتن را به هیجان درآورد و به جنگ و فتح سالامیس کشاند..م.

۱. Thomas Becket (۱۱۱۸-۱۱۱۹)، که در نتیجهٔ نزاع با هنری دوم در درون کلیسای بزرگ کانتربوری کشته شد.م. ۲. (۱۰۲۸-۸۷-۱۷)، فاتح و شاه انگلستان، از دوکهای نرماندی\_م.

ملاک اعمال نیک و بد، همان قانون مدنی است و قاضی نیز همان قانونگذار است که همواره نمایندهٔ دولت است. در نتیجهٔ همین عقیده و آیین نادرست، آدمیان به نزاع با یکدیگر متمایل میشوند و در خصوص اوامر دولت مجادله و تردید میکنند و همچنانکه در مورد داوری های شخصی خویش به دلخواه خود عمل می نمایند، در مورد فرمانبرداری یا نافرمانبرداری از آن اوامر نیز مردد می شوند. در نتیجه دولت مختل و تضعیف می شود. عقیدهٔ دیگری که با جامعهٔ مدنی مغایرت دارد این است که: هر چه آدمی برخلاف

خطاي وجدان

وجدان خود انجام دهد، گناه است؛ و این عقیده مبتنی بر این ادعاست که آدمی خود را داور نیک و بد بداند. زیرا وجدان آدمی و حکم و داوری او یک چیز است؛ و همچنانکه قوهٔ حکم و داوری انسان ممکن است به راه خطا رود، وجدان نیز ممکن است خطا کند. بنابراین گرچه کسی که تابع هیچ قانون مدنی نباشد، در همهٔ افعالی که بر علیه وجدان خویش انجام دهد، مرتکب گناه میشود؛ زیرا چنین کسی جز عقل خود قانون و قاعدهٔ دیگری برای پیروی ندارد؛ اما در مورد کسی که در کشوری زندگی میکند وضع متفاوت است؛ زیرا قانون، وجدان عمومی است و وی پیشاپیش خود را متعهد به پیروی از آن ساخته است. در غیر این صورت در چنین وضعی با انواع گوناگون وجدانهای خصوصی ماخته است. در غیر این صورت در چنین وضعی با انواع گوناگون وجدانهای خصوصی است؛ زیرا میزی جز آرا و عقاید خصوصی نیستند، دولت ضرورتاً مختل میشود و هیچکس جرأت نمیکند که از قدرت حاکمه، بیش از آنچه به نظر خودش مقتضی باشد، پیروی و اطاعت کند.

تظاهر به دريافت الهامات

همچنین معمولاً چنین تصوری می رود که ایمان و قداست نه از طریق مطالعه و تعقل بلکه به واسطهٔ الهام مافوق طبیعی یا القای [روحی] به دست می آیند؛ به فرض هم که چنین باشد، معلوم نیست که چرا آدمی باید چنین چیزی را دلیل ایمان و عقیده خود قرار دهد؛ یا چرا همهٔ مسیحیان نباید پیامبر، هم باشند؛ و یا چرا کسی باید قانون کشور خویش را، به جای الهامات شخصی خود به عنوان قاعدهٔ عمل خویش بپذیرد. و بدین سان بار دیگر گرفتار خطای داعیهٔ توانایی در داوری دربارهٔ نیک و بد می شویم و یا به خطا، افرادی را که تظاهر به برخورداری از الهامات مافوق طبیعی می کنند، به بهای انحلال حکومت مدنی، قاضی و داور نیک و بد قرار می دهیم. ایمان از طریق شنیدن به دست می آید و شنیدن می دهند و این اعراض همگی محصول کار خداوند متعال اند ولیکن مافوق طبیعی می دهند و این اعراض همگی محصول کار خداوند متعال اند ولیکن مافوق طبیعی می دهند، مشاهده ناپذیر می گردند. ایمان و قداست، در حقیقت به ندرت یافت می شوند و نیستند، بلکه شمار بسیاری از آنها وقتی که در ایجاد هر معلولی دست به دست هی می وز می دهند، مشاهده ناپذیر می گردند. ایمان و قداست، در حقیقت به دمی را خور و طریق و می دهند، می می و طری و طریق طبیعی می دو این می و داور نیک و افرون می می و طبیعی می دهند و این اعراض همگی محصول کار خداوند متعال اند ولیکن مافوق طبیعی می دهند، مثاه دمان بیزی می گردند. ایمان و قداست، در حقیقت به درت یافت می شوند و می دهند، مشاهده می زند. ایمان و قداست، در حقیقت به در یافت می شوند و با این حال در شمار معجزات نیستند بلکه حاصل آموزش، انضباط، اصلاح و طرق و شیوه های طبیعی دیگری هستند که خداوند به واسطهٔ آنها ایمان و قداست را در وجود برگزیدگان خود در زمانی که مقتضی بداند، القا می کند. و این سه عقیده که مخل صلح و

حکومتاند در این بخش از جهان عمدتاً از زبان و قلم متألّهین بی سوادی جاری شدهاند که با به هم چسباندن واژگان کتاب مقدس به یکدیگر به شیوه ای که مقبول عقل نیست، آنچه در توان دارند انجام می دهند تا آدمیان را معتقد سازند که قداست و عقل طبیعی غیرقابل جمع اند.

عقیدهٔ چهارمی که مغایر با سرشت دولت است این است: که کسی که صاحب قدرت قدرت حاکمه را تابع قوانین حاکمه است، تابع قانون مدنی است. درست است که حکام همگی تابع قوانین طبیعی مدنی قرار دادن هستند؛ زیرا چنین قوانینی الهی هستند و هیچ کسی یا دولتی نمی تواند آنها را ملغی کند. اما حاکم تابع قوانینی نیست که خودش یعنی دولت وضع میکند. زیرا تابعیت حاکم از قوانین به معنی تابعیت از دولت یعنی از نمایندهٔ حاکمیت یعنی از خودش خواهد بود؛ و این تابعیت و انقیاد نیست بلکه آزادی از قید قوانین است. و این عقیدهٔ نادرست از آنجاکه قوانین را برتر از حاکم قرار می دهد، بالاتر از وی نیز قاضی و داور و نیز قدرتی برای مجازات او میگذارد؛ و این به معنای برقرارکردن حاکم دومی است که دوباره و به همان دلیل به برقرارکردن حاکم سومی برای مجازات دومی می انجامد و به همین ترتیب، به بهای آشفتگی و اختلال و انحلال دولت، این روال الی غیرالنهایه همچنان ادامه می یابد.

عقیدهٔ پنجمی که به انحلال دولت می انجامد این است: که هر فرد خصوصی نسبت به تصور مالکیت مطلق برای اموال خود مالکیت مطلق دارد به نحوی که حقی برای حاکم باقی نمی گذارد. هر کس در اتباع حقیقت دارای حق مالکیتی است که موضوع حقوق اتباع دیگر نیست؛ و وی تنها به برکت قدرت حاکم چنان حقی دارد؛ و بدون حمایت حاکم هر کس دیگری نسبت به آن چیز حقوق اتباع دیگر نیست و وی تنها به برکت قدرت حاکم چنان حقی دارد؛ و بدون حمایت حاکم هر کس دیگری نسبت به آن چیز حول در ان خود مالکیتی است که موضوع حقوق اتباع دیگر نیست؛ و وی تنها به برکت قدرت حاکم چنان حقی دارد؛ و بدون حمایت حاکم هر کس دیگری نسبت به آن چیز حق یکسان و برابری خواهد داشت. اما اگر حق حاکم نیز نسبت به اموال افراد نفی شود. در آن صورت حاکم نمی تواند وظایفی راکه افراد به وی سپرده اند ایفاکند؛ و وظایف حاکم در آن حوا در آن حوا در مقابل دشمنان خارجی و حراست ایشان از آسیب یکدیگر است؛ و در آن

و اگر مالکیت اتباع، حق نمایندهٔ حاکمیت را نسبت به اموال ایشان مستثنا نسازد، در آن صورت بهطریق اولیٰ [حق وی] را نسبت به مناصب قضایی و اجرایی ایشان که خود در آنها نمایندهٔ وی هستند، منتفی نمیسازد.

عقیدهٔ ششمی هست که آشکارا و مستقیماً مغایر با جوهر دولت است و آن اینکه: تجزیه و تقسیم قدرت حاکم می توان قدرت حاکمه را تجزیه و تقسیم کرد. زیرا تجزیه و تقسیم قدرت حاکمه جز انحلال آن چیست [؟] چون که قدرتهای تقسیم شده یکدیگر را متقابلاً نابود میکنند. و مردم عمدتاً در این موارد، به عقاید کسانی نظر دارند که در رشتهٔ حقوق اشتغال می ورزند و می کوشند ایشان را به دانش و معلومات خود وابسته سازند و نه به قدرت قانونگذاری. و همانند آیینها و عقاید نادرست، سرمشق نوع حکومت متفاوت در ملتهای تقلید از ملتهای همسایه

و معانی این و عقایت دورست، سرمسق نوع حضومت متفاوت در منتشاق مسینار مساقع همسایه اغلب آدمیان را به تغییر شکل و صورت حکومتی که از پیش جا افتاده است ترغیب میکند. مثلاً قوم یهود به شورش بر ضد خدا برانگیخته شدند و به شیوهٔ ملل غیریهودی شمونیل پیامبر را پادشاه خواندند. همچنین شهرهای کوچک یونان دائماً به واسطهٔ فتنه انگیزی گروه های طرفدار حکومت اشرافی و حکومت مردم سالاری دچار اخـتلال مسی شدند: و تقریباً در همهٔ دولت ها گروهی خواهان تقلید و اقتباس از اسپارتی ها بودند و گروهی دیگر از آتنی ها. و من در این باره شکی ندارم که بسیاری از کسان در این باره متقاعدند که مشکلات اخیر در انگلستان نتیجهٔ اقتباس و تقلید از کشورهای هلند و بلژیک بوده است، فرض آنها بر این است که برای ثروتمند شدن چیزی خواهان بدعت و تغییر است؛ بنابراین وقتی آدمیان به واسطهٔ همسایگان خود به داشتن خواهان بدعت و تغییر است؛ بنابراین وقتی آدمیان به واسطهٔ همسایگان خود به داشتن نمی توانند از کسانی که آنها را به تغییر فرا می خوانند ناراضی باشند و همچنان به مراحل نمی توانند از کسانی که آنها را به تغییر فرا می خوانند ناراضی باشند و همچنان به مراحل نمی توانند از کسانی که آنها را به تغییر فرا می خوانند ناراضی باشند و همچنان به مراحل نوی به جوش آمده ای که خارش پیدا می کنند و با ناخنهای خود بدن خود شان را حلوم ای پاره پاره می کنند تا آنکه دیگر مجبور نباشند درد ناشی از خارش را تحمل کنند.

تقلید از یونانیان و رومیان

و اما در مورد شورش و طغیان بهویژه بر ضد نظام یادشاهی [باید گفت که] یکی از مكرّر ترین علل آن، مطالعهٔ کتب سیاست و تاریخ بونانیان و رومیان باستان است؛ از مطالعة این کتب، جوانان و همهٔ کسان دیگری که از نعمت یادز هر عقل سلیم محروماند. برداشتی نیرومند و خوشایند از ثمرات عظیم جنگها بهدست می آورند، ثمراتی که بهدست فرماندهان سیاهیان حاصل شده است؛ و بهعلاوه ایشان تصور خوشایندی از هر کار دیگری که چنان فرماندهانی انجام داده باشند، پیدا میکنند. و همچنین خیال میکنند که اخلاف بزرگ ایشان بهواسطهٔ اقتباس و تقلید از کسان خاصی به بزرگی نرسيدهاند بلکه محصول ييروي از فضايل نوع حکومت مردمسالاري آنها بودهاند؛ بدون آنکه به فتنههای مکرر و جنگهای داخلی متعددی بیندیشند که نارسایی و نقصان سیاست ایشان به وجود آورد. به نظر من بر اثر مطالعهٔ چنین کتاب هایی است که افرادی به کشتن شاهان خود دست بردهاند، زیرا نویسندگان یونانی و لاتین در کتابها و در گفتارهای سیاسی خود، انجام چنان کاری را از جانب هر کسی قانونی و قابل ستایش خواندهاند؛ البته به شرط آنکه آن کس پیش از انجام آن کار، شاه را جبار بنامد. زیرا نویسندگان مذکور نمی گویند که کشتن شاه (یعنی Regicide) قانونی است بلکه می گویند کشتن حاکم جبار یعنی Tyrannicide قانونی است. کسانی که تحت حکومت یادشاهی زندگی میکنند، بر اثر مطالعهٔ همان کتب به این عقیده میرسند که اتباع در

<sup>1.</sup> Lacedaemonians

دولت مردم سالار از آزادی برخوردارند، اما در حکومت سلطنتی همگی بردهاند. گفتیم که کسانی که تحت حکومت پادشاهی زندگی میکنند چنین عقیده ای دارند، نه کسانی که تحت حکومت مردمی به سر می برند؛ زیرا اینان به چنین چیزی در حکومت خود برخورد نمیکنند. به طور خلاصه به نظر من هیچ چیز برای حکومت سلطنتی زیانبار تر از اجازهٔ مطالعهٔ عمومی چنین کتاب هایی نیست، بدون آنکه اصلاحاتی از جانب استادان دقیق و شایسته در آنها صورت گیرد تا زهرشان گرفته شود؛ و من شک ندارم که این زهر با گازگرفتگی سگ هار قابل مقایسه است و این مرضی است که اطبا Hydrophobia یعنی ترس از آب می خوانند. زیرا کسی که به وسیلهٔ سگ هار گزیده شده باشد، دائماً از عذاب تشنگی رنج می برد و با این حال از آب بیزار است و در چنان وضعی است که گویی زهر می خواسته وی را به سگ تبدیل کند؛ به همین سان وقتی حکومت پادشاهی به وسیلهٔ چنان نویسندگان طرفدار حکومت مردم سالاری که دائماً همچون سگ بدان چنگ و چنان نویسندگان طرفدار حکومت مردم سالاری که دائماً همچون سگ بدان چنگ و ندندان نشان می دهند عمیقاً گزیده شود، در آن حال چیزی جز پادشاهی نیرومند نیاز ندارد؛ و با این حال مردم وقتی از نعمت وجود وی به رهمندند، به خاطر تر س از جباران یا ندارد؛ و با این حال مردم وقتی از نعمت وجود وی به رهمندند، به خاطر تر می از جباران یا

همچنانکه برخی علما برآناند که در انسان سه نوع روح وجود دارد، بههمانسان کسانی هم گمان می برند که ممکن است بیش از یک روح (یعنی بیش از یک حاکم) در ییکر دولت باشد؛ و بدینسان بهنوعی تفوق بر ضد حاکمیت؛ و شرایع بر ضد قوانین و اقتداری شبحگون در مقابل اقتدار مدنی قائل می شوند؛ [اشباحی]که با کلمات و علائمی بر روى ذهن آدميان تأثير مي گذارند كه في نفسه معنايي ندارند بلكه (بهواسطة ابهام خود) حکایت از آن میکنند که مملکت دیگری، مثل مملکت پریان و اجنّه (به گمان برخی بهشیوهای نامرئی) در عالم ظلمت جریان دارد. حال چون آشکار است که قدرت مدنی و قدرت دولت امر واحدى هستند و نيز داشتن تفوق و استيلا و قدرت در وضع شرايع و تأمين قوا و امكانات، مستلزم وجود دولتي است، پس چنين برمي آيد كه در جايي كه يكي حاکم و دیگری فائق یا مستولی باشد؛ و یا یکی واضع قوانین و دیگری واضع شرایع باشد، ضرورتاً دو دولت با اتباع واحد و یکسانی موجود خواهند بود؛ و این مملکتی است که از هم تجزیه شده و نمی تواند روی پای خود بایستد. زیرا با وجود اینکه تمیز میان [حوزه] دنيوي و [حوزة] روحاني با معنى بهنظر نمي رسد، با اين حال آنها دو مملكت جدا گانهاند و هر یک از اتباع در آنها تابع دو حاکم و سرور است. زیرا چون قدرت روحانی مدعی حق اعلام و تشخیص گناهان است، در نتیجه مدعی حق تشخیص و اعلام قانون نیز هست (زیرا گناه چیزی جز نقض قانون نیست)؛ و بهعلاوه قدرت مدنی نیز مدعی اعلام و تشخیص قانون است، در نتیجه هر یک از اتباع می باید از دو سرور و حاکم اطاعت کند و هر یک از آن دو حاکم خواهان آناند که اوامرشان به عنوان قانون پذیرفته شود؛ و این

غیرممکن است. و یا اگر تنها یک مملکت در میان باشد، یا اینکه قدرت مدنی، یعنی همان قدرت دولت، ميبايد مطيع و پيرو قدرت روحاني باشد؛ و يا اينكه قدرت روحاني می باید تابع قدرت دنیوی باشد و در صورت اخیر هیچ استیلایی جز استیلای دنیوی در کار نخواهد بود. بنابراین وقتی این دو قدرت با یکدیگر در تعارض باشند، دولت لاجرم در معرض خطر بزرگ جنگ داخلی و انحلال قرار می گیرد. زیرا اقتدار مدنی که بیشتر قابل مشاهده است و در پرتو روشن تر عقل طبیعی واقع است لاجرم راهی جز این ندارد که همواره بخش بسیار قابل ملاحظهای از مردم را به سوی خود جلب کند؛ و قدرت روحانی گرچه در ظلمت علائم و مفاهیم مدرسی و کلمات دشوار نهفته است، لیکن چون ترس از تاریکی و ارواح شدیدتر از ترسهای دیگر است، لاجرم واجد امکانات کافی برای ایجاد مشکل برای دولت و گاه تخریب آن است. و این مرضی است که ممکن است به درستی با بیماری صرع یا حمله و سقوط در بدن طبیعی مقایسه شود (و یهودیان این بیماری را نوعی جنزدگی میدانستند). زیرا همچنانکه در این بیماری، روحی غیرطبیعی، و یا بادی در سر راه می یابد و از فعالیت رشتهٔ اعصاب جلوگیری می کند و با ایجاد تکان شدید در آنها، حرکتی را که آنها میباید طبیعتاً از قدرت حیاتی بدن در مغز دریافت کنند، از آنها می گیرد و بدین شیوه موجب بروز حرکات خشونت آمیز و نامنظم در آن قسمت ها می گردد (و مردم این حرکات را تشنج می خوانند)؛ تا حدی که کسی که گرفتار آن حالات و حرکات گردد، گاه به درون آب سقوط میکند و گاه به درون آتش؛ همچون کسی که گویی از هرگونه حس و احساسی محروم شده باشد؛ بههمینسان در پیکرهٔ سیاسی [دولت] وقتی قدرت روحانی، اعضای دولت را از طریق ترس از مجازات و امید به یاداش (که اعصاب آن پیکرند) به شیوه ای متفاوت و مغایر با طریقه ای به حرکت در آورد که می پایست به واسطهٔ قدرت مدنی (که به منزلهٔ جان و قدرت حیاتی دولت است) به حرکت درآورده شوند؛ و باکاربرد واژههای عجیب و غریب و دشوار قوهٔ فاهمهٔ آن را خفه کند، در نتیجه لاجرم مردم را دچار اغتشاش و آشفتگی می سازد و یا دولت و کشور را به جور و ظلم تسخير مي كند ويا اينكه آن را به درون آتش جنگ داخلي فرو مي افكند.

حكومت مركب

گاه نیز در درون حکومت مدنیِ صرف و ساده، بیش از یک نفس یا قوهٔ حیاتی وجود دارد؛ مثل وقتیکه قدرت وضع و اخذ مالیات (که در حکم قوهٔ مغذّیه است)، در اختیار مجمع عمومی باشد؛ و قدرت هدایت و فرماندهی (که در حکم قوهٔ محرّکه است) در دست شخص [حاکم] واحدی باشد؛ و قدرت قانونگذاری (که معادل قوهٔ عقلیه است) متکی بر توافق اتفاقی آن دو و حتی طرف ثالثی هم باشد. این حالت دولت را در معرض خطر قرار می دهد و گاه دلیل آن فقدان توافق بر سر قوانین نیکو است؛ اما اغلب اوقات فقدان غذا و عدم تغذیه که لازمهٔ زندگی است و نیز فقدان حرکت، دلیل آن است، زیرا گرچه کم اند کسانی که دریابند که چنین حکومتی اصلاً حکومت نیست بلکه تجزیهٔ دولت به سه دسته و جناح است و برخی هم آن را پادشاهی مرکب می خوانند؛ اما حقیقت این است که چنین حکومتی دولت مستقلی نیست بلکه سه دسته و فرقۀ مستقل است، و نه یک نماینده بلکه سه نماینده دارد. در مملکت خداوند ممکن است سه شخص مستقل وجود داشته باشند، بدون آنکه وحدت خداوند که بر آن حکومت می کند نقض شود؛ اما وقتی آدمیان حکومت می کنند، چون حکومت آنها در معرض انواع آرا و عقاید قرار دارد، چنان وحدتی ممکن نخواهد شد. و بنابراین اگر شاه نمایندۀ نقش مردم باشد و مجمع عمومی هم همچنان نمایندۀ نقش مردم باشد و مجمع دیگری نمایندۀ بخشی از مردم باشد، در آن صورت آنها شخصیت واحد یا حاکم واحدی نیستند بلکه سه شخصیت و سه حاکماند.

نمیدانم که این نوع بیسامانی در دولت را دقیقاً به چه مرضی در بدن طبیعی انسان تشبیه کنم. اماکسی را دیدهام که از پهلویش کس دیگری با سر و دستها و سینه و شکم خاص خودش بیرون زده و در حال رشد بود؛ اگر کس دیگری هم از پهلوی دیگرش بیرون میآمد، در آن صورت تشبیه مورد نظر دقیق و کامل میشد.

تا اینجا آن دسته از امراض دولت را نام بردهام که متضمن بیشترین و محسوس ترین نیاز به پول خطرات هستند. خطرات دیگری هم وجود دارد که چندان بزرگ نیستند و با این حال در خور مطالعهاند. مرض اول، دشواری در گردآوری پول برای مصارف ضروری دولت بهویژه در راه جنگ است. این مشکل از آن عقیده ناشی می شود که هر یک از اتباع دارای حق مالكيت نسبت به اراضي و اموال خويش به صورتي انحصاري است كه حق حاكم نسبت به همان چیزها را منتفی می سازد. از آنجا چنین نتیجه گیری می شود که قدرت حاکمه که نیازمندیها و مخاطرات آیندهٔ دولت را پیشبینی میکند (وقتی ببیند که مجرای انتقال یول به خزانهٔ عمومی بهواسطهٔ خست و سرسختی مردم مسدود شده است) چون می باید امکانات خودش را برای مواجهه و مقابله با آن خطرات و جلوگیری از وقوع آنها در آغاز ظهورشان گسترش بخشد، پس دست و پای خود را تا جایی که بتواند جمع میکند، و وقتی دیگر نتواند چنین کند، با کاربرد تدبیرها و فریبهای قانونی به مبارزه با مردم برمی خیزد تا مبالغ کوچکی به دست آورد که چون کفایت نمی کنند، سرانجام خود می باید به شیوهای خشونت آمیز راه را برای تأمین مایحتاج باز کند و یا اینکه هلاک شود؛ و وقتی مردم در چنین تنگناهایی قرار گیرند، سرانجام خلق و خوبی را که از آنها انتظار می رود بروز میدهند؛ و یا در غیر این صورت دولت می باید هلاک گردد. تا آنجا که بتوان چنین مرضى را به شيوهٔ معناداري با بيماري مالاريا مقايسه كرد كه در آن عضلات گوشتي بدن خشک و سفت میشوند؛ و یا بهواسطهٔ مواد سمی دچار انسداد میگردند و یا سیاهرگهایی که از طریق مجاری طبیعی خود در درون قلب تخلیه می شوند (چنانکه باید) از سرخرگ ها تغذیه نمی شوند؛ و در نتیجه در آغاز حالت انقباض و گرفتگی سردی به بدن دست میدهد و عضلات به لرزش درمیآیند؛ و سپس قلب به تـلاش شـدید و

••**۳** لوياتان

برشوری می بردازد تا خون را بهجریان وادارد؛ و پس از آنکه بتواند چنین کند، خودش را از مواد نیروبخش مختصر و کوچکی چون هوای سرد مدتی پر میکند تا آنکه (اگر بنیهٔ بدن نیرومند باشد) سرانجام مقاومت سرسختانهٔ عضلات و اندامهای منقبض شده را درهم بشکند و مواد زهراً گین را پراکنده و آنها را به مواد شیرین تبدیل کند؛ وگرنه (اگر بنيه بدن ضعيف باشد) بيمار خواهد مرد.

همچنین دولت گاه دچار مرضی می شود که شباهت به بیماری ذات الجنب دارد؛ و آن <sup>اموال عمومی</sup> وقتی است که خزانهٔ دولت، از مسیر جریان طبیعی خود خارج می شود و در دست یکی یا شمار اندکی از افراد، در مقیاس بسیار بزرگی، از طریق انحصارات و یا از طریق گردآوری عواید عمومی متراکم می گردد؛ به همان سان که خون در بیماری ذات الجنب به درون غشای پستانها وارد می شود و در آنجا آماسی ایجاد میکند که با تب و سوزشهای دردناک همراه است.

افراد مشهور

همچنین شهرت و محبوبیت شهروندان پُرقدرت، بیماری خطرناکی است (مگر آنکه دولت از وفاداری آنها اطمینان کافی حاصل کرده باشد)، زیرا مردم (که حرکتشان می باید از اقتدار دولت ریشه و انگیزه بگیرد) ممکن است به واسطهٔ چرب زبانی و شهرت شخصی جاهطلب از مسیر اطاعت از قوانین منحرف شوند و از کسی پیروی کنند که هیچگونه اطلاعی از فضایل و نقشههای وی در دست نباشد. و این بیماری عموماً در حکومت مردمی خطرناک تر است تا در حکومت سلطنتی؛ زیرا سپاه دارای چنان قدرت عظیم و شمار بسیاری است که ممکن است [چنان افرادی] این باور را به آسانی در آن القا کنند که خودشان کل مردم را تشکیل میدهند. به همین شیوه بود که ژولیوس سزار که از جانب مردم در مقابل سنا علم شد، با جلب عواطف سیاه نسبت به خودش، خود را حاکم و سرور سنا و مردم ساخت. و چنین عملی از جانب مردان مشهور و بلندیرواز شورش آشکار محسوب می شود؛ و می توان آن را به جادوگری تشبیه کرد.

ضعف و بیماری دیگر در دولت، بزرگی بیش از اندازهٔ شهرهاست بهنجوی که شهر بزرگی بیش از اندازهٔ شهرها و بزرگی بتواند از خزانهٔ خود افراد و هزینهٔ لازم برای تشکیل سیاه بزرگی را تأمین کند؛ كثرت انجمنها همچنین است شمار بسیار انجمنها؛ زیرا اینها بهاصطلاح دولتهای کوچک تری در شکم دولت بزرگ تری هستند؛ و همچون کرمهایی هستند که در رودههای انسان طبیعی یافت می شوند. به این بیماری ها می توان بیماری آزادی مشاجره بر ضد قدرت مطلقه را آزادی مشاجره بر ضد قدرت از جانب کسانی که مدعی دوراندیشی سیاسی هستند نیز افزود؛ و این کسان گرچه اغلب در بین اسافل ناس پرورش می یابند، لیکن به واسطهٔ نظریه های کاذب و نادرست تحریک مطلقه می شوند و دائماً در قوانین بنیادی مداخله و فضولی میکنند، و موجب ایذا و آزار دولت می شوند؛ و ایشان همچون کرمهای کوچکی هستند که پزشکان آسکاریس (کرم روده) مے نامند.

انحصارات و سوء استفاده از

در باب دولت ۲۰۱

همچنین می توانیم اشتهای سیرینایذیر یا جوعالبقر ( برای گسترش دامنهٔ قلمرو را همراه با زخمهای درمان نایذیری که اغلب به دلیل آن از جانب دشمن [بر دولت] وارد می شود، بر بیماری های دولت بیفزاییم؛ و نیز غده های ناشی از فتوحات پراکنده [بر پیکر دولت] را باید اضافه کنیم که اغلب باری بر دوش دولتاند و از دست دادنشان چندان خطرناک نیست که نگهداری شان هست؛ همچنین است بی حس و حالی و خواب آلودگی ناشی از راحتی، و مصرف بیش از حد و هزینهٔ بیهوده.

سرانجام، وقتی در جنگ (خارجی یا داخلی)، دشمنان به پیروزی نهایی رسند؛ بهنحوی که (چون نیروهای دولت اختیار را از دست دادهاند) دیگر از اتباع بهخاطر وفاداری و اطاعتشان حمایتی به عمل نیاید؛ در آن صورت دولت منحل گشته و هر کس آزاد است تا از هر طریقی که خودش صلاح میداند از خویشتن صیانت کند. زیرا حاکم روح و قوهٔ حیاتی عمومی است که بهدولت، حیات و حرکت می بخشد؛ و وقتی عمرش بهسر آید، اتباع دیگر تحت حکومت آن نیستند، همچنانکه جسد آدمی دیگر تحت اختیار روحی که آن را ترک گفته، نیست (هر چند که روح جاویدان باشد). زیرا اگر چه حق سلطان حاكم بهواسطة عمل ديگران منقضى نمى شود، ليكن تكليف اتباع به اطاعت و فرمانبرداری ممکن است منتفی گردد. چون که هر کس که طالب حراست و صیانت از خویش باشد، می تواند هر جایی در جستجوی آن برآید؛ و هرگاه بدان دست یابد (بدون تظاهر فریبکارانه به اینکه از روی ترس تن به فرمانبرداری داده است)، مکلّف است تـا زمانی که بتواند [عامل] صیانت و حراست خویش را حفظ کند. اما وقتی قدرت مجمع [حاکمی] سرکوب گردد، حق آن مجمع کاملاً از بین می رود، زیرا خود مجمع دیگر وجود ندارد و در نتیجه امکانی برای بازگشت مجدد حاکمیت در کار نیست.

فصل سی ام درباب وظيفة نمايندة حاكميت

وظيفة حاكم (خواه يادشاه باشد يا مجمعي ازكسان) تأمين همان هدف و غابتي است كه تأمين مصلحت مردم قدرت حاكمه براي تحقق آن بهوي واگذار شده است؛ يعنى تأمين امنيت مردم؛ و حاكم بهموجب قانون طبيعي مكلّف به انجام أن وظيفه و پاسخگويي به خداوند، و تنها به خداوند که صانع آن قانون است، می باشد. اما مراد از امنیت در اینجا صرف حفظ جان نیست بلکه همهٔ نعمتهای دیگری را نیز دربرمی گیرد که آدمیان می توانند به واسطهٔ کار و کوشش قانونی خود و بدون ایجاد خطر یا ضرر برای دولت به دست آورند.

1. Bulimia

از طریق دستورات و قوانین

و مراد آن است که این کار جز در مورد حراست از افراد در مقابل آسیبها و رسیدگی به شکایت آنها در این خصوص، از طریق اِعمال مراقبتهای فردی صورت نگیرد بلکه از طریق دوراندیشی و سیاستگذاری کلی به نحوی که در احکام و دستوراتِ حاوی مفاهیم نظری و مصادیق عملی مندرج است، و نیز از طریق وضع و اجرای قوانین نیکویی صورت بپذیرد که افراد خود بتوانند آنها را در دعاوی و قضایای خاص خویش به کار ببرند.

زیرا اگر حقوق اساسی حاکمیت (که در فصل هجدهم آنها را مشخص کردیم) سلب شوند، دولت در نتیجه منحل میگردد و همگان به شرایط و وضع مصیبتبار جنگ همه برعلیه همه باز میگردند (و این بزرگ ترین شر و مصیبتی است که ممکن است در زندگی دنیوی پیش بیاید). پس وظیفهٔ حاکم آن است که کل آن حقوق را برای خود حفظ کند؛ در نتیجه اولاً انتقال هر یک از آن حقوق به دیگری و یا سلب هر یک از آنها از خویشتن برخلاف وظیفهٔ اوست. زیراکسی که ترک وسیله کند، ترک هدف کرده است؛ و کسی که حاکم است اگر خود را تابع قوانین مدنی به شمار آورد، ترک وسیله کرده است؛ و کسی که قدرت عالیهٔ قضاوت و اعلان جنگ و یا صلح به موجب اقتدار خویش و نیز حق داوری مربارهٔ نیازمندیهای دولت و یا اخذ مالیات و سربازگیری در شرایط و به میزانی که به حکم وجدان خویش لازم بشمارد، و نیز نصب کارگزاران و مقامات برای ادارهٔ امور جنگ و صلح و گماشتن مبلغان و وارسی عقایدی را که ممکن است موافق یا مغایر با امنیت و ملح و مصلحت مردم باشند، نفی و رد کرده است. ثانیاً برخلاف وظیفهٔ حاکم است که ملح و مصلحت مردم باشند، نفی و رد کرده است. ثانیاً برخلاف وظیفهٔ حاکم است که ملح و مصلحت مردم باشند، نفی و در کرده است. ثانیاً برخلاف وظیفهٔ حاکم است که نادرستی در آن باره داشته باشد، زیرا در آن صورت، در زمانی که دولت به اعمال و کاربرد بگذارد مردم نسبت به مبانی و دلایل حقوق اساسی حاکمیت ناآگاه بمانند و یا اطلاعات نادرستی در آن باره داشته باشد، مردم به راحتی اغوا میشوند و در مقابل حاکم مقاومت میکند.

و مبانی و دلایل این حقوق را باید با دقت و مراقبت و به شیوه ای درست آموزش داد، زیرا نمی توان آن حقوق را با تکیه بر قانون مدنی و یا ترس از مجازات قانونی حفظ کرد. چون قوانین مدنی که شورش و طغیان را منع می کنند (و هرگونه مقاومتی در مقابل حقوق اساسی حاکمیت طغیان محسوب می شود) فی نفسه (به عنوان قانون مدنی) الزام آور نیستند بلکه صرفاً به حکم قانونی طبیعی که نقض عهد و پیمان را منع می کند، الزام آور می شوند: و اگر آدمیان این الزام و تکلیف طبیعی را نشناسند، نمی توانند حقانیت هیچیک از قوانینی را که حاکم وضع می کند تصدیق نمایند. و در آن صورت مجازات را با شند، می کوشند تا از طریق انجام اعمال خصمانه از آن رهایی یابند.

م شنیدهام که برخی میگویند عدالت تنها حرفی بیپایه و اساس است؛ و هر چیز که اس آدمی بتواند به زور و یا به تزویر بهدست آورد (نه تنها در شرایط جـنگ بـلکه در درون <sup>بو</sup> دولت نیز) از آنِ اوست؛ و ما پیش تر نشان دادهایم که این گفته نادرست است؛ همچنین

ایرادات در خصوص تکلیف حاکم به ترک حقوق اساسی حاکمیت

و بی توجهی به کسب اطلاع از جانب مردم دربارهٔ آن حقوق برخلاف وظیفهٔ حاکم است

ایرادات کسانی که میگویند هیچگونه اصول عقلانی برای توجیه حاکمیت مطلقه وجود ندارد

کسانی هستند که معتقدند هیچگونه دلایل و مبانی و اصول عقلانی در کار نیست که حقوق بنیادینی را که حاکمیت را مطلق می سازند، توجیه کند. زیرا اگر چنان دلایل و اصولی وجود داشتند لابد در جایی یافت می شدند؛ درحالی که به نظر ما تاکنون هیچ دولتی نبوده است که در آن چنان حقوقی نیاز به شناسایی داشته و یا مورد معارضه قرار گرفته باشند. استدلال آنها در این باره بههمان اندازه نادرست است که مردم وحشی امریکا استدلال کنند و بگویند که هیچگونه مبانی یا اصول عقلانی برای ساختن ساختمانهایی که به اندازهٔ مواد و مصالح تشکیل دهندهٔ آنها قابل دوام باشند، وجود ندارد؛ به این دلیل که ایشان تاکنون چنان خانه و ساختمانی ندیدهاند. گذشت زمان و کوشش هر روزه، دانش و معرفت جدیدی تولید میکند. و همچنانکه هنر بنای ساختمان های خوب منتج از اصولی عقلانی است که به وسیلهٔ آدمیان کوشایی کشف شده است که مدتهای مدید پس از آغاز ساختمانسازی اولیه (که چندان جالب نبود) به مطالعة سرشت مواد و تأثيرات مختلف اشكال ونسبتهاى هندسي يرداختند؛ بههمینسان مدتهای مدید پس از آنکه آدمیان به تأسیس دولتها دست زدند؛ هـر چند آنها ناقص بودند و بهسهولت بهوضع بينظمي و نابساماني فرو ميغلتيدند؛ اينک ممكن است از طريق تفكر مجدانه، اصولى عقلاني يافت شود كه بنياد دولتها را (قطع نظر از [خطر انحلال آنها بهواسطه] جنگ و خشونت خارجی) مستدام و یایدار سازد. و این اصول همان هایی هستند که من در این گفتار مطرح کردهام؛ و خواه این اصول مورد توجه و مد نظر کسانی که قدرت استفاده از آنها را دارند قرار گیرد یا نگیرد و یا مغفول واقع شود یا نشود، چندان ربطی به نکتهٔ مورد علاقهٔ من در اینجا ندارد. اما به فرض آنکه اصول مورد نظر من اصول عقلاني هم نباشند، با اين حال دستكم مطمئن هستم كه اصولی مبتنی بر اعتبار کتاب مقدساند؛ و من این مطلب را به هنگام بحث از حکومت الهي (موسى) بر يهوديان براساس عهد و ميثاق با آن قوم خاص توضيح خواهم داد.

اما باز هم ایراد میکنند که حتی اگر آن اصول درست باشند، مردم عادی توانایی و ایراد براساس ناتوانایی عامهٔ صلاحیت کافی برای فهم آنها را ندارند. مایهٔ خوشحالی بود اگر اتباع توانگر و قدرتمند مردم كشورها و ياكساني كه دانش آموخته ترين اتباع بهشمار ميروند بههمان اندازة مردم عادي توانايي و صلاحيت مي داشتند. اما همه مي دانند كه موانع موجود بر سر راه چنين عقیدهای چندان ناشی از دشواری فهم مطلب نیست بلکه از علاقه کسانی که باید آن را بیاموزند، ناشی می شود. قدر تمندان هیچ چیزی را که موجب ایجاد قدر تی برای تحدید اميال ايشان باشد، تحمل نميكنند؛ و مردان دانش آموخته نيز تحمل هيچ چيزي را ندارند که موجب کشف خطاهای ایشان گردد و در نتیجه از اقتدار فکری آنها بکاهد؛ اما اذهان مردم عادی، اگر به خاطر وابستگی به اصحاب قدرت، مشوب نگشته و یا آرا و عقاید علما آنها را خطخطی نکرده باشد، همچون کاغذ سفیدی است که برای دریافت هر آنچه قدرت عمومی بر آن نقش بربندد آمادگی دارد. آیا ملتها را به پذیرش سکوت آمیز رموز بزرگ مذهب مسیح که ماورای عقل اند، نکش انده اند؛ و آیا میلیون ها نفر را متقاعد نکرده اند که جسم واحدی ممکن است در عین حال در مکان های متعدد موجود باشد؛ و این نیز برخلاف عقل است؛ پس آیا کسانی نمی توانند با تعلیم و تبلیغ خود و تحت حمایت قانون چیزی را القاکنند که چنان با عقل سازگار است که هر انسان غیر متعصبی به محض آنکه از آن چیزی بشنود، آن را فرامی گیرد؟ بنابراین نتیجه می گیریم که در امر تعلیم مردم در خصوص حقوق ذاتی حاکمیت (که همان حقوق طبیعی و بنیادین حاکمیت هستند)، (مادام که حاکم کل قدرت خویش را حفظ کند) هیچ مشکلی وجود بدان ها در امر ادارهٔ امور دولت اعتماد می کند؛ و در نتیجه، وظیفهٔ حاکم آن است که آنها را به فرا گرفتن آن اصول وادارد؛ و این کار نه تنها وظیفهٔ حاکم بلکه در حکم تأمین مصلحت و امنیت او در مقابل مخاطراتی است که ممکن است که ممکن است به واسطهٔ شورش و طغیان متوجه امنیت او در مقابل مخاطراتی است که ممکن است به واسطهٔ شورش و طغیان متوجه

> باید به اتباع تعلیم داد که خواهان تغییر حکومت نشوند

و حال (اگر به جزئیات امر بپردازیم) به مردم باید آموزش داد که اولاً نباید به هیچیک از اشکال حکومتی که در ملت های همسایهٔ خود می بینند، بیش از حکومت خود، عشق و دلبستگی پیداکنند و نیز خواستار تغییر [حکومت] هم نشوند (قطعنظر از میزان رفاه و سعادتمندی ملتهایی که دارای شیوهٔ حکومتی متفاوت از شیوهٔ حکومت ایشان هستند). زیرا رفاه و سعادت آدمیانی که تحت حکومت مجامع اشرافی یا مردمی قرار دارند، ناشی از حکومت اشرافی یا مردمی نیست بلکه از اطاعت و فرمانبرداری و همدلی اتباع ناشی می شود. و در حکومتهای سلطنتی نیز مردم به این دلیل مرفه نمی شوند که تنها یک تن حقّ حکومت بر ایشان دارد؛ بلکه دلیلش اطاعت و فرمانبرداری مردم از اوست. اگر در هر نوعی از دولت، اطاعت و فرمانبرداری (و در نتیجه وفاق و همدلی مردم) را حذف کنید، نه تنها آن دولت ها دیگر روی سعادت و رفاه را نخواهند دید بلکه به سرعت منحل خواهند شد. و آنان که میخواهند با نافرمانبرداری و طغیان به اصلاح امور دولت بیردازند، خواهند دید که از آن طریق تنها دولت را نابود خواهند کرد؛ مانند دختران نادان یلیوس ( (در قصهها) که چون میخواستند جوانی پدر پیر خودشان را بازگردانند، بنا به راهنمایی مدآ<sup>۲</sup> او را قطعهقطعه کردند و همراه با علفهای عجیب و غریب جوشاندند، اما نتوانستند او را جوان کنند. این نوع آرزوی تغییر، در حکم نقض نخستین فرمان از فرامین [دهگانهٔ] خداوند است؛ زیرا خداوند در آن فرمان می فرماید: خدایان ملتهای دیگر را

۱. Peleus، در اساطیر یونان پادشاه شهر تسالی و پدر آشیل بود.م.

۲. Medea ، در اساطیر یونان ساحره و الههٔ پیشگویی بود..م.

در باب دولت ۲۰۵

و باید روزهایی برای تعلیم تکالیف به اتباع معین شود نـپرستید (Non habebis Deos alienos) و در جـای دیگـری دربارهٔ پادشاهان میفرماید که ایشان خدایان اند.

ثانیاً باید به اتباع تعلیم داد تا به ستایش و تمجید فضایل هیچیک از اتباع هموطن آتباع نباید (بر ضد حاکم) از خود، هر قدر هم والامرتبه باشد و هر اندازه هم در کشور برجسته و درخشان باشد، افراد مشهور تبعیت کنند نپردازند؛ و نیز هیچ مجمع دیگری (جز مجمع صاحب حاکمیت) را ستایش و تمجید نکنند و اطاعت و احترامی را که تنها درخور شخص حاکم است و دیگران (در مراتب خاص خود) صرفاً نمایندهٔ او هستند، به آنها روا ندارند، و نیز هیچگونه نفوذی از جانب آنها نپذیرند جز نفوذی که از جانب قدرت حاکمه به آنها واگذار شده است. زیرا نمی توان آنها نپذیرند و از واداره می دهد که مردان مشهور و محبوب با چربزبانی خود آنها را اغوا آنها غیور نیست و اجازه می دهد که مردان مشهور و محبوب با چربزبانی خود آنها را اغوا کنند و از وفاداری و فرمانبرداری باز بدارند، چنانکه اغلب هم چنین پیش آمده است، نه تنها در خفا و پنهانی بلکه آشکارا نیز هم؛ به نحوی که مبلغان مذهبی با مردم عقد اخوت و همدلی جاری می کنند و این مطلب را در نزد عموم اعلام می دارند؛ و این را

ثالثاً، و بالنتیجه، باید مردم را از این مطلب آگاه ساخت که بدگویی از نمایندهٔ اتباع نباید دربارهٔ قدرت حاکمیت (خواه شخص واحد و یا مجمعی از اشخاص باشد) و یا مجادله و مشاجره در <sup>حاکم مشاجره و تردید کنند</sup> مورد قدرت وی و یا ذکر نام او بدون رعایت حرمت به نحوی که موجب تحقیر او در نزد مردم گردد و فرمانبرداری آنها از وی (که اساس امنیت دولت است) تضعیف شود، چه خطای بزرگی است.

> چهارم اینکه اگر اوقات مشخصی از زمان کار معمولی مردم در نظر گرفته نشود تا ایشان در آن اوقات به محضر آموزگاران بروند، در آن صورت در باب وظایف خود تعلیمی نمی یابند و یا اگر هم تعلیم بیابند فراموش می کنند و یا اینکه پس از گذشت یک نسل حتی نمی دانند که قدرت حاکمه در دست چه کسی است؛ پس لازم است چنین اوقاتی مشخص شود تا در طی آن مردم گردهم آیند و (پس از دعا و ستایش خداوند که حاکم همهٔ حاکمان است) به سخن کسانی که دربارهٔ وظایف ایشان سخن می گویند گوش فرادهند و در همان اوقات قوانین موضوعهای که به امور همگان مربوط می شود، خوانده و شرح داده شود و اقتدار کسانی که واضع قانون هستند، یادآوری گردد. به همین منظور بود که یهودیان هفتمین روز هفته را روز سبت اعلام کردند و در آن روز قوانین خوانده و مست خداوندی که پس از خلق جهان در طی شش روز، در روز هفتم آرمید؛ و یهودیان با است؛ خداوندی که پس از خلق جهان در طی شش روز، در روز هفتم آرمید؛ و یهودیان با است؛ خداوندی که پس از خلق جهان در طی شش روز، در روز هفتم آرمید؛ و یهودیان با

۳۰۶ لویاتان

زمانی ارزانی داشت که پس از آنکه با شکر خدا شاد شوند، با استراحت و تفریح قانونی در بین خودشان نیز شاد و مسرور گردند. بدین سان نخستین لوح فرامین الهی صرف تعیین کل قدرت مطلق خداوند، هم بهعنوان خداوند و، هم بر طبق میثاق (خاص) یهودیان، بهعنوان پادشاه شد؛ و همان لوح ممکن است برای کسانی که قدرت حاکمه بهموجب میثاق با مردم بدیشان واگذار شده است، در این خصوص راهگشا باشد که چه عقایدی را میباید به اتباع خویش تعلیم دهند.

> و باید به والدین خود احترام بگذارند

د احترام و چون تعلیم و تربیت اولیهٔ کودکان به دقت و مراقبت والدین شان بستگی دارد؛ پس بعذارند لازم است که کودکان مادام که تحت تعلیم ایشان قرار دارند، از ایشان فرمانبرداری و اطاعت کنند؛ و علاوه بر این بعدها نیز (به حکم سپاس و امتنان) فایدهٔ تعالیم ایشان را با ابراز علائم بیرونی اعزاز و احترام تصدیق کنند. به این مقصود به کودکان باید آموخت که پدر هر کسی در اصل سرور و حاکم او نیز بود و حیات و مماتش در دست او قرار داشت؛ اما پدران خانواده ها، با تأسیس، دولت از قدرت مطلقه خود دست کشیدند، هر چند هیچگاه در نظر نبوده است که ایشان احترامی را که به خاطر تعلیم فرزندان خود شایستهٔ آن بوده اند، از دست بدهند. زیرا از دست دادن چنان حقی لازمهٔ تأسیس قدرت حاکمه نبود؛ آموزش آنها همت بگمارد، ولی بعدها از آنها بیش از دیگران فایده ای نصیب وی نگردد. و این مطلب با فرمان پنجم هماهنگی دارد.

همچنین هر حاکمی باید زمینهٔ تعلیم عدالت را ایجاد کند؛ و تعلیم عدالت (که به معنی خودداری از گرفتن حق دیگران است) به این معنی است که به آدمیان تعلیم داده شود که حقوقی را که قدرت حاکمه برای همسایگان شان معین کرده است به زور یا تزویر تصاحب نکنند. از جمله چیزهایی که مورد تملک قرار میگیرند، گرامی ترینشان در نزد انسان جسم و جان آدمی است؛ و در درجهٔ دوم (در مورد اغلب آدمیان) چیزهایی هستند که به عشق و محبت زناشویی مربوط می شوند؛ و پس از آنها هم ثروت و وسایل زندگی [قرار دارند] . بنابراین باید به مردم آموخت که از اعمال خشونت نسبت به شخص یکدیگر به عنوان انتقام جویی خصوصی پرهیز کنند. و نیز از نقض حرمت زناشویی و از تصرف عدوانی و فریبکارانهٔ اموال یکدیگر اجتناب بورزند. به همین منظور نیز باید تبعات ماخوشایند داوری و قضاوت نادرست و ناعادلانه که به واسطهٔ فساد قضات یا شهود پیش می آید و در نتیجهٔ آن حقوق مالکیت سلب و عدالت بی اثر می شود، به مردم نشان داده شود؛ به همهٔ این موارد در فرامین ششم، هفتم، هشتم و نهم اشاره شده است.

کارها را از سرانجام، باید به مردم آموزش داد که نه تنها انجام اعمال غیرعادلانه بلکه خواست و انجام داد نیت انجام آنها نیز (هر چند به طور حادثی عملی نشوند) نقض عدالت است؛ و بی عدالتی عبار تست از شرارت و خباثت ارادی و نیز نابهنجاری در اعمال. و منطوق فرمان دهم و کل

و از ایراد آسیب بپرهیزند

و باید همهٔ این کارها را از صدق دل انجام داد در باب دولت ۲۰۷

لوح دوم همین است و تمامی آنها را میتوان به این حکم کلی در مورد نیکوکاری و نوعدوستی متقابل تقلیل داد: همسایهات را همچون خودت دوستبدار؛ همچنانکه کل لوح اول در عشق به خداخلاصه میشود؛ خدایی که در آن زمان یهودیان به تازگی بهعنوان شهریار خویش پذیرفته بودند.

در خصوص ابزارها و مجراهایی که مردم بتوانند از طریق آنها چنین آموزشی را استفاده از دانشگاهها دریافت دارند، اول باید ببینیم که به چه وسیلهای این همه عقاید مخالف با صلح و آرامش بشریت و مبتنی بر اصول سست و نادرست، با چنین عمقی در وجود ایشان ریشه دوانده است. منظور من همان عقایدی است که در فصل پیشین ذکر کردم؛ مانند عقیدهای که بهموجب آن آدمیان نه براساس خود قانون بلکه به حکم وجدان خود، یعنی به حکم نظر خودشان دربارهٔ امور قانونی و غیرقانونی، داوری میکنند؛ و یا این عقیده که اتباع در پیروی از احکام دولت مرتکب گناه می شوند مگر آنکه خودشان اوّل به قانونی بودن آن احكام حكم كرده باشند؛ و يا اين عقيده كه مالكيت مردم نسبت به اموال خود منافى سلطهای است که دولت بر آن اموال دارد؛ و یا این عقیده که اتباع می توانند قانوناً کسانی را كه جائر و جابر مىخوانند بكشند؛ و يا اين عقيده كه قدرت حاكمه قابل تقسيم است و نظایر آنکه در مردم القا و تعبیه می شوند. آنان که به حکم ضرورت یا به میل خود مشغول کار و بار و پیشهای می شوند؛ و آنان که از سوی دیگر به حکم زیاده طلبی و یا تن آسایی به دنبال لذات حسى خود مى روند (و اين دو قسم از آدميان بيشترين شمار انسانها را تشکیل میدهند)، هر دو از مسیر تفکر عمیق منحرف می شوند؛ درحالی که فراگرفتن حقيقت نه تنها در زمينة عدالت طبيعي بلكه در مورد همة علوم ديگر مستلزم چنان تفكر عميقي است؛ و هر قسم دو مفاهيم مربوط به كار و وظيفة خود را عمدتاً از منابر متألَّهين و بعضاً از برخی از همسایگان یا آشنایان خود فرامی گیرند که چون در گفت وگوی به موقع و مستدل توانا هستند، از خود ایشان در زمینهٔ قضایای مربوط به قانون و وجدان دانشآموخته تر و داناتر بهنظر می سند. و متألَّهین و کسان دیگری که دانش خود را نمایش میدهند و فضل میفروشند، معارف خود را از دانشگاهها و از مدارس قانون و از کتابهایی می گیرند که از جانب مردان برجسته در آن مدارس و دانشگاهها منتشر شدهاند. پس بدیهی است که تعلیم مردم کلاً به آموزش درست جوانان در دانشگاهها بستگی دارد. اما (ممکن است بگویند) آیا دانشگاههای انگلستان هم اینک به اندازهٔ کافی برای انجام این کار دانش فراهم نیاوردهاند؟ و یا اینکه شما میخواهید به تعلیم خود دانشگاه ها مبادرت کنید؟ سؤالات سختی است. اما در مورد اولی، تردیدی در پاسخ گفتن ندارم؛ و آن اینکه تا اواخر دوران هنری هشتم، قدرت پاپ عمدتاً بهواسطهٔ دانشگاهها در مقابل قدرت دولت تقویت و تحکیم می شد؛ و عقایدی که همهٔ آن مبلغان و معلمان و نیز بسیاری از حقوقدانان و کسانی که در آن دانشگاهها تحصیل کرده بودند، برعلیه قدرت حاکمه پادشاه عنوان می کردند، نشانه ای کافی از این واقعیت بود که گرچه دانشگاه ها خود بانی آن عقاید نادرست نبودند، لیکن خودشان هم نمی دانستند که چگونه عقاید درست را تأسیس کنند. زیرا در چنین وضع تعارض عقایدی به یقین می توان گفت که دانشگاه ها خود به کفایت تعلیم نیافته اند و شگفت آور نخواهد بود اگر ببینیم که طعم و مزه شراب نابی که مذاق شان را در آغاز برضد اقتدار مدنی گرم کرده بود، هنوز باقی است. اما در مورد پرسش دوم، نه مقتضی و نه ضروری است که پاسخ آری یا نه بگویم: زیرا هر کس که در آنچه می گویم دقت کند، به آسانی به دیدگاه من پی خواهد برد.

بهعلاوه امنیت مردم مستلزم آن است که صاحب یا صاحبان قدرت حاکمه عدالت را بهطور مساوی و یکسان بر همهٔ مراتب مردم اعمال کنند؛ یعنی اینکه به داد افراد توانگر و قدرتمند و اشخاص تهیدست و گمنام هر دو در مورد ظلمها و زیانهایی که به ایشان رسیده است، برسند؛ بهنحوی که افراد برجسته نتوانند در صورت اعمال خشونت، بی احترامی و یا هر آسیب دیگری به افراد فرودست، بیش از زمانی که فرودستان به فرادستان آسیب رسانند، امید فرار از مجازات داشته باشند؛ زیرا انصاف در همین نهفته است؛ و حاکم به اندازهٔ نازل ترین اتباع خویش از این قاعده که اصل قانون طبیعی است بهعلاوه جرم برعلیه افراد خصوصی هم هستند. مواردی که تنها برخی از آن موارد می شوند، ممکن است بدون آنکه اصل عدالت و انصاف نقض گردد، مورد عفو واقع شوند، زیرا هر کس می تواند به صلاحدید خویش عملی را که بر ضد وی انجام شده ببخشاید. اما زیرا هر کس می تواند به صلاحدید خویش عملی را که بر ضد وی انجام شده ببخشاید. اما جرمی که برعلیه شخص خصوصی صورت گرفته، بدون رضایت کسی که بدو آسیب رسیده و یا بدون جلب نظر او به شیوه ای معقول، انصافاً قابل عفو نیست.

نابرابری اتباع ناشی از اعمال قدرت حاکمه است و بنابراین در محضر شخص حاکم یعنی در دادگاه بیش از نابرابری میان شاهان و اتباعشان در محضر شاه شاهان (یعنی خداوند) معنایی ندارد. شأن و احترام افراد بزرگ را باید برحسب لطف و مساعدتی که به افراد فرودست و پایین مرتبه میکنند، ارزیابی کرد؛ وگرنه ایشان شأن و احترامی دیگر ندارند. و اعمال خشونتآمیز و ظلم و ستم و آسیبهایی که چنان افرادی مرتکب میشوند به واسطهٔ عظمت شخصیتشان تخفیف نمی یابد بلکه تشدید هم میشود؛ زیرا ایشان کمتر از دیگران نیاز به ارتکاب چنان اعمالی دارند. پیامدهای چنین برداشت متفاوتی دربارهٔ احوال افراد برجسته و بزرگ از این قرار است که فرار ایشان از مجازات موجب بروز خصلت تهاجم عمومی میشود و تهاجم به نفرت می انجامد و نفرت به کوشش برای ساقط کردن و از بینبردن هرگونه شأن و عظمتی منجر میگردد که ستمآمیز و تجاوزکارانه باشد، هر چند همراه با آن دولت نیز ساقط و ویران می شود.

عدالت یکسان همچنین متضمن و مستلزم وضع مالیاتها به شیوهای برابر و عادلانه

مالیاتهای یکسان

است؛ و برابری مالیاتها مبتنی بر برابری در ثروت نیست بلکه بر برابری دینی است که هر کسی نسبت به دولت بهازای صیانتی که از وی بهعمل می آورد، دارد. آدمی کافی نیست تنها برای حفظ و صیانت زندگی خودش کار کند بلکه می باید (در صورت نیاز) برای تأمین و صیانت کار خود نیز بجنگد. آدمیان یا باید به شیوهٔ یهودیانی عمل کنند که پس از بازگشت از اسارت، در مساعی خود برای بازسازی معبد خویش، با یک دست به ساختمان سازی پرداختند و در دست دیگر شمشیر داشتند؛ و یا اینکه می باید افراد دیگری اجیر کنند تا بهجای آنها بجنگند. زیرا مالیاتهایی که قدرت حاکمه بر مردم تحمیل میکند، چیزی جز دستمزدی نیست که باید به حاملان سلاحهای عمومی یرداخت شود تا از افراد خصوصی در انجام مشاغل و حرفههای خودشان، صیانت و حراست کنند. و چون سودی که هر کس از آن طریق به دست می آورد، همان بهرهمندی از حق حیات است و این حق نیز به یک میزان برای تهیدستان و توانگران گرامی و ارجمند است، پس دِیْن فقرا به کسانی که از زندگی ایشان دفاع میکنند به همان اندازهٔ دِیْنی است که توانگران به ازای حراست از زندگی خودشان برعهده دارند؛ جز اینکه توانگران که از خدمات تهیدستان بهرهمند می شوند ممکن است نه تنها به خاطر صیانت از اشخاص خودشان، بلکه به خاطر صیانت از بسیاری از اشخاص دیگر نیز مدیون باشند. با ملاحظهٔ این مطلب برابری در مالیات بیشتر به برابری در آنچه مصرف می شود مربوط است تا به ثروت کسانی که مصرف یکسانی دارند. زیرا به چه دلیلی باید بر کسی که زیاد کار می کند و ثمرات کار و کوشش خود را پس انداز می نماید و کمتر مصرف می کند، مالیاتی بیشتر بست تا بر کسی که زندگی را به تن آسایی میگذراند و درآمد اندکی بهدست می آورد و همهٔ أن را مصرف مى كند؟ به خصوص با توجه به اينكه اوّلى بيش از دوّمى مورد حمايت و صيانت دولت هم نيست. اما وقتى ماليات بر چيزهايي كه آدميان مصرف ميكنند وضع شود، در آن صورت هر کس برحسب آنچه مصرف میکند مالیات برابری می پردازد؛ و در آن حال دولت هم بهواسطهٔ اسراف تجمل آمیز افراد خصوصی متضرر و مغبون نمی شود.

و چون بسیاری از کسان به حکم حوادث اجتناب ناپذیر، توانایی حفظ و حراست خویش انفاق عمومی از طریق کار و کوشش خودشان را از دست میدهند؛ زندگی آنها را نبایست به اعانه و انفاق افراد خصوصی واگذاشت، بلکه باید معاش آنها (تا جایی که نیازمندی های طبیعی اقتضا میکند) بهموجب قوانین دولت تأمین شود. زیرا همچنانکه فراموشکردن ضعفا از جانب افراد خصوصی، در حکم خسّت و کوتهنظری است، حاکم دولتی که سرنوشت تهیدستان را به عانه و انفاق پیش بینی ناپذیر و اتفاقی افراد خصوصی وانهد، حکمش همان است.

اما در مورد کسانی که دارای جسمی نیرومندند، وضع فرق میکند؛ آنها را باید به جلوگیری از تن آسایی انجام کار مجبور کرد؛ و برای جلوگیری از طرح این بهانه که کار یافت نمی شود، می باید قوانینی برای تشویق و ترویج همه گونه فنون و کارها، از جمله دریانوردی، کشاورزی،

۴۱۰ لویاتان

ماهیگیری و انواع صناعاتی که نیازمند نیروی کارند، وجود داشته باشد. تودهٔ مردم تهیدست و با این حال نیرومندی راکه در حال افزایش اند باید به کشورهایی اعزام کرد که به اندازهٔ کافی سکنه ندارند؛ با این حال آنها نباید کسانی را که در آنجا می یابند از میان بردارند بلکه باید ایشان را مجبور سازند که نزدیک یکدیگر زندگی کنند و برای به دست آوردن آنچه می جویند عرصهٔ گسترده ای از اراضی را در ننوردند بلکه قطعات کوچکی از زمین را از طریق کار و کوشش خود به دست آورند که معاش آنها را در وقت لازم تأمین کند. و وقتی همهٔ جهان از سکنه اشباع شده باشد، در آن صورت چارهٔ آخر همگان جنگ خواهد بود که برای هر کس یا به پیروزی می انجامد و یا به مرگ.

ماهیت قوانین نیکو وضع قوانین خوب و نیکو از جانب حاکم صورت میگیرد. اما قانون خوب چیست؟ منظور من از قانون خوب، قانون عادلانه و درست نیست؛ زیرا هیچ قانونی ناعادلانه نیست. قانون بهوسیلهٔ قدرت حاکمه وضع می شود و همهٔ کارها و اقدامات چنین قدرتی مورد حمایت و پذیرش همهٔ مردم است؛ و آنچه همگان بپذیرند، هیچکس نمی تواند ناعادلانه بخواند. قوانین دولت هم مانند قوانین بازی هستند؛ هر آنچه بازیگران بر آن توافق کنند، برای هیچکس ناعادلانه نخواهد بود. قانون خوب قانونی است که برای تأمین خیر و صلاح مردم ضروری بوده و به علاوه صریحاً هم اعلام شده باشد.

قوانین ضروری زیرا فایدهٔ قوانین (که صرفاً قواعد مجاز و مصوباند) آن نیست که مردم را از انجام اعمال آزاد و دلبخواهانه باز دارد بلکه هدف آنها هدایت و پیشبرد مردم در مسیر حرکت بهنحوی است که بهواسطهٔ امیال ناگهانی، شتابزدگی و بی تمیزی خود به یکدیگر آسیب و آزار نرسانند؛ بههمانسان که دیواره های راه بهمنظور متوقفکردن مسافران ساخته نمی شود بلکه برای هدایت ایشان در طی مسیر است. پس قانون که نیازی را برآورده نمی کند و فاقد غایت راستین قوانین است، خوب نیست. شاید بتوان قانونی را خوب تصور کرد که بهنفع و مصلحت حاکم باشد، هر چند برای مردم ضروری نباشد؛ اما این گفته درست نیست؛ زیرا نمی توان خیر و صلاح حاکم و مردم را از هم جدا کرد. حاکمی ضعیف است که اتباع ضعیف داشته باشد؛ و مردمی ضعیفاند که حاکمشان فاقد قدرت لازم برای اعمال حکومت برایشان به دلخواه خود باشد. قوانین غیرضروری قوانین خوبی نیستند بلکه تنها وسیلهٔ اخّاذیاند؛ و اگر حق حاکم برای گرفتن پولی تصدیق و پذیرفته شده باشد، پس آن قوانین زائدند و وقتی هم تصدیق و پذیرفته نشده باشد، برای دفاع از ی و یا در

قوانين صريح

منظور از صراحت قانون بیشتر اعلام علل و دلایل و انگیزههای وضع آن است تا روشنی کلمات قانون. یعنی اینکه نیّت و مراد قانونگذار بر ما روشن باشد و وقتی نیّت قانونگذار شناخته شود، در آن صورت قانون را میتوان با کلمات کمتر بهتر فهمید تا با کلمات بیشتر. زیرا همهٔ کلمات متضمن ابهاماند؛ و بنابراین کثرت کلمات در متن قانون موجب تکثیر ابهامات میگردد؛ بهعلاوه این معنای ضمنی نیز در آن نهفته است (که با دقت و مراقبت بسیار معلوم میشود) که هر کس که بتواند از نصّ کلمات طفره رود، خارج از محدودهٔ قانون قرار میگیرد. و این علت بسیاری از مرافعات قانونی غیرضروری است. زیرا وقتی میبینیم که قوانین عهد باستان چقدر کوتاه بودند و چگونه به تدریج مطوّل تر شدند، به این نتیجه میرسیم که میان نویسندگان قانون و طرفین دعاوی نزاع و اختلافی هست؛ زیرا نویسندهٔ قانون میخواهد اصحاب دعوا را [باکاربرد کلمات مشخص] محدود سازد، درحالی که طرفین دعوا میخواهد اصحاب دعوا را [باکاربرد کلمات مشخص] محدود این نزاع اصحاب دعوا پیروز شدهاند. بنابراین بر قانونگذار (که در همهٔ دولتها نمایندهٔ عالی حاکمیت است، خواه فردی واحد یا مجمعی از افراد باشد) فرض است که دلیل وضع قانون را روشن سازد؛ و متن خود قانون را در عین کاربرد کلمات به جا و معنادار هر چه

همچنین برعهدهٔ حاکم است که مجازاتها و یاداشها را به درستی اعمال و اعطاکند. مجازاتها و چون هدف مجازات انتقام جوبي و تخلیهٔ خشم و غضب نیست، بلکه اصلاح مجرم و یا اصلاح دیگران با دادن درس عبرتی از آن است؛ پس شدیدترین مجازاتها باید برای جرائمی اعمال شوند که متضمن بیشترین خطر برای عموم مردماند؛ مثل جرائمی که ناشی از سوءنیت نسبت به حکومت مستقر هستند؛ جرائمی که از احساس تحقیر نسبت به اندیشهٔ عدالت برمی خبزند؛ جرائمی که موجب آزار و رنجش خاطر تودهٔ مردم می شوند؛ و جرائمی که چون مجازات نمی شوند، مجاز و موجّه به نظر می رسند، مثل جرائمی که پسران یا خدمه و یا دوستان نزدیک صاحبان اقتدار مرتکب می شوند؛ زیرا رنجيدگي نه تنها آدميان را به اقدام بر عليه عاملين و آمرين بي عدالتي سوق مي دهد، بلكه بر ضد کل قدرتی که از آنها حمایت کند نیز برمی انگیزد؛ چنانکه در مورد تارکوین ( پیش آمد: وقتی وی بهخاطر اعمال تهاجمی و زنندهٔ یکی از پسران خود، از شهر رم بیرون رانده شد و کل دستگاه سلطنت از هم یاشید. اما در مورد جرائم ناشی از ضعف مثل جرائمی که از خشم و برانگیختگی شدید، یا از ترس شدید یا نیاز شدید و یا از جهل در این خصوص ناشی می شوند که آیا عمل مورد نظر جرم بزرگی هست یا نه، اغلب جایی برای ملایمت و انعطاف وجود دارد، البته بدون آنکه زیانی متوجه دولت شود؛ و انعطاف و ملایمت، وقتی جایی برای آن باشد، به حکم قانون طبیعی، ضروری است. مجازات رهبران و مبلغان شورشها و فتنهها به منظور ترساندن دیگران برای دولت مفید است نه مجازات مردم بیچارهای که فریب آنها را خوردهاند. اعمال شدت نسبت به مردم در حکم مجازاتکردن جهل و نادانی است و ممکن است علت اصلی جهل و نادانی مردم خود حاکم باشد، زیرا

۱. Tarquin ، نام دو تن از سلاطین روم پیش از تأسیس جمهوری..م.

## ۳۱۲ لویاتان

مردم بهواسطهٔ قصور وی از آموزش بهتر محروم میشوند.

پاداشها

همچنین برعهده و وظیفهٔ حاکم است که یاداش های خود را همواره چنان به کار ببرد که از آنها نفعی عاید دولت گردد؛ زیرا فایده و غایت آنها همین است و وقتی به کار برده می شوند که کسانی که به خوبی به دولت خدمت کرده اند، با ایجاد کمترین هزینهٔ ممکن برای خزانهٔ عمومی، چنان خدماتشان جبران شود که دیگران بدان وسیله تشویق شوند تا خود با نهایت صداقت ممکن به دولت خدمت کنند و نیز به مطالعهٔ فنون و دانشهایی بیردازند که آنها را برای آن کار مهیاتر سازد. پرداخت پول یا اعطای ترفیعات و امتیازات به شهروندان جاه طلب و مشهور به منظور ساکت کردن آنها و جلوگیری از تأثیر بدی که ممکن است بر روی اذهان مردم بگذارند، در حکم اعطای پاداش نیست؛ (زیرا پاداش بهازای انجام خدمت داده می شود نه در مقابل خودداری از خیانت) و نشانهٔ امتنان هم بهشمار نمی رود بلکه حاکی از ترس است؛ و نیز بهنفع عموم تمام نمی شود بلکه بدان زیان و آسیب می رساند. این کار در حکم مبارزه با جاه طلبی است؛ مانند مبارزهٔ هرکول با هیدرا<sup>۱</sup>، هیولای چند سری که هر یک از سرهای خود را که در جنگ از دست می داد بهجایش سه سر دیگر میرویید. زیرا بههمین شیوه وقتی با سرسختی افراد مشهور و متنفَّذ، از طريق اعطای ياداش مقابله شود، در آن صورت تعداد بيشتری (از طريق سرمشق گرفتن) پیدا می شوند و به امید گرفتن امتیازات مشابه به ایراد آسیبهای مشابه دست میزنند؛ و تبهکاری نیز همچون همهٔ انواع کالاها وقتی قابل فروش شود، افزایش می بابد. وگرچه گاه ممکن است با چنین رویه هایی وقوع جنگهای داخلی به تعویق بیفتد، لیکن خطر وقوع آنها از این طریق زیادتر میشود و خسران عمومی حتمی تر می گردد. پس یاداشدادن به کسانی که می خواهند از طریق ایجاد اختلال در صلح و آرامش كشور خودشان، به عظمت برسند، برخلاف وظيفة حاكم است كه حفظ امنيت عمومی به وی واگذار شده است؛ همچنین برخلاف وظیفهٔ حکام است که در آغاز رواج کار چنان کسانی، با خطر کمتری مقابله نکنند ولی بعدها مجبور شوند با خطر بزرگ تری به مقابله برخيزند.

مشاورین یکی دیگر از وظایف حاکم، گزینش مشاوران خوب است؛ منظور من کسانی است که حاکم باید نظر مشورتی آنها را در امر حکومت کشور طلب کند. زیرا کلمهٔ مشورت (Consilium) که صیغهٔ غلطی از کلمه Considium است، معنای گستردهای دارد و شامل همهٔ مجامعی میشود که اعضای آن نه تنها به منظور غور و تأمل دربارهٔ اعمال آینده، بلکه همچنین برای داوری و اظهارنظر دربارهٔ اعمال گذشته و نیز وضع قانون برای حال، گردهم می آیند. در اینجا من تنها معنای اول آن را در نظر دارم؛ و در ایـن معنا

۱. Hydra، در اساطیر یونان، هیولای بزرگی که نه سر داشت.م.

هیچگونه عمل انتخابی در مورد مشورت، چه در حکومت مردمی و چه در حکومت اشرافی، در کار نیست؛ زیرا اشخاص مشورتدهنده، اعضا و اندامهای شخص مورد مشورت [يعنى حاكم] بهشمار مىروند. انتخاب مشاوران بنابراين تنها خاص حكومت سلطنتی است؛ و در آن حاکمی که بکوشد تا از انتخاب کسانی که از هر حیث تواناترین كسان اند، اجتناب كند، وظيفة خود را چنانكه بايد انجام نداده است. تواناترين مشاوران کسانی هستند که کمترین امید و انتظار یاداش و امتیاز را با دادن نظرهای مشورتی مغرضانه داشته باشند و دارای بیشترین میزان دانش و معرفت نسبت به اموری باشند که موجب صلح و صیانت دولت می شود. نمی توان به سهولت تشخیص داد که چه کسانی ممكن است از بحرانها و مشكلات عمومي انتظار تحصيل سود و امتيازي داشته باشند؛ اما علائمي كه ما را به حدس درستي رهنمون مي شود اين است كه كساني كه املاك و اموال شان برای تأمین هزینه های متعارف شان کافی نیست، با مردم در شکایات و اعترافات نامعقول و لاینحلشان همدردی میکنند؛ و هر کس که به این نکته علاقه داشته باشد به سهولت آن را مشاهده میکند؛ اما تشخیص اینکه چه کسی دارای بیشترین آگاهی و دانش دربارهٔ امور عمومی است، کار دشوار تری است؛ و آنان که به امور عمومی آگاهی و شناخت دارند، خیلی کمتر بدان نیازمندند. زیرا دانستن اینکه چه کسی از قواعد هر فن و دانشی آگاهی دارد، خود به معنی میزان بالایی از دانش و معرفت نسبت به همان فن و دانش است؛ به این دلیل که هیچکس نمی تواند در مورد حقیقت قواعد رفتار و عمل دیگران اطمینان یابد مگر آنکه نخست در فهم و درک آنها آموزش دیده باشد. اما بهترین علائم آگاهی نسبت به هر فن و صناعتی گفتوگوی بسیار دربارهٔ آن و اثرات نیکو و مستمر آن است. توانایی در مشورت نیز نه به حکم بخت و اقبال و نـه از طريق توارث حاصل مي شود؛ و بنابراين انتظار عرضهٔ نظرات مشورتي خوب از جانب توانگران یا نجیبزادگان در امور مربوط به دولت به همان اندازه معقول است که انتظار دریافت نظرات مشورتی خوبی از جانب ایشان در مورد طرح ابعاد دژهای نظامی؛ مگر اینکه تصور کنیم که در مطالعهٔ سیاست (برخلاف دانش هندسه) نیاز به هیچ روشی نیست بلکه تنها نظاره گر بودن کافی است؛ لیکن چنین نیست. زیرا دانش سیاست از دانش هندسه دشوارتر است. گرچه امروزه در این بخش از اروپا داشتن جایگاهی در عالى ترين شوراى دولت به حكم حسب و نسب، حق برخى كسان محسوب مى شود؛ اما این رسم ریشه در فتوحات آلمانیهای قدیم دارد؛ که در بین آنها صاحبان قدرت مطلقهای که با یکدیگر متحد می شدند تا سرزمین ملل دیگر را فتح کنند، حاضر نبودند بدون کسب امتیازاتی که در آینده نشانه و شاخص تفاوت میان اخلاف ایشان و اخلاف اتباعشان باشد، به اتحادیهٔ بزرگ بیپوندند؛ اما چون این امتیازات با قدرت حاکمه مغایرت داشته، ایشان تنها به عنوان لطف و عطیه حاکم می توانند چنان عناوینی را حفظ کنند؛ و

## ۳۱۴ لویاتان

نه بهعنوان حق خودشان؛ و در نتیجه باید تدریجاً آن امتیازات را بهعنوان حق از دست بدهند و در پایان هیچگونه شأن و احترامی جز آنچه طبیعتاً ناشی از تواناییهای ایشان باشد، نداشته باشند.

و مشاورین هر قدر هم که در همهٔ امور توانا باشند، فایدهٔ نصایحشان وقتی که هر یک نظر خود و دلایل آن را جداگانه مطرح کنند بیشتر است تا وقتی که همگی در درون مجمعی از طریق سخنرانی و خطابه نظر خود را اظهار کنند؛ و نیز وقتی پیشاپیش دربارهٔ امور اندیشیده باشند [فایدهٔ نظراتشان] بیشتر است تا وقتی که بالبداهه سخن بگویند؛ زیرا هم وقت بیشتری برای بررسی تبعات عمل مورد نظر دارند و هم کمتر بهواسطهٔ حسادت و تقلید و دیگر حالات نفسانی ناشی از تفاوت عقیده [که در جمع ظاهر می شود] گرفتار تعارض می گردند.

بهترین نظر مشورتی در اموری که مربوط به ملتهای دیگر نباشد بلکه تنها به رفاه و منافعی مربوط باشد که اتباع بهموجب قوانین از آنها بهرهمند میگردند، از آگاهیهای عمومی و شکایات و اعتراضات مردم هر ولایت بهدست میآید، زیرا آنها بهتر از هر کس دیگر با نیازهای خودشان آشنایی دارند و بنابراین باید نظر آنها، در صورتی که خواستار تقلیل و تنزلی در حقوق ذاتی حاکمیت نباشند، با دقت و مراقبت مورد توجه قرار گیرد. زیرا بدون آن حقوق ذاتی و اساسی (چنانکه قبلاً به کرات گفتهایم) دولت نمی تواند به حیات خود ادامه دهد.

فرماندهان

فرماندهٔ کل سپاه اگر مردمی و محبوب نباشد، سپاهیانش چنانکه باید و شاید نه او را دوست میدارند و نه از او میترسند؛ و در نتیجه وی نمیتواند وظایف خود را بهنحو توفیق آمیزی ایفا کند. بنابراین وی باید کوشا و دلیر و دوست داشتنی و آزاده و نیکبخت باشد تا بتواند نظر سربازان خود را در این باره به دست آورد که هم از کارایی لازم برخوردار است و هم سربازانش را دوست میدارد. مردمی بودن و محبوبیت همین است و در سربازان تمایل و شجاعت لازم را تولید میکند تا جویای لطف و توجه سردار خود شوند؛ [همان خصلت] پشتوانهٔ شدت عمل فرمانده در مجازات طاغیان و سربازان سرکش (در صورت نیاز) خواهد بود. اما عشق و دلبستگی سربازان (در صورتی که احتیاط لازم در خصوص حفظ وفاداری فرماندهان اِعمال نگردد) برای قدرت حاکمه خطرناک است؛ بهویژه وقتیکه قدرت حاکمه در دست مجمعی باشد که مردمی به شمار نرود. بنابراین امنیت مردم در آن است که ایشان هم فرماندهان خوبی باشند و هم در مقابل مقامی که حاکم اختیار سپاهیانش را بهوی واگذار میکند، وفادار و مطیع باشند.

اما وقتی خود شخص حاکم مردمی و محبوب باشد یعنی مـورد احـترام و عشـق و دلبستگی مردم باشد، در آن صورت از محبوبیت اتباع خطری برنمی خیزد. زیرا سربازان هرگز آنقدر بیانصاف نیستند که وقتی شخص حاکم یا طریقه او را دوست داشته باشند، از فرماندهٔ خود بر ضد حاکم جانبداری کنند، هر چند هم فرمانده خود را دوست داشته باشند. و بنابراین وقتی کسانی با اعمال خشونت در هر زمانی قدرت حاکم قانونی خود را منکوب کنند، پیش از آنکه بتوانند خودشان را در جایگاه او مستقر سازند، همواره میبایست به خود زحمت دهند و عناوینی برای خودشان بسازند تا مردم را از شرم پذیرش خودشان [بهعنوان حاکم] رهایی بخشند. برخورداری از حق شناخته شدهای نسبت به قدرت حاکمه، خصلت و عنوانی چنان مردمی و عامه پسند است که کسی که از آن برخوردار باشد، دیگر تا آنجایی که به خویش مربوط می شود برای آنکه قلوب اتباع خویش را به خود جلب کند، به چیز دیگری جز این نیاز ندارد که نشان دهد که از توانایی مطلق برای اِعمال حکومت بر خانوادهٔ خویش برخوردار است؛ و تا آنجایی که به دشمنانش مربوط می شود، بتواند سپاهیان ایشان را از هم بپاشد. زیرا بیشترین و فعال ترین بخش بشریت هیچگاه تاکنون از وضع حاضر کاملاً راضی نبودهاند.

در خصوص روابط حکام با یکدیگر که در ذیل قانونی جای میگیرد که معمولاً قانون ملته خوانده می شود، نیازی نیست که در اینجا چیزی بگویم؛ زیرا قانون ملتها و قانون طبیعی یکی و یکسان اند. و هر حاکمی در تأمین امنیت مردم خویش از همان حقی برخوردار است که هر شخص خاصی در تأمین امنیت جسم و جان خویش از آن بهره مند است. و همان قانونی که به آدمیان فاقد حکومت مدنی حکم میکند که چگونه با یکدیگر رفتار کنند و یا از چه رفتاری بپرهیزند، به دولتها یعنی به وجدان شهریاران حاکم و یا مجامع حاکم نیز چنان حکم میکند؛ زیرا هیچ دادگاهی برای عدالت طبیعی جز در (یعنی آن دسته از قوانینی که برای کل انسانها الزام آورند) با توجه به اینکه خداوند خالق طبیعت است، طبیعی هستند و با توجه به اینکه همان خداوند، شاه شاهان است قوانین است قوانینی که برای کل انسانها الزام آورند) با توجه به اینکه خداوند خالق طبیعت است، طبیعی هستند و با توجه به اینکه همان خداوند، شاه شاهان است قوانین امدنی] هستند. اما دربارهٔ خداوند به عنوان شاه شاهان و نیز شاه مردمی خاص، در بقیهٔ این گفتار سخن خواهیم گفت.

## فصل سی و یکم در باب سلطنت خداوند در عرصهٔ طبیعت

در این باب که وضع طبیعی محض، یعنی وضع آزادی مطلق که وضع کسانی است که نه موضوع فصول آینده حاکماند و نه تابع، وضع هرجومرج و شرایط جنگی است؛ در این باب که اصولی که به سائقهٔ آن آدمیان از آن وضع میگریزند، قوانین طبیعی هستند؛ در این باب که دولت بدون قدرت حاکمه تنها حرفی بی اساس است و نمی تواند استوار بماند؛ و در این باب که اتباع می باید در هر زمینه ای که اطاعت ایشان از حاکم مغایر با قوانین الهی نباشد، بی چون و چرا از حاکم اطاعت کنند، به کفایت در فصول پیشین استدلال کردهایم. حال آنچه برای کسب معرفت کامل نسبت به وظیفهٔ مدنی کم داریم، شناخت همان قوانین الهي است. زيرا بدون أن شناخت آدمي نمي داند، وقتي كه قدرت مدنى بهوي حكم به انجام عملي كند، آيا أن عمل مغاير با قانون الهي است يا نه؛ و در أن صورت ممكن است وى با اطاعت مدنى بيش از اندازة لازم، از فرمان حضرت باريتعالى تخلف كند ويا از ترس آنکه مبادا خداوند را برنجاند، فرامین دولت را نقض کند. پس آدمی بهمنظور پرهیز از این دو مانع، بايد قوانين الهي را بشناسد. و چون شناخت كل قانون بستكي به شناخت قدرت حاکمه دارد؛ پس در مطالب زیر قدری درباره مملکت الهی سخن خواهیم گفت.

در مزامیر آمده است: خداوند سلطنت مینماید پس خوشا به حال زمین. همچنین: خداوند سلطنت می نماید، هر چند ملل غیریهود به خود بلرزند؛ و در رأس کروبیان اتباع ملک الهی چه کسانی می نشیند، هر چند زمین متحرک شود. آدمیان چه بخواهند و چه نخواهند می باید همواره <sup>هستند</sup> تابع قدرت الهي باشند. انسانها با انكار وجود يا مشيت خداوند ممكن است آرامش را از خود دوركنند اما نمى توانند يوغ [تابعيت] خود راكنار بزنند. ولى توصيف قدرت الهي، كه نه تنها انسان بلکه جانوران و گیاهان و اجسام بی حیات را دربرمی گیرد، با عنوان مُلک و مملکت، تنها به معنی کاربرد استعاری این واژه است. زیرا تنها کسی به معنی درست کلمه حکومت میکند که با اوامر خود و با وعدهٔ یاداش به کسانی که از آن اطاعت کنند و نیز با تهدید مجازات کسانی که از آن سرپیچی کنند، بر اتباع خود حکمرانی کند. بنابراین اتباع در مُلک الهی اجسام بی حیات یا موجودات بی خرد نیستند؛ زیرا چنین موجوداتی اصول و احکام را نمی فهمند؛ ملحدان و کسانی که به عنایت خداوند به زندگی آدمیان اعتقادی ندارند، نیز اتباع آن ملک نیستند، زیرا سخن خداوند را تصدیق نمی کنند و امیدی به یاداشها و ترسی از تهدیدهای او ندارند. اتباع مُلک الهی تنها کسانی هستند که ایمان دارند که خداوندی هست که بر جهان حکومت میکند و اصول و احکامی اعطا کرده و پاداشها و کیفرهایی برای انسان مقرر داشته است؛ مابقی را باید دشمنان او شمرد.

مزمور ۹۶:۱ مزمور ۹۸:۱

سه نوع کلام خدا: عقل، وحی، نبوت

حکمرانی از طریق این صدور احکام مستلزم آن است که چنین کلمات و احکامی بهروشنی معلوم و شناخته شوند؛ وگرنه در حکم قانون نیستند. زیرا اعلام و بیان رسمی و روشن و رسای قانون جزئی از سرشت قوانین است، به نحوی که هرگونه بهانهٔ جهل نسبت به آن از میان برود؛ و اعلام و بیان در مورد قوانین انسانی تنها یک نوع دارد و آن اعلان و یا اعلام از طريق زبان آدمي است. اما خداوند قوانين خود را به سه شيوه اعلام ميكند؛ از طريق احكام عقل طبيعي؛ از طريق وحي، و از طريق صدا و زبان انسان هايي كه به ياري خداوند با انجام معجزاتی در نزد بقیهٔ انسان ها اعتبار کسب می کنند. از این رو کلام خداوند سه گانه است: عقلاتی، محسوس و وحیانی؛ و سه نوع استماع کلام هم با آن تطابق دارد:

در باب دولت ۳۱۷

عقل صائب؛ احساس مافوق طبیعی و ایمان. در مورد احساس مافوق طبیعی که عبارت است از وحی و الهام [باید گفت که] هیچگونه قوانین کلی وجود ندارد، زیرا خداوند بر طبق چنان قواعدی سخن نمیگوید، بلکه با اشخاص خاص تکلم مینماید و به افراد متفاوت چیزهای متفاوت میگوید.

از تفاوت میان دو نوع دیگر کلام خدا، یعنی کلام عقلاتی و وحیانی می توان برای دو نوع مملکت الهی وجود خداوند دو نوع مُلک و مملکت در نظر گرفت: یکی طبیعی و دیگری وحیانی. خداوند در <sup>دارد:</sup> طبیعی و وحیانی ملک طبیعی خود بر آن بخش از بشریت حکم می راند که مشیت او را به موجب احکام طبیعی عقل صائب تصدیق می کنند؛ و مُلک وحیانی آن است که خداوند پس از انتخاب امّت واحد خاصی (یهودیان) به عنوان اتباع خود بر آنها و تنها بر آنها نه تنها به واسطهٔ عقل طبیعی بلکه از طریق قوانین موضوعه ای که خود از دهان پیامبران خویش بدان امت اعطا کرده است، حکم می راند. در این فصل در نظر دارم دربارهٔ مُلک طبیعی خداوند سخن

حق طبيعي حكومت خداوند بر آدميان و مجازات ايشان در صورت نقض قوانين را حق حاکمیت خدا ناشی از قدرت مطلقة اوست نمی توان از این امر استنتاج کرد که گویی خداوند به خاطر نیاز به اطاعت و سیاسگزاری آدمیان به نفع خودش آنها را خلق کرده باشد؛ بلکه آن حق را باید نتیجهٔ قدرت مقاومت نایذیر او دانست. پیش تر نشان دادهایم که چگونه حق حاکم ناشی از قرارداد و ييمان است؛ براي نشان دادن اينكه چگونه ممكن است همان حق از طبيعت ناشي شود، تنها به نشان دادن این نکته نیاز داریم که در چه مواردی آن حق هرگز منتفی نمی شود. چون همهٔ آدمیان به حکم طبیعت نسبت به همه چیز حق داشتند، بالنتیجه هر یک دارای حق حکومت بر بقیه بود. اما چون این حق به زور قابل اکتساب نبود، پس امنیت همگان اقتضا میکرد که همگان با وانهادن آن حق، افرادی را (که دارای اقتدار حاکمه باشند) بهموجب قرارداد عمومی برای اعمال حکومت و صیانت خودشان مستقر کنند؛ حال آنکه اگرکسی در آن میان دارای قدرتی مقاومت نایذیر می بود، در آن صورت دلیلی نداشت که همان کس به موجب قدرتی که دارا بود حکومت نکند و از خویشتن و از دیگران برحسب صلاحديد خويش صيانت ننمايد. يس كساني كه قدرت مقاومت نايذير دارند طبيعتاً بهموجب برتري قدرت خود داراي حق اعمال سلطه بر همهٔ آدميان هستند؛ و بالنتيجه براساس چنان قدرتي است كه اعمال سلطه بر آدميان و حق مجازات آنها به دلخواه، طبيعتاً متعلق به خداوند متعال است، و آن هم نه بهعنوان پروردگار رحمان و رحيم بلكه بهعنوان صاحب قدرت مطلقه. وكرچه مجازات تنها به خاطر ارتكاب گناهان اعمال مي شود، زيرا معناي آن كلمه هم ' آزردن به خاطر گناه 'است؛ با اين حال حق ايذا و آزار همواره ناشی از گناه آدمیان نیست بلکه از قدرت خداوند ناشی می شود.

این پرسش که: چرا بدکاران اغلب خوشبخت می شوند و آدمیان خوب به مصیبت گرفتار گناه علت همهٔ رنجها نیست

می ایند بسیار مورد بحث و گفت وگوی قدما بود و معادل با همین پرسشی است که ما امروزه مطرح مى كنيم كه: خداوند براساس چه حقى نعمات و مصائب زندگى را توزيع مى كند؛ و این پرسش چنان دشوار است که نه تنها ایمان عوامالناس بلکه اعتقاد فلاسفه و مزمور ۲۲ آیات ۱ و ۲ و ۳ از آن بدتر عقیدهٔ قدیسان را نسبت به مشیت الهی به لرزه درآورده است. (حضرت داوود میگوید) بهدرستی که خداوند به بنی اسرائیل خصوصاً به کسانی که دلی یاکی دارند بسیار مهربان است، اما نزدیک شد که من از راه به در شوم و یاهایم لغزش یابد، زیرا از دیدن بدکاران و شریران حسد بردم وقتی دیدم که مردم خدانشناس در چنان رفاهی هستند. و نیز چقدر حضرت ایوب به خاطر رنجهای بسیاری که تحمل کرد، به خداوند دوستانه اعتراض نمود؛ حال آنکه خود برحق و برصواب بود. پاسخ این مسئله را در مورد حضرت ایـوب، خـود خداوند روشن میکند و آن هم براساس استدلالی که نه بر گناه ایوب بلکه بر قدرت خداوند مبتنی است. زیرا درحالیکه دوستان ایوب دلیل رنجهای او را در گناهانش میجستند و وی نیز از خود بهموجب آگاهی از بیگناهی خویش دفاع میکرد، خداوند خود وارد بحث می شود و اول رنجهای ایوب را براساس دلایل مبتنی بر قدرت خویش ایوب ۳۸:۴ بدین شیوه توجیه میکند که: وقتی که من زمین را بنیانگذاری کردم تو کجا بودی، و نظایر این سخن؛ و سپس بر آن اساس بی گناهی ایوب را ثابت می کند و نظر نادرست دوستانش را تقبیح می نماید. سخن منجی ما دربارهٔ مردی که کور زاده شده بود، در قالب کلمات زیر هماهنگ با همین نظر است: نه این مرد گناهی مرتکب شده و نه پدرانش، بلکه مشیت خداوند را می توان آشکارا در وی مشاهده کرد، و هر چند گفته می شود که: مرگ به واسطه گناه وارد این جهان شد (منظور اینکه اگر حضرت آدم گناه نمی کرد هرگز نمی مرد یعنی هرگز متحمل جدایی روح از بدن خود نمی شد،) لیکن از این گفته چنین برنمی آید که اگر هم وي گناه نكرده بود، خداوند نمي توانست او را به حق [از طريق حكم به مرك] مورد آزار قرار دهد؛ بههمان سان که خداوند موجودات دیگری را که مر تکب گناه نشدهاند، آزار مىدھد. یس از آنکه دربارهٔ حق حاکمیت خداوند که صرفاً مبتنی بر طبیعت است، سخن قوانين الهي گفتيم، حال بايد ببينيم كه قوانين الهي يا احكام عقل طبيعي چيستند؛ قوانيني كه يا به تكاليف طبيعي آدميان نسبت به يكديگر ويا به احترامي كه طبيعتاً حق حاكم الهي است، مربوط می شوند. قوانین نخست همان قوانین طبیعی هستند که دربارهٔ آنها در فصل ۱۴ و

۱۵ این رساله سخن گفتهایم؛ و همان انصاف، عدالت، تـرحـم، تـواضـع و بـقیهٔ فـضایل اخلاقی هستند. بنابراین آنچه باقی میماند این است که ببینیم که صرفاً عقل طبیعی، چه احکامی برای انسان مقرر میدارد؛ قطعنظر از کـلمات دیگـر خـداونـد در خـصوص احترام و ستایش نسبت به حضرت باریتعالی.

احترام و ستایش چیست ..... احترام، اندیشه و عقیدهای درونی نسبت به قدرت و فضیلت شخص دیگری است و

در باب دولت ۳۱۹

بنابراین ادای احترام به خداوند به این معنی است که در حد امکان، قدرت و فضیلت او را هرچه والاتر بشماريم. و نشانه های خارجی این عقیده که در قالب کلمات و اعمال آدمیان ظاهر می شوند، ستایش خوانده می شود؛ که جزئی از چیزی است که مردم لاتین زبان از كلمة Cultus مراد مىكنند، زيرا Cultus به معنى درست كلمه همواره به مفهوم زحمتى است که آدمی صرف هر چیزی کند به این منظور که از آن استفادهای ببرد. حال چیزهایی كه ما از آنها استفاده مي بريم، يا اينكه مطيع ما هستند و نفع حاصله از آنها نتيجة طبيعي زحمتي است كه ما صرف آنها ميكنيم؛ و يا اينكه مطيع ما نيستند بلكه برطبق اراده و خواست خود بهزحمات ما یاسخ می دهند. در معنای اول زحمتی که مصروف زمین می شود، کشاورزی: Culture نام دارد؛ و آموزش و پرورش کودکان نیز همان کشت و کار: Culture [يعنى فرهنگ] اذهان ايشان است. در معناي دوم وقتى ميبايد ارادهٔ آدميان رانه به زور بلکه از طریق جلب رضایت آنها به مراد و مقصود خود مایل سازیم، مفهوم آن همان جلب نظر یعنی کوشش برای بهدست آوردن لطف دیگری از طریق خدماتی نیکو است؛ مانند ستایش و تصدیق قدرت و هر شیوهٔ دیگری که برای کسانی که انتظار استفادهای از آنها داریم، خوشایند باشد. و این کار به معنی درست کلمه ستایش است: در این معنا Publicola به معنی ستایشگر مردم و Cultus Dei به معنی ستایش خدا است.

از احساس احترام درونی، که همان ایمان و عقیده نسبت به قدرت و فضیلت است، نشانههای گوناگون احترام سه حالت نفسانی پدید می آید: [یکی] عشق که به فضیلت راجع است؛ [و دوم و سوم] امید و بیم که به قدرت ارتباط دارند؛ و سه بخش ستایش خارجی عبارتند از: تمجید، تعظیم و تکریم؛ موضوع تمجید، فضیلت است؛ موضوع تعظیم و تکریم قدرت، و اثر آن خرسندی و رضایت است. تمجید و تعظیم هم به واسطهٔ کلمات و هم به واسطهٔ اعمال انجام می شوند؛ به واسطهٔ کلمات، مثل وقتی که بگوییم کسی خوب یا بزرگ است؛ به واسطهٔ اعمال، وقتی از سخاوت آن کس تشکر و از قدرتش اطاعت کنیم. اعلام خوشوقتی از وجود دیگری تنها از طریق کلمات ممکن است.

برخی از نشانه های احترام (هم در کلمات وصفی و هم در اعمال) طبیعی هستند؛ ستایش طبیعی و جعلی مثلاً در بین کلمات وصفی، خوب، درست، آزاده و نظایر آن؛ و در بین اعمال احترام آمیز دعا، شکرگزاری و اطاعت [قابل ذکرند] . برخی نشانه های دیگر تأسیسی یا جزء رسوم آدمیان اند؛ و در برخی زمان ها و مکان ها محترمانه و در برخی دیگر نامحترمانه و نیز در برخی موارد خنثی هستند؛ مانند حرکات دست و بدن در هنگام ادای سلام و دعا و سپاس که در زمان ها و مکان های مختلف به اشکال مختلفی به کار می روند. موارد اول ستایش طبیعی و موارد دوم ستایش جعلی هستند.

وستایش جعلی بر دو نوع متفاوت است؛ زیراگاه آن ستایش تحکم آمیز وگاه داوطلبانه ستایش اجباری و آزاد

•۳۲ لویاتان

است؛ تحکم آمیز آن نوع ستایشی است که باید چنان صورت بگیرد که طرف ستایش حکم کرده است؛ ستایش آزاد و داوطلبانه آن است که خود ستایشگر مقتضی و مناسب تشخیص دهد. وقتی ستایش تحکمی باشد نه صرف کلمات یا حرکات بلکه خود اطاعت در حکم ستایش است. اما وقتی ستایش آزاد و داوط لبانه باشد، شکل آن به عقیدهٔ ستایشگران بستگی دارد؛ زیرا اگر در نظر آنها کلمات یا حرکاتی که ما بهعنوان نشانهٔ احترام می پذیریم، مسخره آمیز و ناسزا و ناروا باشند، در آن صورت ستایش محسوب نمی شوند، زیرا نشانه احترام نیستند؛ نشانهٔ احترام نیستند<sup>۱</sup>؛ چون که نشانه برای کسی که آن را وضع می کند نشانه نیست بلکه برای کسی نشانه است که مورد خطاب، یعنی ناظر است.

غایت ستایش غایت ستایش در بین آدمیان، قدرت است. زیرا هرگاه کسی دیگری را مورد ستایش می بیند، او را قدر تمند می پندارد و برای اطاعت از او آمادگی بیشتری دارد؛ و این نیز قدرت وی را افزایش می دهد. اما خداوند هیچ هدف و غایتی ندارد؛ ستایشی که ما از او به عمل می آوریم، ناشی از تکلیف ماست و برحسب توانایی ما و به موجب قوانین اعزاز و احترامی انجام می گیرد که باید به حکم عقل از جانب ضعفا نسبت به قدر تمندان صورت پذیرد و این یا به امید استفاده، یا از ترس ورود زیان و آسیب و یا در مقام امتنان از لطفی انجام می شود که [صاحبان قدرت] پیش تر مبذول داشته اند.

اوصاف احترام به خدا

به منظور آنکه بدانیم طبیعت چه نوع ستایشی از خداوند را به ما آموخته است، بحث را با ذکر اوصاف خدا آغاز میکنیم. اولاً آشکار است که می باید برای او وجود قائل شویم، زیرا هیچکس نمی تواند به کسی که گمان نمی برد وجود داشته باشد، ادای احترام کند. ثانیاً، فلاسفه ای که گفته اند جهان یا روح جهان همان خداست، دون شأن او سخن گفته و وجود او را انکار کرده اند؛ زیرا در نظر آنها مراد از خدا، علت جهان است؛ و قول به اینکه جهان، خداست مانند قول به این است که جهان هیچ علتی ندارد یعنی خدایی ندارد. ثالثاً قول به اینکه جهان مخلوق نیست بلکه ازلی است (با توجه به اینکه هر چه ازلی است علت ندارد) به معنی انکار وجود خداست.

۱. جمله در اصل تکرار شده است.م.

در باب دولت ۳۲۱

چهارم اینکه کسانی که (به گمان خود) صفت آسوده خیالی را بهخداوند نسبت میدهند و وصف عنایت وی به انسانها را انکار میکنند، احترام به وی را نفی مینمایند؛ زیرا چنان انکاری موجب سلب عشق آدمیان و نفی احساس ترس ایشان نسبت به خداوند میگردد، که خود مبنا و ریشهٔ احترام است.

پنجم اینکه در اموری که به معنی عظمت و قدرتاند، قول به اینکه خداوند متناهی است به معنای ادای احترام به او نیست؛ زیرا اِسناد چیزی کمتر از آنچه بتوان بهوی نسبت داد، نشانهٔ تکریم و احترام به خداوند نیست؛ و صفت متناهی از آنچه می توان به وی نسبت داد کمتر است؛ زیرا بر امر متناهی، می توان به سهولت چیزی افزود.

بنابراین اِسناد شکل و قیافه به او، ادای احترام نیست؛ زیرا همهٔ اشکال متناهیاند.

و یا اگر بگوییم که تصوری از او در ذهن خود داریم و او را به پندار خود درمی آوریم [در حکم احترام نیست] زیرا هر چیز که ما بتوانیم تصور کنیم، متناهی است.

و یا اِسناد اجزاء یا کلیت به او [ در حکم ادای احترام نیست] زیرا اینها صفات اشیای متناهی هستند.

و یا اگر بگوییم که او در این یا آن مکان است [به معنی تعظیم او نیست] زیرا هر چیز که در مکان باشد، محدود و متناهی است.

و یا اگر بگوییم که او متحرک یا ساکن است [در حکم تکریم او نیست] زیرا این دو صفت، اوصافِ مکاناند.

و یا اگر بگوییم که بیش از یک خدا خدایی هست [باز هم به معنی تعظیم نیست] زیرا معنای ضمنی این گفته آن است که همهٔ آنها متناهیاند؛ زیرا بیش از یک نامتناهی ممکن نیست.

و یا اِسناد حالات نفسانی متضمن حالت غم و اندوه مثل بشیمانی، خشم و ترحم؛ و یا حالات نفسانی متضمن نیاز مثل اشتها، امید، میل، و یا هر قوهٔ نفسانی و هیجانی دیگری به او [به معنی تعظیم نیست] زیرا حالت نفسانی، قدرتی است که محدود به چیز دیگری است؛ (مگر آنکه منظور ما از حالت نفسانی، استعاری و به معنی توانایی باشد).

و بنابراین وقتی ما به خداوند اراده اسناد میکنیم، نباید آن را در معنای انسانی آن به مفهوم میل عقلاتی گرفت بلکه منظور قدرتی است که خداوند با آن همه چیز را میآفریند.

به همین سان وقتی به خداوند بینایی و دیگر اعمال حسی و نیز معرفت و فهم نسبت می دهیم که در مورد انسان چیزی جز همهمه هایی در ذهن نیستند که به واسطهٔ تأثیر اشیای خارجی بر اندام های بدن آدمی پدید می آیند [نباید آن را در مفهوم انسانی به کار ببریم] زیرا خداوند بدن ندارد و چیزهایی که وابسته به علل طبیعی باشند، قابل اسناد به او نیستند. هر کس که بخواهد هیچ چیز غیر از آنچه به حکم عقل طبیعی معقول و مجاز باشد، به خدا نسبت ندهد می باید یا صفات سلبی مانند نامتناهی، ازلی، تصور ناپذیر، یا صفات عالی مثل اکبر و اعظم و مانند آن، و یا صفات نامحدود مانند خوب، عادل، مقدس و خالق را در معنایی به کار ببرد که گویی منظور گوینده توصیف ماهیت خداوند نیست (زیرا چنان کاری به معنی محدود و محاط کردن او در درون حدود خیال آدمی خواهد بود) بلکه توصیف شدت احساس ستایش و احترام ما نسبت به او و آمادگی ما برای فرمانبرداری از اوست؛ و این خود نشانهٔ فروتنی و تواضع و ارادهٔ ما در تعظیم و تکریم وی در بالاترین حد توان ماست؛ زیرا برای بیان و افادهٔ تصور خودمان از ماهیت خداوند تنها یک واژه وجود دارد و آن واژه این است: «من هستم»؛ و نیز تنها یک واژه برای افادهٔ معنای رابطهٔ او با ما

اعمال مربوط به ستایش از خداوند، بهموجب یکی از کلی ترین اصول عقل، نشانههایی از ارادهٔ معطوف به تعظیم و تکریم خداوندند؛ از آن جملهاند؛ اولاً نیایشها و نمازها: زیرا بتسازان وقتی بت می تراشیدند، به نظر نمی رسید که بخواهند بتها را خدا کنند؛ بلکه کسانی که بر بتها نماز می گزاردند، چنان می کردند.

ثانیاً: **شکرگزار**ی که در ستایش خدا با نماز و نیایش فرق دارد، به این معنی که نماز پیش از کسب نفع حاصله و شکرگزاری پس از آن صورت میگیرد؛ هدف از هر دو شناسایی خداوند بهعنوان سرچشمهٔ همهٔ منافع و خیرات چه در گذشته و چه در آینده است.

ثالثاً هدایا یعنی قربانیها و نذور (اگر از بهترین چیزها باشند) نشانهٔ تعظیم و احتراماند، زیرا بهمعنی شکرگزاری هستند.

چهارم اینکه سوگندیادکردن تنها بهنام خداوند طبعاً نشانهٔ تکریم است؛ زیرا اعتراف به این است که تنها خداوند به قلب ما وقوف دارد؛ و دانش و قوت آدمیان نمی تواند در مقابل انتقام جویی خداوند از کسانی که بر سوگند خود وفادار نباشند، صیانت و حراست کند.

پنجم اینکه سخن گفتن به شیوهای ملاحظه کارانه و احترام آمیز دربارهٔ خداوند جزئی از ستایش عقلایی است؛ زیرا حاکی از ترس از اوست و ترس نیز به معنی اعتراف به قدرت اوست. از این گفته چنین برمی آید که نباید نام خداوند را سرسری و بیجهت یعنی بیهوده به کاربرد؛ و [ذکر نام خدا] بیهوده است مگر آنکه به منظور ادای سوگند و به دستور دولت برای تحکم و تأکید احکام و آرا و یا اینکه در بین دولتها به منظور پرهیز از جنگ ذکر شود. و نیز مجادله و تردید دربارهٔ ماهیت خداوند مغایر با تعظیم و احترام اوست؛ زیرا [به غلط] فرض می شود که در مُلک طبیعی خداوند هیچ شیوهٔ دیگری برای دانستن هیچ چیز جز عقل طبیعی یعنی همان اصول علم طبیعی وجود ندارد؛ و این اصول هیچ مناسبتی با تعلیم هیچ مطلبی دربارهٔ ماهیت خداوند ندارند، ه مچنانکه نمی توانند سرشت خود انسان و حتّی سرشت کوچک ترین موجود زنده را بر ما آشکار سازند. و

اعمالی که حاکی از احترام به خداوندند بنابراین وقتی آدمیان براساس اصول عقل طبیعی، در خصوص صفات خداوند تردید و مجادله میکنند، نسبت به او بی حرمتی روا می دارند؛ زیرا در صفاتی که ما به خداوند نسبت می دهیم، کار ما افادهٔ معنای حقیقت فلسفی نیست بلکه افادهٔ معنای نیت اخلاقی به منظور تکریم و تعظیم او به بالاترین میزان ممکن است. به دلیل فقدان همین نگرش [اخلاقی] است که کتاب های بسیاری در خصوص بحث و جدل دربارهٔ سرشت و ماهیت خداوند نوشته شده است، کتاب هایی که در باب تعظیم و تکریم خداوند نیست بلکه برای تعظیم و تمجید دانش و اطلاعات خودمان نوشته شده اند و چیزی جز ذکر بیهوده و ناروای نام مقدس خداوند در بر ندارند.

ششم اینکه در نمازها، شکرگزاریها، نذور و قربانیها حکم عقل آن است که هر یک از آنها میباید از بهترین نوع و به بیشترین میزان باشد تا از تعظیم و احترام حکایت کند. بهعنوان مثال نمازها و شکرگزاریها بهوسیلهٔ کلمات و عباراتی ادا شوند که شتابزده، سبک و یا عامیانه نباشند؛ بلکه زیبا و منسجم باشند؛ زیرا در آن صورت آنقدر که در توان داریم به خدا احترام نگذاشتهایم. و البته کافران در ستایش بتها بهعنوان خدایان کار بیهودهای انجام میدادند؛ اما چون این کار را با سرودن اشعار و موسیقی چه به شکل خواندن و چه نواختن انجام میدادند کارشان معقول بود. و همچنین حیواناتی که قربانی میکردند و هدایایی که عرضه میداشتند و اعمالی که در مقام ستایش انجام میدادند، سرشار از حالات تسلیم و سرسپردگی و حاکی از سپاسگزاری برای منافع مکتسبه، و از این رو همگی منطبق با عقل و ناشی از نیت و ارادهٔ تعظیم و تکریم خداوند بودند.

هفتم اینکه حکم عقل آن است که نهتنها در خلوت و خفا بلکه و بهویژه در ملأعام و پیش چشم مردم به ستایش خداوند بپردازیم؛ زیرا بدون آن امکان تشویق دیگران بـه تعظیم خداوند (که مطلوب ترین امر در ادای احترام است) از دست میرود.

سرانجام اینکه فرمانبرداری از قوانین خداوند (که در این مورد همان قوانین طبیعی هستند) بزرگ ترین ستایش است. زیرا همچنانکه در نزد خداوند اطاعت مقبول تر است تا قربانی؛ بههمینسان سبک شمردن احکام الهی، در حکم بزرگ ترین هـتاکـیهاست. و اینها قوانین ستایش از خداوندند که عقل طبیعی برای انسانها مقرر داشته است.

اما چون دولت در حکم شخص واحد است، پس خود می باید یک نوع ستایش نسبت ویژگی ستایش عمومی به خداوند معمول دارد و وقتی چنین کاری می کند که به افراد خصوصی دستور دهد تا آن همشکل بودن آن است نوع یگانه از ستایش را عموماً انجام دهند؛ و این همان ستایش عمومی است که ویژگی آن همشکل بودن است؛ زیرا اعمالی که به انحای مختلف و به وسیلهٔ افراد مختلف انجام شوند، در حکم ستایش همگانی نیستند. و بنابراین وقتی انواع بسیاری از ستایش که ناشی از مذاهب مختلف افرادند، مجاز باشد، در آن صورت نمی توان گفت که ستایش عمومی در کار باشد و یا اینکه اصلاً دولت پایبند مذهب باشد. همهٔ اوصاف الهی بستگی به و چون معنای کلمات (و در نتیجه اوصاف خداوند) بهموجب توافق آدمیان و تأسیس قوانین مدنی دارد آن معانی بهواسطهٔ ایشان حاصل می شود؛ پس اوصافی را می توان حاکی از تعظیم خداوند دانست که آدمیان چنان معنایی برای آن در نظر داشته باشند؛ و هر آنچه که ارادهٔ افراد خصوصی در شرایطی که تنها عقل هست و قانونی در کار نیست [بهعنوان اوصاف خدا] مشخص کند، همان را ارادهٔ دولت از طریق وضع قوانین مدنی بدان عنوان معین می نماید. و چون دولت دارای اراده نیست و قانونی وضع نمی کند بلکه قوانین به موجب ارادهٔ کس یا کسانی وضع می شود که صاحب قدرت حاکمهاند؛ پس چنین برمی آید که می ماید به ماز در ستایش از خدا به عنوان نشانه های تعظیم و تکریم مقرّر می دارد می باید به وسیهٔ افراد خصوصی در مراسم عمومی به کار برده شوند.

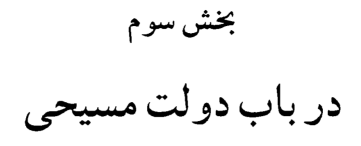
نه همهٔ اعمال

اما همهٔ اعمال به حکم وضع و تأسیس به صورت نشانه و علامت در نیامده اند؛ بلکه برخی اعمال به طور طبیعی نشانهٔ تعظیم و برخی دیگر طبیعتاً نشانهٔ تحقیر و تخفیف اند؛ و اعمال اخیر (یعنی اعمالی که آدمیان از انجام شان در نزد کسانی که مورد احترام ایشان هستند، شرمگین می شوند) را نمی توان به موجب قدرت آدمی جزئی از ستایش خداوند قرار داد؛ و نیز نمی توان اعمال دستهٔ اول (یعنی رفتار در ستکارانه، متواضعانه و پارسایانه) را از ستایش خداوند جدا کرد. اما شمار بی نهایتی از اعمال و حرکاتی که از این حیث خنثی هستند وجود دارند؛ مثل اعمالی که دولت برای استفادهٔ آشکار و همگانی به عنوان نشانه های تعظیم خداوند و جزئی از ستایش مقرر می دارد تا اتباع به این منظور از آنها استفاده کنند. و این گفتهٔ کتاب مقدس که: بهتر آن است که از خدا اطاعت کنیم تا از آدمیان، در مملکت الهی تنها به حکم عهد و پیمان معنی دارد نه به حکم طبیعت.

کیفرهای طبیعی

حال پس از آنکه اجمالاً دربارهٔ ملک طبیعی خداوند و قوانین طبیعی او سخن گفتیم، در پایان این فصل تنها شرح مختصری از کیفرهای طبیعی او میافزاییم. هیچ عمل انسانی در این دنیا وجود ندارد که سرآغازِ زنجیرهٔ درازی از اعمال متوالی نباشد، زیرا دوراندیشی و نظر آدمی هیچگاه آنقدر رفیع نیست، تا چشمانداز آینده را تا پایان کار بر انسان بگشاید. و در این سلسله، حوادث خوشایند و ناخوشایند چنان با یکدیگر پیوند خوردهاند که هر کس که بخواهد هر کاری برای تأمین خوشی و لذت خود انجام دهد، می باید خود را آمادهٔ تحمل همهٔ دردها و رنجهای متصل بدان شادی و لذت بسازد؛ و این دردها و رنجها، کیفرهای طبیعی همان اعمالی هستند که بیشتر مایهٔ زیاناند تا فایده. و از اینجا معلوم میشود که با خشونت دشمنان؛ تکبر با خانه خرابی؛ جبن با ظلم؛ حکومت شهریاران لاابالی با شورش؛ و شورش با کشت و کشتار، مجازات می شود؛ همچنین تهور با بداقبالی؛ بیعدالتی شورش؛ و شورش با کشت و کشتار، مجازات می گردد. زیرا چون کیفرها پیامدهای قانون شکنی هستند؛ پس کیفرهای طبیعی هم می باید طبعاً پیامد نقض قوانین طبیعی باشند؛ و بنابراین به عنوان تبعات طبیعی از آنها ناشی شوند و نه به عنوان تبعات تصادفی. نتیجهگیری بخش دوم

و همینقدر در باب تأسیس، سرشت و حقوق حکام و نیز دربارهٔ تکلیف اتباع به نحوى كه از اصول عقل طبيعي استنتاج مي شود، كفايت مي كند. و اينك با توجه به اينكه چقدر این نظریه با عملکرد بخش اعظم مردم جهان به ویژه در این سرزمین های غربی که آموزههای اخلاقی خود را از روم و آتن گرفتهاند، متفاوت است؛ و چه فلسفهٔ اخلاقی عمیقی در کشورهایی که قدرت حاکمه در آنها مستقر است، مورد نیاز می باشد؛ پس تقريباً به ابن باور رسيدهام كه زحمات من بههمان اندازهٔ دولت مورد نظر افلاطون بی فایده بوده است؛ زیرا وی نیز بر این عقیده است که تا وقتی حکام فیلسوف نشوند نمی توان نابسامانی های دولت و تغییر و تحول حکومتها از طریق جنگ داخلی را به يايان رساند. اما وقتى دوباره در اين باره مى انديشم كه علم عدالت طبيعي، تنها دانش لازم و بایسته برای حکّام و کارگزاران اصلی ایشان است، و نیازی نیست تا (چنانکه افلاطون میخواست) آنها را به مطالعهٔ دانشهای ریاضی واداریم، مگر اینکه با وضع قوانين نيكو آدميان را بهمطالعة آن دانشها تشويق كنيم؛ و نيز وقتى مي بينم كه نه افلاطون و نه هیچ فیلسوف دیگری تاکنون کل قضایای نظریهٔ اخلاق راکه آدمیان بتوانند بر طبق آنها شیوهٔ حکومتکردن و نیز شیوهٔ اطاعتکردن را بیاموزند، منظم نساخته و بهقدر کافی اثبات نکردهاند؛ از نوامیدی پیدا میکنم که شاید روزی نوشتهٔ من به دست حاکمی بیفتد و وی آن را (که کوتاه و بهنظر من روشن است) خودش بدون مساعدت مفسرين ذينفع يا حسود ملاحظه كند؛ و با اعمال كل حاكميت خود در تأمين امكان آموزش عمومي آن، اين حقيقت نظري را به فايدهاي عملي تبديل نمايد.



فصل سي و دوم دریاب اصول سیاست مسیحی

کلام خداوند که بهواسطهٔ پیامبران ارسال شده اصل اساسی سیاست مسیحی است. تا بدینجا من حقوق قدرت حاکمه و وظیفهٔ اتباع را تنها از اصول طبیعت به معنایی که تجربه و یا اجماع و-وفاق (در خصوص کاربرد کلمات) به دست داده است، استخراج کردهام؛ یعنی آنها را از طبیعت انسان به وجهی که تجربه آن را به ما شناسانده است و یا از تعاریف مورد اتفاق نظر عمومی (از کلماتی که لازمهٔ هر استدلال سیاسی هستند) استخراج کردهام. اما در آنچه اینک بدان می پردازم، یعنی ماهیت و حقوق دولت مسیحی که عمدتاً بر الهام و وحی از جانب ارادهٔ خداوند استوار است، اساس بحث من می باید نه تنها بر کلام طبیعی خداوند بلکه بر کلام پیامبران هم متکی باشد.

با این حال عقل طبیعی را نباید انکار و ترک کرد با این حال نباید حواس و تجربهٔ خودمان، و یا عقل طبیعی خودمان را (که بیشک همان کلام خداوند است)، انکار و ترک کنیم. زیرا اینها تواناییهایی هستند که خداوند در اختیار ما قرار داده که تا زمان بازگشت مجدد منجی مقدسمان بدان وسیله امور را بگذرانیم؛ نه اینکه آنها را در لفاف ایمانی خالص بپیچیم [و کنار بگذاریم]، بلکه در جستجوی عدالت، صلح و دین راستین به کارشان ببریم. زیرا هر چند ممکن است چیزهای بسیار در کلام خداوند ورای عقل باشند؛ یعنی اینکه نتوان آنها را بهواسطهٔ عقل طبیعی اثبات و یا رد کرد؛ با این حال [ در آن کلام] چیزی مغایر [عقل طبیعی] نیست؛ بلکه اگر چنین بهنظر برسد، تقصیر یا از تعبیر ناشیانه و یا از استدلال نادرست ماست.

پس، وقتی چیزی [ در کلام خداوند] نوشته شده است که برای فهم ما بسیار دشوار است، به ما امر شده است که فهم خود را به کلمات مقید کنیم و نکوشیم حقیقتی فلسفی را به شیوه ای منطقی از درون رمز و رازهایی که فهم پذیر نیستند و یا از هیچ قاعدهٔ علم طبیعی پیروی نمی کنند، استنباط کنیم. زیرا رمز و رازهای مذهب ما همچون حبهای درمانبخش درست و یکپارچه است که وقتی درسته فرو بلعیده شوند خاصیت درمانی دارند، اما اگر جویده شوند بدون آنکه تأثیری بگذارند، بالا آورده می شوند.

اما منظور از مقید ساختن فهم به کلمات، تسلیم فکر و اندیشهٔ خودمان به عقاید هیچ معنی مقید و موقوف کردن شخص دیگری نیست بلکه انقیاد اراده به اطاعت در جایی است که اطاعت واجب است. فهم چیست زیرا در قدرت ما نیست که احساس، حافظه، فهم، عقل و نظر خود را تغییر دهیم؛ بلکه همواره و بالضروره چیزهایی که ما می بینیم، می شنویم و ملاحظه می کنیم [حسیّاتی] به ما القا میکنند، و بنابراین نتایج خواست ما نیستند بلکه خواست ما [نتیجهٔ] آنهاست. پس ما وقتی فهم و عقل خود را مقید به کلمات می سازیم که از تناقض اجتناب میکنیم و یا وقتی که چنان سخن گوییم که (به موجب اقتدار قانونی) به ما چنان امر شده است؛ و نیز وقتی به حکم آن امر زندگی میکنیم؛ که به طور خلاصه به معنی اعتماد و ایمان به کسی است که سخن می گوید؛ هر چند ذهن ما اصلاً نتواند فهمی از کلمات گفته شده به عمل آورد.

> چگونه خدا با انسان سخن میگوید

ن سخن وقتی خدا با انسان سخن میگوید، یا بلاواسطه است و یا بهواسطهٔ انسانی دیگر که میگوید پیش تر با خود او بهطور بیواسطه سخن گفته باشد. اینکه چگونه خداوند با انسانی بلاواسطه سخن میگوید، ممکن است برای کسانی که خدا با آنها سخن گفته است بهخوبی قابل فهم و درک باشد؛ اما فهم اینکه چگونه ممکن است دیگری سخن گفتن خدا با انسان را درک کند، اگر ناممکن نباشد بسیار دشوار است. زیرا اگر کسی به من چنین وانمود کند که خدا به شیوه ای فوق طبیعی و بلاواسطه با وی سخن گفته است عرضه این باره شک کنم، [ در این صورت] معلوم نیست که وی چه دلایلی ممکن است عرضه باشد، می تواند مرا وادار به اطاعت کند به محوی که عملاً و لفظاً عدم اطاعت خود را بر وی آشکار نسازم؛ لیکن نمی تواند مرا وادارد تا چیزی جز آنچه عقل من مرا بدان ترغیب میکند، بپذیرم. اما اگر کسی که چنین اقتداری بر من نداشته باشد، وانمود کند [ که خدا با او سخن گفته] هیچ موجبی برای اعتقاد یا فرمانبرداری من وجود ندارد.

زیرا اینکه گفته شود خداوند با او در کتاب مقدس سخن گفته است به این معنی نیست که خداوند با او بلاواسطه سخن گفته است؛ بلکه بهواسطهٔ پیامبران، یا حواریون و یا کلیسا[یعنی] ، به شیوه ای که وی با همهٔ انسان های مسیحی دیگر سخن می گوید، [با وی سخن گفته است] . اگر گفته شود که خداوند در خواب با او سخن گفته است، معنایش بیش از این نیست که وی خواب دیده است که خدا با او سخن گفته است، معنایش متقاعد کننده ای برای کسی که می داند خواب ها عمدتاً طبیعی هستند و ممکن است از اندیشه های پیشین نشئت گیرند، نیست و چنین خواب هایی از عجب و خودبینی و غرور احمقانه و تصور نادرست انسان دربارهٔ تقدس خویش و از فضایل دیگری نشئت می گیرد که بهنظر او وی را شایستهٔ لطف وحی و الهام خارق العاده ساخته است. اگر بگوییم که او در خواب منظری دیده یا صدایی شنیده، به این معنی است که وی در میان خواب و بیداری مشاهدهٔ منظری تلقی می کند، چون به خواب اندر شدن خود را به خوبی خواب و بیداری مشاهدهٔ منظری تلقی می کند، چون به خواب اندر شدن خود را به میان دواب و بیداری مشاهدهٔ منظری تلقی می کند، چون به خواب اندر شدن خود را به خوبی مشاهده نکرده مشاهدهٔ منظری تلقی می کند، چون به خواب اندر شدن خود را به خوبی مشاهده نکرده وی است. اگر بگوییم که او به موجب الهام مافوق طبیعی سخن می گوید، به این معنی است که وی اشتیاق شدیدی به سخن گفتن از خود و یا نظر خوش بینانه ای دربارهٔ خود ش دارد و در باب دولت مسیحی ۳۳۱

برای [این اشتیاق و نظر] نمی تواند دلیل طبیعی و کافی بیاورد. پس گرچه خداوند متعال پیامبران به موجب چه می تواند با انسانی به واسطهٔ رؤیاها، مشاهدات، صدا و الهام سخن بگوید، اما هیچکس را علائمی شناخته می شوند وادار به این اعتقاد نمی کند که وی با کسی که مدعی است خدا با او سخن گفته، سخن گفته باشد؛ چنین کسی (انسان است) و (به علاوه) ممکن است دروغ بگوید.

یس کسی که خداوند بر او خواست خویش را هرگز بلاواسطه (جـز از طـریق عـقل کتاب اول ملوک: ۲۲ طبيعي) آشکار نساخته است، چگونه می تواند بفهمد که چه زمانی باید از کلام خداوند به نقل از کسی که میگوید پیامبر است، فرمانبرداری کند و چه زمانی فرمانبرداری نکند؟ از چهارصد پیامبری که پادشاه اسرائیل با آنها در خصوص جنگ بر عـلیه رامـوت گـلعاد ( کتاب اول ملوک: ۱۳ مشورت کرد تنها میکایا<sup>۲</sup> پیامبر راستین بود. پیامبری که برای پیامبری برعلیه قربانگاهی که پاربعام<sup>۳</sup> بریا ساخته بود، مبعوث شد، گرچه پیامبر راستینی بود و با وقوع دو معجزه در حضور او بهنظر آمد که پیامبری فرستادهٔ خداوند باشد، اما فریب پیامبر پیر دیگری را خورد که بهظاهر از زبان خداوند وی را اغوا کرد تا با وی خوراک و آشامیدنی صرف کند. اگر پیامبری، پیامبر دیگر را فریب دهد چه اطمینانی دربارهٔ شناخت ارادهٔ خداوند باقی میماند، جز اینکه به عقل [متوسل شویم]؟ در این باب من از روی کتاب مقدس پاسخ می دهم که دو نشانه همراه یکدیگر و نه جدا از یکدیگر برای شناخت پیامبر راستین وجود دارد. یکی انجام معجزات است؛ دیگری تعلیم ندادن هر مذهب دیگری جز مذهبی است که استقرار یافته است. هیچیک از این دو جدای از یکدیگر (بهنظر من) کافی نیست. اگر پیامبری یا بینندهٔ خوابها از میان شما برخیزد و آیت یا معجزاتی به شما بنماید و سفر تثنيه باب ١٣ آيات ١. ٢. 898.8 آن آیت یا معجزه که به تو گفته به وقوع بیپوندد و او به تو بگوید که خدایان غیری که نمی دانی متابعت نموده به آنها عبادت نماییم، سخنان آن پیامبر و یا آن بینندهٔ خواب ها را استماع منما وغيره و آن پيامبريا بيننده خوابها کشته شود، زيرا ارتداد شما را از خداوند، خداي خودتان، خواسته است. در این سخنان دو نکته باید ملاحظه شود، یکی اینکه خداوند اجازه نمیدهد معجزات به تنهایی برای قبول دعوت پیامبران، بهعنوان دلیل و نشانه به کار روند؛ بلكه (چنانكه در آیهٔ سوم گفته می شود) [معجزات] برای اثبات استمرار و ثبات وفاداری ما بدوست. زیرا اعمال جادوگران مصری، گرچه به عظمت اعمال موسی نبودند، اما معجزات بزرگی بودند. دوم اینکه هر چند هم که معجزه بزرگ باشد با اینحال اگر موجب بروز شورش بر علیه یادشاه و یا کسی که بهموجب اقتدار یادشاهان حکومت میکند، گردد، کسی را که چنین معجزهای بکند نباید به عنوان دیگری جز اینکه برای آزمایش کردن وفاداری [مردم به شاهان] فرستاده شده است، شناخت. زیرا کلمات: ۱٫ تداد شما از خداوند، خدای خودتان در اینجا معادل با شورش بر پادشاهان است. زیرا ایشان به

1. Ramoth Gilead

2. Micaiah

3. Jeroboam

موجب پیمانی در دامنهٔ کوه سینا، خداوند را یادشاه خویش قرار داده بودند؛ [و خداوند] تنها بهوسیلهٔ موسی بر آنها حکومت میکرد؛ زیرا تنها او با خداوند سخن میگفت و گهگاه فرمانهای خداوند را بر مردم آشکار میساخت. بههمینسان پس از آنکه منجی ما عیسی مسیح حواریون را بر آن داشت او را بهعنوان مسیح بشناسند (یعنی بهعنوان تدهین شدهٔ مقدس خداوند که امت یهود هر روزه انتظار میکشید بهعنوان یادشاهان ظهور کند اما وقتی وی آمد از پذیرفتنش سرباز زدند) وی از ایلاغ خطر معجزات به ایشان قصور نورزید. (مسیح می گوید:) از این مسیحها و پیامبران قلابی زیاد می آیند و اعمال انجیل متی ۲۴:۲۴ حیرت انگیز و معجزات بزرگی هم انجام می دهند، تا حدی که (اگر ممکن بود) حتی برگزیدگان خدارا نیز گمراه می کردند. از اینجا به نظر می رسد که پیامبران دروغین ممکن است قدرت نامهٔ پولس به مسیحیان اعجاز داشته باشند، اما ما نباید آیین آنها را به عنوان کلام خداوند بیذیریم. یولس رسول به غلاطیان می گوید که اگر خود او و یا فرشته ای از آسمان انجیل دیگری غیر از آنچه او خود غلاطيه ١:٨ تعليم داده بود به ايشان تعليم دهد، بر چنان كسى نفرين و لعنت باد. أن انجيل [كه يولس رسول تعليم داده بود] بر اين بود كه مسيح سلطان است؛ پس هر تعليمي بر ضد قدرت سلطان که در یی آن کلمات بیاید به وسیلهٔ یولس رسول تکفیر می شود. زیرا سخن او خطاب به کسانی است که بهموجب آموزشهای او پیشاپیش عیسی را بهعنوان مسیح يعنى سلطان يهود يذيرفته بودند.

و همچنانکه معجزات بدون تعلیم آیینی که خداوند برقرار ساخته [کافی نیست] قديم، معجزات و آيين سازگار به همين سان آموزش آيين راستين بدون انجام معجزات دليلي ناكافي بر وحي و الهام بلاواسطه است. زيرا اگر كسى كه آيين باطلى تعليم ندهد، بدون عرضهٔ هرگونه معجزهاى مدعی پیامبری باشد، وی را نباید هرگز بهخاطر ادعایش پذیرفت، چنانکه از آیات ۲۱ و ۲۲ فصل ۱۸ سفر تثنیه آشکار می شود: اگر در دل خود بگویی چگونه بدانیم که کلام (بیامبر) کلامی نیست که خداوند گفته است؛ چنانچه پیغمبری چیزی به نام خدا بگوید و آن چیز واقع نشود و بهانجام نرسد، این امری است که خداوند نفرموده است، بلکه پیامبر آن را از روی غرور و نخوت باطن خویش گفته است، از او مهابا مکن. اما در اینجا باز ممکن است کسی بیرسد که وقتی پیامبر چیزی را پیشبینی کرده باشد، چگونه ما می توانیم یی ببریم که آن پیش بینی واقع خواهد شد یا نه؟ زیرا وی ممکن است پیش بینی کند که آن چیز پس از گذشت زمان طولانی معینی، زمانی طولانی تر از عمر انسان، واقع خواهد شد؛ و یا بهطور غیرمعین [پیش بینی کند] که آن چیز زمانی سرانجام واقع خواهد شد: در این صورت این نشانهٔ پیامبری سودمند نخواهد بود؛ و بنابراین معجزاتی که ما را وامیدارند به پیامبر ایمان بیاوریم میباید با وقوع واقعهای فوری و یا نه چندان دور و مؤخر تأیید شوند. پس آشکار است که تعلیم دینی که خداوند برقرار ساخته و عرضهٔ معجزهای در زمان حال، همراه با یکدیگر تنها نشانههای پیامبر راستین از نظر کتاب مقدس هستند، یعنی اینکه

نشانههای پیامبری در قانون با شرع بود

در باب دولت مسیحی ۳۳۳

تنها در آن صورت وحی مستقیم [در مورد آنها] تصدیق میشود؛ هیچیک از ایـن دو نشانه به تنهایی برای واداشتن کسی به پذیرفتن آنچه [پیامبری] بگوید، کافی نیست.

حال با توجه به اینکه معجزات متوقف شدهاند ما دیگر نشانه ای در دست نداریم که با توقف معجزات دیگر به موجب آن ادعای وحی و الهامات هر شخص خصوصی را تصدیق کنیم؛ و ملزم نیستیم پیامبری پیدا نمی شود و به هیچ آیین دیگری گوش فرادهیم، مگر آنچه با کتاب مقدس سازگار باشد که از زمان میگردد منجی ما نیاز به هرگونه پیامبری و نبوّتی را به نحو کافی برآورده کرده است؛ و از همین [کتاب مقدس] می توانیم با تعبیر عاقلانه و عالمانه و استدلال دقیق، همهٔ قواعد و اصول لازم برای شناخت وظیفهٔ خودمان در مقابل خداوند و انسان را بدون نیاز به نشئه یا الهام مافوق طبیعی، به آسانی استنتاج کنیم. و از همین کتاب مقدس است که من اصول گفتار خود را دربارهٔ حقوق کسانی که حکام عالی مقام دولته ای مسیحی هستند؛ و نیز دربارهٔ وظایف اتباع مسیحی نسبت به حکام خودشان، برگرفته ام.

> و به این منظور، در فصل آینده از اسفار، کاتبان، محنوا و اعتبار انجیل سخن خواهم گفت.

منظور از اسفار کتاب مقدس چیزی است که باید بهعنوان. شرع و قانون یعنی قواعد حیات در باب اسفار کتاب مقدس مسیحی فهمیده شود. و از آنجا که کل قواعد زندگی که انسانها وجداناً ملزم به رعایت آناند، قانون هستند؛ مسئلهٔ کتاب مقدس این است که قانون، چه طبیعی و چه مدنی، در سراسر جهان مسیحی چیست. زیرا گرچه در کتاب مقدس تعیین نشده که چه قوانینی را هر پادشاه مسیحی میتواند در سرزمینهای تحت سلطهٔ خود برقرار کند؛ اما تعیین شده که چه قوانینی نمیتواند وضع کند. با توجه به اینکه پیش تر ثابت کرده ام که حکام مدر درون متصرفات خودشان، یگانه قانونگذارند، اسفار کتاب مقدس تنها وقتی در نزد هر ملتی در حکم شرع یعنی قانون هستند که قدرت حاکم آنها را به چنین عنوانی تصدیق کرده باشد. درست است که خداوند حاکم همهٔ حکّام است؛ و بنابراین وقتی او با هر یک از اتباع سخن بگوید، باید سخنش مورد اطاعت قرار گیرد، هر چند هم فرمانروایان دنیوی برخلاف آن فرمان دهند؛ اما مسئله، اطاعت از خداوند نیست بلکه این است که خداوند در چه زمانی چه جیزی گفته است؛ و [گفتهٔ خداوند] برای اتباعی که این است که خداوند در برخوردار نیستند، قابل فهم نیست، مگر به واسطهٔ عقل طبیعی ایشان که برای دستیابی خود به حکم وظیفه فرمانبرداری کنند. برحسب این وظیفه، من نمی توانم هیچیک از اسفار عهد عتيق راكتاب مقدس بشناسم مگر آنهايي كه بهموجب اقتدار كيليساي انگلستان، به چنین عنوانی شناخته شده باشند. اینکه این اسفار کداماند، به حد کافی معلوم است و نیازی بهفهرست آنها در اینجا نیست؛ و آنها همان اسفاری هستند که هیروم قدیس ( تصدیق کرده و بقیه را که عبارتند از کتاب امثال سلیمان، کتاب واعظ سليمان، کتاب يهوديث، کتاب توبيا و دوکتاب اول مکابي [از چهار کتاب مکابي] (گرچه وي کتاب اول مکابی را به عبری دیده بود) و فصل سوم و چهارم کتاب عزرا را، اناجیل کاذبه و مجعول کمیداند. یوسف، یهودی دانشمندی که در زمان امیراتوری دومیتین زندگی می کرد، شمار اسفار و اناجیل مشروع و مقبول را بیست و دو می دانست و این شمار معادل الفبای عبری است. هیروم قدیس نیز نظر مشابهی دارد، هر چند آن دو آنها را به ترتیب متفاوتی ذکر میکنند. زیرا یوسف ینج کتاب موسی [اسفار تورات]، سیزدہ کتاب از مکتوبات پیامبران، که شرح تاریخ زمانهٔ خودشان هستند؛ (و بعداً خواهیم دید که چقدر این مکتوبات با مکتوبات انبیا در انجیل هماهنگاند) و چهار فصل از کتاب سرود سلیمان و واعظ سلیمان را ذکر میکند. اما هیروم قدیس جهار کتاب موسی، هشت کتاب از مکتوبات پیغمبران، و نه نوشتهٔ مقدس دیگر راکه وی تاریخ انبیاً می نامد، ذکر کرده است. دهفتاد عالم یهودی،<sup>۵</sup>که از جانب بطلیموس یادشاه مصر گماشته شدند تا شرع یهودی در عهد عتیق را از عبری به یونانی ترجمه کنند، جز آنچه در کلیسای انگلستان به عنوان کتاب مقدس مقبول است، چیز دیگری به زبان یونانی برای ما باقی ننهادهاند.

در خصوص اسفار عهد جدید [بایدگفت] که همهٔ مذاهب مسیحی و همهٔ فرقههای مسیحیان که اصلاً قائل به مکتوبات اصیل هستند، به یک میزان آنها را بهعنوان قانون و شرع تصدیق میکنند.

قدمت تاريخي أنها

اینکه چه کسانی نویسندگان اصلی اسفار مختلفهٔ کتاب مقدس بودند، بهموجب شواهدکافی تاریخی (که تنها دلیل امور واقعی است) روشن نشده است؛ و استدلالهای مبتنی بر عقل طبیعی هم [نمی تواند این موضوع را روشن کند]؛ زیرا عقل تنها برای اثبات حقیقت استنتاجهای منطقی به کار میرود (نه حقیقت امر واقع). پس تنها نوری که باید در خصوص این مسئله راهنمای ما باشد، نوری است که می باید از درون خود آن کتب بر ما تابانده شود: و این نور هر چند [هویت] نویسندهٔ هر کتاب را بر ما مشخص نمی سازد، اما در عرضهٔ شناختی دربارهٔ عصر و زمانهٔ نگارش آن کتابها بی فایده نیست.

2. apocrypha

```
۳. Domitian: سزار دومیتیانوس اگوستوس (۵۱–۹۶)، امپراتور روم۔م.
5. Septuagint
```

4. Hagiographa

Ierom . ۱ اوزبيوس هيرونيموس (۳۴۷-۴۱۹)، متأله، مترجم انجيل و از آباء اوليهٔ كليسا-م.

و نخست دربارهٔ «اسفار ینجگانه» (، نمی توان گفت که چون آنها ینج کتاب موسی خوانده شدهاند، آنها را موسى نوشته است؛ همچنانكه عناوين كتاب يوشع، كتاب قضاة اسفار ينجعانه نوشته موسى بنی اسرائیل، کتاب روٹ و کتب ملوک برای اثبات این مطلب کافی نیستند که آنها را پوشع، نیست قضات، روث و ملوک نوشته باشند. زیرا در عناوین کتابها اغلب بههمان میزان که نویسنده مشخص میشود، موضوع نیز معلوم میگردد. تاریخ لویان اشاره به نویسنده دارد؛ اما تاریخ اسکندربگ از روی موضوع نامگذاری شده است. در فصل آخر سفر تثنیه<sup>۲</sup> آیهٔ ۶ در خصوص مقبرهٔ موسی می خوانیم: که هیچکس تا به امروز از مقبرهٔ او آگاهی ندارد: یعنی تا آن روزی که آن کلمات نوشته شدند. بنابراین معلوم است که آن کلمات پس از تدفین او نوشته شدند. زیرا تعبیر غریبی خواهد بود اگر بگوییم که موسی (حتی با قدرت پیشگویی پیامبرانهٔ خود)گفته باشد که مقبرهاش تا آن روز درحالی که وی هنوز زنده بود، هنوز پیدانشده است. اما شاید چنین ادعا شود که تنها فصل آخرونه کل «اسفار پنجگانه» به وسیلهٔ شخص دیگری نوشته شده است: پس بهتر است به سفر تکوین المخلوقات فصل دوازده، آيه ٤ نگاه كنيم: و أبرام از زمين گذشت تا جاي شِكم به بلوطستان موره و در آن وقت کنعانیان در آن زمین ساکن بودند؛ این کلمات می باید لاجرم کلمات کسی باشد که وقتی کنعانیان در آن سرزمین نبودند، مطلب را نوشته باشد؛ و در نتیجه کلمات موسی نیست که پیش از آنکه به آن سرزمین برسد، مرد. همچنین در سفر اعداد فصل ۲۱، آیهٔ ۱۴ نویسنده از کتاب قدیمی دیگری نقل میکند که عنوانش کتاب حروب خداوند است و در آن اعمال موسی در دریای سرخ و در رود ارنون<sup>۳</sup> ثبت شده است. پس کاملاً آشکار است که پنج کتاب موسی پس از دوران او نوشته شدهاند، هر چند معلوم نیست چه مدت پس از آن نوشته شده باشند. اماگرچه موسی کل اسفار را، به شکلی که بهدست ما رسیده، تألیف نکرد، ولی وی کل مطالبی را که گفته می شود نویسندهٔ آنها بوده نوشته است: مثلاً کتاب قانون که ظاهراً در [فصل] یازدهم سفر تثنیه مندرج است و نیز فصل های پس از فصل ۲۷ که در هنگام ورود به سرزمین کنعان، دستور داده شد که بر روی سنگ نوشته شوند. و موسی این تورات را سفر تثنیه ۳۱:۹ نوشته و به کاهنان و مشایخ بنی اسرائیل سیرد تا هر هفت سال یکبار برای بنی اسرائیل،

در هنگام گردهمایی ایشان در جشن سایبانها، خوانده شوند. و این همان قانونی است که خداوند فرمان داد تا پادشاهان ایشان (وقتی آن نوع حکومت را برقرار کردند) نسخهای از آن را از روحانیون و لاویان بگیرند؛ و موسی فرمان داد تا روحانیون و لاویان آن را به پهلوی سفر تثنیه ۳۱:۲۶ صندوق عهد خداوند بگذارند؛ و همین نسخه که گم شده بود مدتها بعد دوباره بهوسیلهٔ

1. Pentateuch 2. Deuteronomie

۲. Arnon، واقع در شرق رود اردن..م.

۳۳۶ لویاتان

حلقیاه کاهن یافته شد و به نزد ملک یهود، یوشیاه فرستاده شد که دستور داد آن را برای کتاب دوم ملوک ۲۲:۸ و ۳ و ۲ و ۲۳:۱ و مردم بخوانند و بدینسان پیمان میان خداوند و ایشان تجدید شد. اینکه کتاب پوشع هم مدتها پس از دوران پوشع نوشته شده، از خود کتاب در بسیاری از مطالب آن قابل استنباط است. یوشع دوازده ستون در وسط رود (ددن، بهعنوان نشانهٔ کتاب یوشع پس از دوران او نوشته شده عبور [قوم بنی اسرائیل] از آنجا نهاده بود؛ در این باره نویسنده چنین می گوید: آنها تا این کتاب یوشع ۴:۹ زمان در همانجا هستند؛ تا این زمان عبارتی است که به زمانی که گذشته و بیرون از حدود حافظة انسان است، دلالت مىكند. بەھمىن شيوە نويسندە براساس گفتة خداوند كه يوسّع ٥:٩ مى كويد كه امروز ملامت مصريان را از شما برداشتم، مى كويد: اسم أن مكان تا امروز به كلكال یوشع ۷:۲۶ مسمی است، و گفتن این در زمان خود یوشع نابهجا میبود. همچنین نویسنده میگوید، نام درهٔ عاکور، مشتق از نام عاکان که مصیبتی در اردوگاه ایجاد کرد، تا به امروز باقی است؛ که میباید بنابراین مدتها پس از دوران یوشع باشد. دلایل دیگر از این نوع بسیار است؛ مثلاً در كتاب يوشع: ٨:٢٩، ١٣:١٣، ١٤:١٤، ١٥:۶٣. همین گفته بهدلایل مشابهی در مورد کتاب قضاة بنی اسرائیل فصل ۲۶ و ۱:۲۱، ۲۰:۴، ۶:۲۴، ۱۵:۱۹، ۱۷:۶۰ وکتاب روث ۱:۱ و به ویژه کتب قضاة ۱۸:۳۰ صادق است؛ در كتب قضاة و روث مدتها پس آیهٔ آخر گفته می شود که یهوناتان و پسرانش کاهنان قبیلهٔ دان بودند، تا روز اسیر شدن از اسارت نوشته شدند اهل زمين. در این خصوص که کتب شمونیل نیز پس از زمان وی نوشته شدند، دلایل مشابهی همچنین کتابهای شموئیل وجود دارد: از جمله کتاب اول شمونیل ۵:۵؛ ۱۵و۷۲:۷، ۲۷:۶۶ و ۲۵: ۳۰؛ در اینجا نویسنده میگوید پس از آنکه داوود غنایم را به نسبت مساوی میان کسانی که از جنگافزارها کتاب اول شمونیل ۶:۴ پاسداری کردند و کسانی که جنگیدند، تقسیم کرد، بعد از آن این را قاعده و قانون در اسرائیل تا به امروز تعیین نمود. همچنین وقتی داوود (ناخرسند از اینکه خداوند عزّاه را بهخاطر نگهداری صندوق خدا جزای مرگ داده بود) آن مکان را پرص عزّاه نام نهاد، نویسنده میگوید، که تا این زمان بههمین نام خوانده می شود: بنابراین زمان نوشتن کتاب میباید مدتها بعد از زمان واقعه یعنی مدتها پس از زمان داوود باشد. در خصوص دو کتاب ملوک و دو کتاب تواریخ ایام در جاهایی از یادبودهایی سخن دوکتاب ملوک و دوکتاب بهمیان میآید که نویسنده میگوید تا زمان خود او پابرجا مانده بودند: مثلاً کتاب اول تواريخ ايام ملوك فصل ٩ آية ١٣، فصل ٩ آية ٢١، فصل ١٠ آية ١٢، فصل ١٢ آية ١٩، كتاب دوم ملوك فصل ٢ آية ٢٢، فصل ٨ آية ٢٢، فصل ١٠ آية ٢٧، فصل ١۴ آية ٧، فصل ١٤ آية ع، فصل ١٢ آية ٢٣، فصل ١٢ آية ٣۴، فصل ١٢ آية ۴١، كتاب اول تواريخ ايام فصل ٢ آية ۴١، فصل ۵ آبة ۲۶. همین دلیل کافی است که آنها پس از دوران اسارت در بابل نوشته شده بودند و شرح تاریخ در آنها تا زمان نگارش ادامه یافته بود. زیرا حقایقی که ثبت می شوند همواره

در باب دولت مسیحی ۳۳۷

قدیمی تر از ثبت کننده اند؛ و بسیار قدیمی تر از کتاب هایی (هستند) که ثبت کننده از آنها ذکر و نقل میکند؛ این کتابها در جاهای مختلف خواننده را به تواریخ ملوک سرزمین یهودیه، تواریخ ملوک اسرائیل، کتب شموئیل نبی و ناثان نبی و ایلیاه نبی و رؤیای یهدو، وکتب سرویاه نبی و عادوی نبی ارجاع میدهند.

كتب عزرا و نحمياه قطعاً پس از بازگشت بنی اسرائيل از اسارت نوشته شدند؛ زيرا كتب عزرا و نحمياه شرح بازگشت ایشان و تجدید ساختمان دیوارها و خانههای اورشلیم و نیز تجدید میثاق و تنظیم و ترتیب سیاست ایشان در آن کتابها ضبط است.

> تاريخ ايام ملكه استر مربوط به زمان اسارت است؛ و بنابراين نويسندهٔ آن ميبايد استر متعلق به همان دوران یا پس از آن باشد.

> در کتاب ایوب نشانی از این نیست که در چه زمانی نوشته شده است: وگرچه به دلایل ایوب کافی (حزقیل فصل ۱۴ آیهٔ ۱۴ و کتاب عاموص فصل ۵ آیهٔ ۱۱) روشن است که او شخص موهومی نبوده است؛ اما خود کتاب ظاهراً دربارهٔ تاریخ نیست بلکه رسالهای است در خصوص مسئلهای بسیار مورد اختلاف در عهد باستان و آن اینکه چرا انسانهای بد و شریر اغلب در این جهان سعادتمند بودهاند و مردان نیکوکار مبتلا و بریشان؛ و احتمال درستي اين گفته به اين دليل بيشتر مي شود كه [اين كتاب] از آغاز تا آيهٔ سوم فصل سوم، که در آنجا ایوب شکوائیهٔ خود را آغاز میکند، در زبان عبری (چنانکه پرمیاه قدیس شهادت می دهد) غیرمنظوم بوده؛ و از آنجا تا آیهٔ ششم فصل آخر به صورت شعر شش وتدى بوده و بقية فصل [آخر] دوباره به سخن غيرمنظوم است. پس بدينسان كل مشاجره به شعر است و نثر به عنوان دیباچه در آغاز و موخره در پایان افزوده شده است. اما شعر، سبک معمول کسانی نیست که یا همچون ایوب خودشان در رنجی عظیم به سر میبرند و یا همچون کسانی که مانند دوستان ایوب، در یی آرامش و تسلیتدادن به ايشان هستند؛ اما [شعر] در فلسفه، بهويژه فلسفة اخلاق، در عهد باستان رايج [بود].

> کتاب مزامیر عمدتاً به وسیلهٔ داوود برای بهرهبرداری سرودخوانان نوشته شد. بر مزامیر 🛛 مزامیر داوود، برخی از سرودهای موسی و دیگر مردان مقدس افزوده شده است؛ و برخی از آنها یس از بازگشت از اسارت [افزوده شده] مانند مزمور ۱۳۷ و ۱۲۶، که بهموجب آنها معلوم می شود که مزامیر پس از بازگشت یهودیان از بابل تدوین شد و به شکل فعلی در آمد.

كتاب امثال سليمان، كه مجموعه اى از مثل هاى حكيمانه و الهى است، و بعضاً از آن امثال سليمان سليمان و بعضاً از آن عاگور پسر ياقه و بعضاً از آن مادر لموئيل ملك [هستند] نمى توان تصور کرد که به وسیلهٔ سلیمان و یا عاگور و یا مادر لموئیل ملک گردآوری شده باشند؛ وگرچه ممکن است جملات از خود ایشان باشد، اما گردآوری و تدوین آنها در کتاب واحد [امثال سلیمان]، کار شخص مقدس دیگری بوده که پس از همهٔ ایشان زیسته است.

در کتاب واعظ سلیمان و کتاب سرود سلیمان چیزی نیست که گفتهٔ سلیمان نباشد، واعظ سلیمان و سرود

سليمان

۳۳۸ لویاتان

مگر عناوین و حواشی. زیرا بهنظر میرسد که کلمات واعظ، فرزند داوود پادشاه اورشلیم؛ و سرود سروده ۸ که از آن سلیمان است؛ در هنگامی که کتب عهد عتیق در مجموعهٔ واحد شرایع گردآوری شدند، افزوده شده باشند؛ به این منظور که نه تنها آن آیین و عقیده بلکه نام نویسندگان آن هم باقی بماند.

كتب پيامبران

از مکتوبات پیغمبران، کهن ترین کتابها، کتاب صفنیاه، کتاب یوناه، کـتاب عـاموص، کتاب هوشیع، کتاب اشعیاه و کتاب میکاه هستند که در زمان امصیاه و عازاریاه یا همان عزّیاه ملوک یهود میزیستند. <sup>۱</sup> اما کتاب یوناه، شرح درستی از پیامبری او نیست (زیرا

یوناه ۳:۴ [این شرح] در این چند کلمه مندرج است که چهل روز مانده است تا نینویه سرنگون شود) بلکه تاریخ یا روایت سرکشی و مشاجرهٔ او در برابر فرامین خداوند است؛ پس احتمال بسیار کم است که خود او نویسنده باشد، با توجه به اینکه او خود موضوع آن است. اماکتاب عاموص شرح پیامبری اوست.

یرمیاه، عوبدیاه، ناحوم و حبقوق در دوران یوشیاه ملک، به پیامبری رسیدند.

حزقیل، دانیال، حگّی و زکریا در دوران اسارت [پیامبری کردند]. زمان پیامبری یوئیل و ملاکی بهموجب نوشتههای ایشان روشن نیست. اما با توجه به حواشی و یا عناوین کتابها، معلوم است که کل کتاب مقدس عهد عتیق به شکلی که اینک در دست ماست، بعد از بازگشت یهودیان از اسارت بابلی و پیش از دوران بطلیموس فیلادلفوس تدوین شده بود، یعنی پیش از آنکه بطلمیوس هفتاد تن را بر ترجمهٔ آن گماشت و آن هفتاد تن بههمان منظور از یهودیه نزد او اعزام شدند. و اگر کتب مشکوک و مجعول عهد عتيق (كه كليسا خواندن أنها رابه ما نه به عنوان كتب اصيل بلكه به عنوان كتب مفيد براي آموزش توصیه میکند) در این مورد معتبر تلقی شوند، کتاب مقدس به همین شکلی که در دست ماست، به وسیلهٔ عزرا تدوین شده است؛ چنانکه از گفتهٔ وی در کتاب دوم، فصل ۱۴، آیات ۲۱، ۲۲ و غیره برمی آید که در آن وی به هنگام سخن گفتن دربارهٔ خدا چنین می آورد: قانون تو سوخته است؛ پس هیچکس بر آنچه که تو انجام دادهای و یا آنچه انجام خواهد شد، واقف نیست. اما اگر من از لطف و مرحمت در نزد تو برخوردارم، پس روح القدس را به من نازل کن و من کل آنچه را که در جهان انجام شده است از همان آغاز که در قانون تو نوشته شدند، خواهم نوشت، تا آنکه مردم راه تو را بجویند و آنان که در روزگار بعد زندگی خواهند کرد، زندگی کنند. و آیهٔ ۴۵ میگوید: و چنین واقع شد که وقتی چهل روز تکمیل شد. خداوند متعال گفت، نخستین مکتوبی را که نوشتهای، آشکارا منتشر کن تا آنکه مردم با ارزش و بی ارزش آن را بخوانند؛ اما آخرین هفتاد مکتوب را نگهدار و تنها به کسانی که در بین مردم عاقل اند بسیار. و دربارهٔ زمان نگارش کتب عهد عتیق همین قدر کافی است.

۱. ر.ک. به کتاب دوم تواریخ ایام فصل ۲۶ ـم.

نویسندگان عهد جدید همگی در دورانی کمتر از یک نسل پس از عروج مسیح عهد جدید میزیستند و همهٔ آنها منجی ما را دیده بودند و یا اصحاب و حواریون وی بهشمار میرفتند، جز پولس رسول و لوقای رسول؛ و در نتیجه هر چـه آنـها بـه رشـتهٔ تـحریر درآوردند، به همان قدمت زمان و دوران حواریون است. اما دورانی که کتب عهد جدید بهعنوان مكتوبات حواريون مورد يذيرش و تصديق كليسا قرار گرفت، رويهم رفته جندان قدیمی نیست. زیرا همچنانکه کتب عهد عتیق بهنظر ما به دورانی جلوتر از دوران عزرا باز نمي گردند و هم او به حکم روح الهي آن کتابها را پس از آنکه گم شده بودند، بازیافت؛ به همین سان سابقهٔ کتب عهد جدید که نسخه های متعددی از آن موجود نبود و همهٔ آنها به سهولت در دست افراد خصوصی یافت نمی شد، حداکثر به زمانی باز می گردد که حکام کلیسا آنها را گردآوری و تصدیق و بهعنوان مکتوبات همان حواریون و رسولان که بهنام آنها شناخته می شدند، به ما عرضه داشتند. نخستین فهرست کامل همهٔ کتابهای عهد عتیق و جدید در فهرست کتب اصیل حواریون موجود است که ظاهراً توسط کلمان اول، اسقف رم (پس از پطرس قدیس) گردآوری شد. اما چون در این مطلب یقین نیست و بسیاری در آن تردید میکنند، شورای لائودیسیا <sup>(</sup> نخستین مرجع شناخته شدهای است که انجیل را به عنوان مکتوبات انبیا و حواریون به کلیساهای مسیحی آن زمان توصیه کرد؛ و این شورا در سال ۳۶۴ بعد از مسیح برگزار شد. در آن زمان گرچه چنان جاهطلبی بر عالمان و متألّهان کلیسا مستولی شده بود که دیگر امپراتوران و حتی امپراتوران مسیحی را چوپان مردم نیمی شمردند بلکه در زمرهٔ گوسفندان میدانستند و امپراتوران غیرمسیحی را گرگ می پنداشتند و می کوشیدند تا نه همچون مروّجان دین، آیین خود را بهعنوان نصایح و آموزههایی عرضه دارند بلکه همچون حکام مطلقه بهعنوان قوانین مطرح کنند؛ و فریبکاریهایی را که به نظر ایشان مردم را نسبت به آیین مسیح مطیع تر مى ساخت، مقبول و مجاز مى دانستند؛ با اين حال مطمئن هستيم كه آنها كتاب مقدس را تحریف نکردند، هر چند نسخههای کتب عهد جدید تنها در دست اصحاب کلیسا بود؛ زیرا اگر چنان نیتی می داشتند، در آن صورت قطعاً آن کتب را بیش از آنچه هست مؤید قدرت و استیلای خودشان بر شهریاران مسیحی و بر حاکمیت مدنی می ساختند. پس بهنظر من هیچ دلیلی برای تردید در این باره وجود ندارد که عهد عتیق و جدید به شکلی که اینک در دست ماست شرح راستین اموری هستند که به وسیلهٔ انبیا و حواریون گفته و یا انجام شدهاند. و نیز شاید برخی از کتبی که مشکوک و مجعول خوانده می شوند، چنین باشند؛ و اگر این کتب خارج از مجموعهٔ مکتوبات اصیل و معتبر، ماندهاند به علت ناهماهنگی آنها با بقیهٔ کتب در زمینهٔ آیین نیست بلکه به این دلیل است که نسخهای به زبان عبری از

۱. Laodicea ، شهری در فریجیا که مسیحیانِ آن سست ایمان بودند.م.

آنها در دست نیست. زیرا پس از فتح آسیا توسط اسکندر کیبر، شمار بهودیان دانشمندی که در زبان یونانی تبخر نداشتند، بسیار کم بود. چون که هفتاد مفسری که انجیل را به زبیان یونانی ترجمه کردند، همگی عبری زبان بودند؛ و نیز ما هم اکنون آثار فیلو ( و یوسف راکه هر دو یهودی بودند و کتب خود را به یونانی فصیح و بلیغی نوشتند در دست داریم. اما آنچه کتابی را در شمار مکتوبات اصیل دینی درمی آورد، نه خود نویسنده، بلکه اقتدار و مرجعیت كليسا است. وكرجه إين كتابها بهوسيلة افراد مختلف نوشته شدهاند، ليكن آشكار است كه همهٔ نویسندگان از روح واحد یکسانی ملهم بودند، به این معنی که همگی هدف و غایت محتوای کتب واحد و یکسانی داشتند، که همان تنظیم و تدوین حقوق سلطنت خداوند، به عنوان اب، ابن و روح القدس است. زیرا سفر تکوین المخلوقات تبار قوم برگزیدهٔ خداوند را از خلقت جهان تا ورود ایشان به مصر استخراج میکند؛ چهار کتاب دیگر موسی مشتمل بر شرح انتخاب خداوند بهعنوان سلطان آن قوم و قوانيني است كه وي براي حكومت آنها تجويز كرد؛ كتب يوشع، قضاة، روث و شموئيل اعمال قوم بركزيدة خدا را تا زمان شائول يعنى تا زمانی توصیف میکنند که آن قوم یوغ خداوند را وایس زد و خواهان سلطانی به شیوهٔ ملتهای همسایهٔ خویش شد؛ مابقی تاریخ عهد عتیق، سلسلهٔ نسب داوود را تا دوران اسارت استخراج ميكند؛ از همان سلسله بودكه احياكنندة مملكت الهي، منجى مقدس ما، فرزند خدا زاده شد؛ و ظهور او در کتب انبیا پیش بینی شده بود و نویسندگان انجیل شرح زندگی و اعمال و داعیهٔ او نسبت به شهریاری در زمان زندگی اش بر روی زمین را بر آن اساس نوشتند؛ و سرانجام مکتوبات و رسالات حواریون، ظهور خیداوند بهعنوان روحالقدس و اقتداری را که وی به ایشان و اخلافشان برای هدایت یهودیان و دعوت اقوام غیریهودی عطاکرده است، اعلام میدارند. خلاصه آنکه تواریخ و پیشگوییهای عهد عتيق و اناجيل در رسالات عهد جديد محتواي واحد و يكساني داشتند و آن هدايت مردم به اطاعت از خداوند بود، بهنجوی که اولاً در موسی و روحانیون؛ ثانیاً در شخص مسيح و ثالثاً در حواريون و وارثان قدرت ايشان [تجلي مي يافت]. زيرا اين سه هر يک بهنوبهٔ خود نمایندهٔ شخص خداوند بودند: موسی و وارثانش یعنی روحانیون کبیر و شاهان یهود، در عهد عتیق؛ خود مسیح در زمان زندگیاش بر روی زمین؛ و حواریون و وار ثان شان از روز عید گلریزان <sup>۲</sup> (وقتی روحالقدس بر ایشان نازل شد) تا به امروز [چنین بودهاند].

مسئلهای که در بین فرقه های مختلف مذهب مسیح مورد مجادله است این است که بيان مسئلة مرجعيت كتاب مقدس اقتدار و مرجعيت خود را از كجا استخراج مي كند؛ همين مسئله گاه به عبارت کتاب مقدس دیگری نیز مطرح شده است؛ مثل اینکه: چگونه ما می توانیم آنها را کلام خدا بشماریم و یا

۱. Philo (میلادی ۵۰-قم ۱۰)، فیلسوف یهودی یونانی م.

Pentecost .۲ ، هفتمین یکشنبه پس از عید یاک.

جرا اعتقاد داریم که آنها کلام خداوندند. و دشواری حل این مسئله عمدتاً ناشی از نابه جایی کلماتی است که خود سؤال به واسطهٔ آنها بیان می شود. زیرا همگان اعتقاد دارند که خداوند مصدر و مؤلف اولیه و اصلی آنهاست؛ و در نتیجه، سؤال مورد مجادله، این نیست. همچنین آشکار است که (گر چه همهٔ مسیحیان به آنها باور دارند ولی) هیچکس نمی تواند بگوید که آنها کلام خداوندند، مگر کسانی که خداوند خودش آن را به شیوه ای مافوق طبیعی بر ایشان آشکار ساخته باشد؛ و بنابراین مسئله در حقیقت ناشی از انگیزهٔ معرفت ما نسبت به آن نیست. سرانجام اینکه وقتی مسئله در حقیقت ناشی از انگیزهٔ می شود، چون برخی آدمیان به یک دلیل و برخی به دلایل دیگر ایمان و اعتقاد دارند، پس نمی توان پاسخ عمومی واحدی برای همهٔ آنها به دست داد. بیان مسئله به صورت پس نمی توان پاسخ عمومی واحدی برای همهٔ آنها به دست داد. بیان مسئله به صورت مقدس مادام که با قوانین طبیعی مغایرتی نداشته باشد، شکی نیست که کلام خداوندند و مرجعیت و اقتدارشان، که برای همهٔ آدمیانِ برخوردار از عقل طبیعی قابل درک است، در خودشان است؛ اما این مرجعیت و اقتدار، با اقتدار همهٔ آیینهای اخلاقی دیگری که مادم مادام که با قوانین طبیعی مغایرتی نداشته باشد، شکی نیست که کلام خداوندند و مرجعیت و اقتدارشان، که برای همهٔ آدمیانِ برخوردار از عقل طبیعی قابل درک است، در مودشان است؛ اما این مرجعیت و اقتدار، با اقتدار همهٔ آیینهای اخلاقی دیگری که مرمعیت و اعتماند و احکامشان نه قوانین موضوعه بلکه قوانین ایدی است، تفاوتی ندارد.

مرجعيّت و تفسير کتب

مقدس

اگر خداوند خودش آنها را بهصورت قانون عرضه دارد، در آن صورت ماهیتاً مانند قوانین موضوعهاند، یعنی تنها در نزدکسانی قانون محسوب می شوند که خداوند آنها را به نحو کافی و رسا برایشان اعلام و ابلاغ کرده باشد؛ و هیچکس نمی تواند به بهانهٔ اینکه نمی دانسته که آن قوانین احکام خداوندند، خود را از رعایت آنها معاف و معذور بدارد.

پس کسی که خداوند به شیوهای مافوق طبیعی بر وی آشکار نساخته باشد که کتب مقدس کلام او و یا ابلاغ کنندگان آنها فرستادهٔ او هستند، بهموجب هیچ اقتداری مجبور به اطاعت از آنها نیست، مگر به موجب اقتدار کسی که احکام و فرامینش پیشاپیش حکم قانون دارند، یعنی اقتدار دولت که در شخص حاکم، مستقر است و تنها او دارای قدرت قانونگذاری است. همچنین اگر قدرت قانونگذاری دولت، آن کتب را قانون الزامآور نسازد، میباید برای این مقصود اقتدار دیگری ناشی از خداوند در کار باشد و آن اقتدار ممکن است خصوصی و یا عمومی باشد: در صورتی که خصوصی باشد تنها میتواند برای آن کس الزامآور باشد که خداوند خواسته کلام خود را بهویژه بر وی آشکار سازد. زیرا اگر قرار و وحی خصوصی خود، بر مردم تحمیل میکنند، بهعنوان قانون خداوند بپذیرد، در آن مورت تصدیق و شناسایی قانون الهی غیرممکن میشد (و بسیارند کسانی که از روی مرور یا جهل رؤیاها و خیالات گزاف و جنونآمیز خود را شواهد و علائمی از توجه مرور القدس بهخود میدانند و یا از روی جاهطلبی به کذب و برخلاف وجدان خودشان مروحالقدس بهخود میدانند و یا از روی جاهطلبی به کذب و برخلاف وجدان خودشان

يا اقتدار دولت و يا اقتدار كليسا است. اما اگر كليسا شخصى واحد به شمار رود، عيناً همان دولت مسیحیان خواهد بود و به این دلیل اقتدار عمومی، دولت خوانده می شود که مرکّب از آدمیانی است که در شخص واحدی یعنی حاکم خودشان، وحدت یافتهاند؛ و نیز به این دلیل اقتدار عمومی، کلیسا خوانده می شود که مرکّب از آدمیانی مسیحی است که تحت حاکم مسیحی واحدی گردهم آمدهاند. اما اگر کلیسا دارای شخصیت واحدی نباشد، در آن صورت هیچ اقتداری ندارد؛ نه می تواند حکم کند و نه هیچ عملی انجام دهد؛ و نیز نمی تواند هیچگونه قدرتی یا حقی نسبت به چیزی داشته باشد؛ و یا اراده، عقل و صدایی از آن خوبش دارا باشد، زیرا همهٔ این کیفیات مربوط به شخصاند. حال اگر کل جمعیت مسیحیان در دولت واحدی مندرج نباشند، در آن صورت شخص واحدی نیستند؛ و نیز در آن صورت هیچ کلیسای یگانهای که برایشان اقتدار داشته باشد، وجود ندارد؛ و در آن صورت کتب مقدس بهواسطهٔ کلیسای یگانه و عام به قوانین تبدیل نمیشوند؛ و یا اگر همهٔ مسیحیان در دولت واحدی باشند، در آن صورت همهٔ پادشاهان و دولتهای مسيحي اشخاصي خصوصي خواهند بود وبهواسطة حاكميت عمومي كل عالم مسيحيت قابل بازجوبی و عزل و مجازات خواهند شد. پس مسئلهٔ اقتدار و مرجعیت کتب مقدسه به این مسئله تقلیل می یابد که: آیا بادشاهان مسیحی و مجالس صاحب حاکمیت در دولتهای مسیحی، می باید در درون قلمرو خود دارای قدرت مطلقه، و بلاواسطه تحت حکومت خداوند باشند و یا اینکه تابع نمایندهٔ واحد مسیح باشند که بر کلیسای عام و یگانه مسلط است، و چنانکه وی مقتضی و یا برای تأمین مصلحت عمومی ضروری بداند، در صورت لزوم بازجویی و محکوم و عزل و اعدام شوند.

این مسئله را نمیتوان بدون ملاحظهٔ دقیق تر در [ماهیت] مملکت خداوند حل کرد؛ و بر همین اساس است که ما دربارهٔ اعتبار و حجیت تفسیر کتاب مقدس داوری میکنیم. زیرا هر کس که نسبت به هر نوشتهای دارای چنان قدر تی باشد که آن را به قانون تبدیل کند، دارای قدرت لازم برای پذیرش و یا رد تفسیر آن نوشته نیز خواهد بود.

## فصل سی و چهارم در باب معنای روح، فرشته و الهام در کتب مقدسه

معنای جسم و روح در از آنجا که بنیاد هر استدلال عقلانیِ درستی، در افادهٔ معانی کلمات به شیوهای ثابت کتاب مقدس نهفته است؛ و معانی کلمات در عقاید و آیینهای [مذهبی] نه وابسته به ارادهٔ نویسنده (به شیوهٔ علم طبیعی) و نه وابسته به کاربرد عامیانه (به شیوهٔ محاورهٔ عمومی) بلکه متکی به معنایی است که در کتب مقدس دارند؛ پس لازم است پیش از آنکه از این جلوتر برویم، براساس انجیل، معنای چنان کلماتی راکه به واسطهٔ ابهام خود ممکن است استنباط ما از معانی آنها را مبهم و قابل مشاجره سازند، تعیین و روشن کنیم. مطلب را با واژههای جسم و روح آغاز میکنیم که در زبان اهل مدرسه، جوهر مادی و جوهر غیرمادی خوانده میشوند.

واژهٔ جسم در کلی ترین مفهوم خود، به معنای چیزی است که فضای مشخص و یا مکانی متصور را اشباع یا اشغال کند، و وابسته به خیال نباشد بلکه جزئی واقعی از آن چیزی باشد که ما عالم می خوانیم. زیرا عالَم به عنوان مجموعهٔ همهٔ اجسام، هیچ جزئی در خود ندارد که جسم نباشد؛ و نیز هیچ چیز به معنی درست کلمه جسم نیست مگر آنکه جزئی از عالم (یعنی همان مجموعهٔ اجسام باشد). جسم، ذات نیز خوانده می شود زیرا اجسام در معرض تغییرند یعنی در نزد حواس موجودات زنده به انحای مختلف ظاهر می شوند و به این معنی موضوع اعراض گوناگوناند، چنانکه گاه به حرکت درمی آیند و گاه ثابت باقی می مانند؛ و در نزد حواس ما گاه گرم، گاه سرد، و گاه دارای رنگ، بو، مزه و مدای خاص و گاه رنگ، بو، مزه و صدای دیگری هستند. و ما این تنوع در ظهور را (که اجسامی نسبت می دهیم که [بر روی حواس ما] عمل میکنند و آنها را اعراض آن اجسام محصول تنوع عملکرد اجسام بر روی اندامهای حسی ماست) به تغییرات و تحولات اجسامی نسبت می دهیم که [بر روی حواس ما] عمل میکنند و آنها را اعراض آن اجسام میخوانیم. و بر طبق این برداشت ذات و جسم معنای واحدی دارند؛ و بنابراین دو واژهٔ می خوانیم. و بر طبق این برداشت ذات و جسم معنای واحدی دارند؛ و بنابراین دو واژه می خوانیم. و بر منق این برداشت ذات و جسم معنای واحدی دارند؛ و بنابراین دو واژهٔ می کنند؛ مثل آنکه کسی عبارت جسم غیرمادی را به کار ببرد.

اما در برداشت عامهٔ مردم، کل عالَم جسم خوانده نمی شود بلکه تنها بخش هایی از آن جسم به شمار می رود که مردم بتوانند آنها را به یاری حواس خود تشخیص داده و در مقابل نیروی آن مقاومت کنند و یا اینکه با احساس بینایی خود دریابند که آنها جلو چشمان شان را می گیرند و در نتیجه چیزهای دور تر را نمی بینند. بنابراین در زبان عمومی مردم، هوا و ذوات هوایی، جسم تلقی نمی شوند؛ بلکه (تا آنجایی که اثرات آنها برایشان محسوس باشد)، باد یا نَعْسَ و یا (چون در زبان لاتین نَفَس<sup>1</sup> همان روح<sup>7</sup> است) روح خوانده می شوند؛ مثل وقتی که مردم آن جوهر هوا گونه ای را که در جسم همهٔ موجوداتِ زنده هست و بدان ها زندگی و حرکت می بخشد، ارداح حیاتی یا حیوانی می خوانند. اما اوهام و اشباح مغز ما اجسامی را به نظر ما می آورند، لیکن مثل وقتی که در می شوند، در واقع اجسامی وجود ندارند؛ پس این اوهام (چنانکه حواریون دربارهٔ همهٔ آیینه یا در خواب و یا در ذهن مغشوشی که در حال بیدار شدن است، چیزهایی دیده می شوند، در واقع اجسامی وجود ندارند؛ پس این اوهام (چنانکه حواریون دربارهٔ همهٔ اسنام و اشباح گفته اند) هیچ نیستند؛ و در آنجایی که اینچنین چیزهایی به نظر می رسند.

1. Breath

عملکرد اشیا است و یا از تحرک اختلال آمیز اندامهای حسی ما برخاسته است. و آدمیانی که کارشان چیز دیگری جز تفحّص در علل آن اشباح است، خود نمی دانند که آنها را چه بخوانند؛ و بنابراین ممکن است بهواسطهٔ کسانی که دانش ایشان بسیار مورد احترامشان باشد، ترغیب و متقاعد شدند و آنها را جسم بخوانند و مرکب از هوایی بهندارند که بهوسیلهٔ قدرتی مافوق طبیعی فشرده شده است، زیرا آن اشباح بهنظر ایشان جسمانی میرسند؛ و برخی دیگر ممکن است آنها را روح بیندارند زیرا حس لامسه چیزی را در مکانی که آن اشباح ظاهر می شوند تشخیص نمی دهد که در مقابل انگشتان شان مقاومت کند؛ پس معنای درست روح در محاورهٔ عموم مردم یا جسم ظریف، نامرئی و سیالی است و یا شبح و وهم و توهمی ناشی از تخیل است. اما معانی استعاری [روح] بسیار است؛ زیراگاه به معنی حالت یا تمایل فکر و ذهن به کار می رود؛ مثل وقتیکه در توصیف حالت تمایل به مقاومت در برابر گفته های دیگران، عبارت تعارض روحی [ذهنی] را به کار می بریم؛ و یا برای حالت تمایل به ناپاکی، عبارت روحیهٔ ناباک و یا برای حالت انحراف و تبهكاري، روح منحرف، و يا براي حالت بداخلاقي، روحية كدر و يا براي حالت تمایل به قداست و خدمت به خدا، روحیهٔ الهی را به کار می بریم؛ گاه نیز برای توصیف هر توانایی و استعداد برجسته و یا حالت نفسانی و یا بیماری روانی خارق العادهای [واژهٔ روح را به کار می بریم] مثل وقتی که حالت عقل و درایت بسیار، روح دانایی خوانده می شود و یا گفته می شود که دیوانگان، روح [یا جن] در کالبدشان رسوخ کرده است.

معنای دیگری برای روح در هیچ جای دیگری نیافته ام؛ و وقتی هیچیک از این معانی نتواند معنای آن واژه در کتاب مقدس را روشن کند، در نتیجه موضوع خارج از فهم آدمی قرار میگیرد؛ و اعتقاد و ایمان ما بدان، مبتنی بر رأی و نظر ما نخواهد بود بلکه بر تسلیم و پذیرش ما استوار خواهد شد؛ همانند همهٔ مواردی که گفته می شود خدا روح است و یا مراد از روح خده همان خود خداست. زیرا سرشت خداوند فهمنا پذیر است؛ یعنی نمی دانیم که او چیست بلکه تنها می دانیم که هست؛ و بنابراین صفاتی که ما به خدا نسبت می دهیم به منظور بیان آن نیست که بگوییم خد اچیست و یا رأی خود را دربارهٔ سرشت او افاده کنیم، بلکه برای آن است که خواست خود را به تکریم و تعظیم او با بردن نام هایی که به گمان ما گرامی ترین اسامی در نزد آدمیان است، بیان کنیم.

> روح خدا در کتاب مقدس گاه به معنی باد یا نفس است

به موجب سفر تکوین المخلوقات فصل یک آیهٔ ۲: روح خدا بر روی آب ها متحرک بود. در اینجا اگر مراد از روح خدا خود خدا باشد، در آن صورت حرکت و به تبع آن مکان به خداوند نسبت داده شده است؛ و این اوصاف تنها در مورد اجسام مفهوماند نه در مورد ذوات غیرمادی؛ پس موضوع فراسوی فهم ماست زیرا فهم ما نمی تواند چیزی را تصور کند که متحرک باشد ولی تغییر مکان ندهد و یا اینکه هیچ بعدی نداشته باشد؛ و هر چه ضلع و

بعد داشته باشد، جسم است. اما معنای آن کلمات در مورد مشابهی برطبق سفر تکوین فصل هشت آیهٔ ۱ به بهترین وجه فهم می شود. به موجب آن آیه وقتی که همچون آغاز جهان، زمین پوشیده از آب شده بود، خداوند به منظور فرونشاندن آب ها و آشکار ساختن مجدّد زمین و خشکی، کلمات مشابهی به کار می برد: روح خود را بر روی خشکی می آورم و آب ها کاهش خواهند یافت؛ در این مورد مراد از روح، باد است (یعنی هوا یا روح متحرک) که ممکن است (همچون مورد پیشین) روح خداخوانده شود، زیرا صنع خداست.

ثانیا به معنی برخورداری از فهم خارقالعاده بهموجب سفر تکوین فصل ۴۱ آیهٔ ۳۸: فرعون دانایی یوسف را روح خدا میخواند. زيرا يوسف فرعون را راهنمايي ميكند تا مرد دانا و زيركي را بيابد و او را ناظر سرزمين مصر سازد؛ و فرعون می گوید: آیا امکان دارد که مثل این مرد که روح خدا در اوست یافت شود؟ و به موجب سفر خروج فصل ۲۸ آیه ۳: (خداوند می فرماید): و به همکی حکمت دلانی که ایشان را به روح مهارت بر کردهام بگو که لباس های هارون را بسازند تا که مقدس شده، کاهن من باشد. در اینجا فهم خارق العاده هر چند تنها در دوختن لباس باشد، بهعنوان عطية الهي، روح خدا خوانده شده است. همين مطلب بار ديگر در سفر خروج فصل ٣١ آيات ٣، ٢، ٥ و ٦ و فصل ٣٥ آية ٣١ و نيز دركتاب اشعياء فصل ١١ آيات ٢٥٢ یافت می شود. در آیات اخیر اشعیاء پیغمبر در توصیف مسیح می گوید: و روح خداوند که روح حکمت و فطانت و روح مشورت و جبروت و روح علم و خشیت از خداوند است بر آن خواهد آرمید. در اینجا منظور نه ارواح و اشباح، بلکه الطاف برجستهای است که خداوند بهوي عطا خواهد كرد.

خارقالعاده

در کتاب قضاة بنی اسرائیل غیرت و شجاعت خارق العاده در دفاع از قوم سرگزیده ئالثاً به معنی احساسات خداوند، روح خدا خوانده شده است: مانند هنگامی که آن روح، عُثنینیل، گدعون، یفتاح و شمشون را برانگیخت تا ایشان را از بندگی برهانند: کتاب قضاة ۳:۱۰، ۶:۳۴، ۱۱:۲۹، ۱۳:۲۵، ۱۴:۶،۱۹ و در مورد شائول نیز به هنگام شنیدن خبر تجاوز عمونیان [ناحاش عمّونی] به افراد یابیش گلعاد، (در کتاب اول شمونیل ۶: ۱۱) گفته شده است که: و روح خدا به شائول مؤثر شد، هنگام شنیدنش این خبر را و غضبش به شدت افروخته شد (در نسخهٔ لاتین بهجای غضب (anger)، Fury (برانگیختگی شدید) آمده است). در اینجا ممکن نیست که منظور شبح بوده باشد بلکه مراد حالت غیرت و حمیت برای کیفرکردن ظلم و ستم عمّونیان بوده است. بههمینسان منظور از روح خدا که وقتی شائول در میان ییامبرانی که خدا را با سرودها و موسیقی ستایش می کردند، بر وی حادث شد، (کتاب اول شمونیل ۱۹:۲۰) نه شبح بلکه غیرتی غیرمنتظره و ناگهانی برای ملحق شدن به ایشان در خلوص و وفاداری [به خدا] بود.

ییغمبر دروغین صدقیّاه به میکیاه (در کتاب اول ملوک ۲۲:۲۴) می گوید: روح خدا از چه راه از من بیرون آمد تا آنکه به تو سخن بگوید؟ و نمی توان گفت که منظور شبح سخن می گفت بلکه از روی رؤیایی باز گفت.

چهارم به معنی بهرممندی از است؛ زیرا میکیاه در نزد ملوک اسرائیل و یهود حادثهٔ جنگ را نه از زبان روحی که در او عطیۂ پیشگویی از طریق خواب و رؤيا

بههمینسان در کتاب انبیا آشکار می شود که گرچه ایشان به واسطهٔ روح خدا یعنی بهموجب عطیه و لطف مخصوص پیشگویی [از جانب خدا] سخن میگفتند؛ لیکن دانش ایشان دربارهٔ آینده به دلیل وجود شبحی در درونشان نبود بلکه بهواسطهٔ نوعی رؤیا یا شهود مافوق طبيعي از آن برخوردار بودند.

ینجم به معنی زندگی

در سفر تکوین فصل ۲ آیهٔ ۷ گفته می شود: پس خداوند خدا آدم را از خاک زمین صورت داد و نسیم حیات را بر دماغش (به لاتین Spiraculum vitae) دمید و آدم، جان زنده شد. در اینجا نسیم حیات که خداوند دمید معنایش چیزی جز این نیست که خداوند به آدم جان داد؛ و (در کتاب ایوب فصل ۲۷ آیهٔ ۳) وقتی می گوید: مادامی که روح خدا در دماغم هست، منظورش تنها این است که: مادام که زندهام. و نیز در کتاب حزقیل فصل ۱ آیهٔ ۲۰ وقتی میگوید: روح زندگی در چرخها بود، منظور این است که چرخها زنده بودند. و (در کتاب حزقیل فصل ۲ آیهٔ ۳۰) (وقتی می گوید: روح در من وارد شد و مرا روی یاهایم گذاشت، منظور این است که: دوباره قدرت حیاتی خود را به دست آوردم، نه اینکه شبح یا ذات غیرمادی خاصی وارد شده و بدن وی را تسخیر کرده باشد.

ششم به معنی تبعیت از

در فصل ۱۱ از کتاب اعداد آیهٔ ۱۷ (خدامی گوید): و از روحی که با توست گرفته برایشان اقتدار خواهم نهاد تا آنکه با تو بار قوم را بردارند. منظور از ایشان هفتاد تن از مشایخ اسرائیل است؛ و گفته می شود که دو تن از آن هفتاد تن در خیمه گاه پیشگویی می کردند؛ و برخی کسان از آن دو شکایت داشتند و یوشع از موسی خواست تا ایشان را منع کند؛ ولی موسی این کار را نکرد. از آنجا چنین بهنظر می رسد که پوشع نمی دانست که آن دو برای کار خود اجازه و اختیار داشتند و بر طبق خواست موسی پیشگویی میکردند، یعنی به حکم روح یا اقتداری که تابع روح و اقتدار موسی بود، چنان میکردند.

بههمین معنا (در سفر تثنیه فصل ۳۴ آیهٔ ۹) میخوانیم که: و یوشع بن نون از روح حکمت مملوشد چون که موسی دستهای خود را بر او نهاده بود؛ یعنی یوشع از جانب موسى مأموريت يافته بود تا كارى كه او آغاز كرده بود (يعنى آوردن قوم برگزيدهٔ خدا به سرزمین موعود) و نمی توانست به واسطهٔ مرگ عاجل به اتمام رساند، ادامه دهد.

به همین معنا (در رسالهٔ پولس به رومیان فصل ۸ آیهٔ ۹) میگوید: اگر روح مسیح در وجود کسی نباشد، او اصلاً مسیحی نیست؛ و منظور از روح در اینجا شبح مسیح نیست بلکه تسليم به أيين اوست. و نيز (در رسالة اول يوحنا فصل ۴ أية ٢) مي خوانيم: راه فهميدن روح خدا این است. هر روحی که اعتراف کند که عیسی مسیح واقعاً به جسم انسان درآمد، روحی

احتمالاً اشتباه است چون فصل دوم کتاب حزقیل بیش از ده آیه ندارد.م.

در باب دولت مسیحی ۳۴۷

الهی است. منظور از روح در اینجا روح نیرومند مسیحیت و یا تسلیم به اصل اساسی آیین مسیح یعنی این اصل است که عیسی، همان مسیح است؛ و این معنا را نمی توان در مورد اشباح گفت.

همچنین کلمات زیر (در انجیل لوقا فصل ۴ آیهٔ ۱): و عیسی که پر از روح خدا شده بود (که چنانکه از انجیل متی ۲:۱ و انجیل مرقس ۲:۱۲ آشکار می شود منظور [از روح خدا] روح القدس است) را باید به معنی شور و اشتیاق برای انجام کاری فهمید که وی از جانب خداوند پدر برای اجرای آن اعزام شده بود؛ اما تفسیر آن به معنی شبح به این مفهوم است که بگوییم که خدا خودش (زیرا منجی ما مسیح، خود خدا بود) مشحون از خدا بود؛ و این گفته بسیار نابه جا و بی معناست. اینکه چگونه ما به این نتیجه رسیدیم که ارواح را به اشباح ترجمه کنیم که نه در آسمان و نه در زمین هیچ معنایی ندارند بلکه صرفاً ساکنین موهوم مغز آدمیان هستند، در اینجا مورد بحث نیست؛ تنها می گویم که واژهٔ روح در متن [کتاب مقدس]اصلاً به این معنا نیست؛ بلکه به مفهوم حقیقی کلمه، یا ذاتی واقعی است و یا به زبان استعاری، توانایی و یا حالت ذهنی و یا جسمانی خارق العادهای است.

هفتم به معنى اجسام هواگون

مريدان مسيح وقتى ديدند كه وى بر روى آب راه مى رود (انجيل متى ١٤:٢۶؛ انجيل مرقس ۶:۴۹) تصور کردند که وی روح است و منظور آنها از آن، جسم هواگونه بود نه وهم و خیال: زیرا گفته می شود که آنها همه او را دیدند؛ و این مطلب را نمی توان در مورد خیالات و اوهام مغز گفت (زیرا اینها یکباره همچون اجسام مرئی، در نزد بسیاری از كسان ظاهر نمى شوند بلكه بهعلت تفاوت افراد از لحاظ قوة تخيل بهصورت منفرد و جداگانه [ظاهر می گردند])؛ بلکه تنها در مورد اجسام می توان چنان گفت. همچنین بود وقتىكه وى بهوسيله همان حواريون روح تلقى شد (انجيل لوقا ٢٤:٣٦)؛ همچنين (بهموجب خدمات رسولان ۱۲:۱۵) وقتی پطرس رسول از زندان آزاد شده بود، کسی باور نمی کرد، اما وقتی آن دختر [ژدا] گفت که پطرس آمده و در میزند، گفتند که این روح اوست؛ که لابد منظور از آن باید جسمی مادی بوده باشد و یا اینکه باید بگوییم که حواریون خود معتقد به نظریهٔ مشترک یهودیان و اقوام غیریهودی در این خصوص بودند که چنین اشباحی، خیالی نیستند بلکه واقعی اند؛ و برای وجود خود نیازی به قوهٔ تخیل آدمیان ندارند. یهودیان این اشباح را (رواح یا ملائکه می خواندند خواه ضالح یا خبیث بوده باشند؛ و یونانیان نیز آنها را شیطان و جن مینامیدند. و برخی از چنین اشباحی ممکن است واقعی و مادی باشند، یعنی اجسام ظریف و لطیفی باشند که خداوند می تواند با همان قدرتی که همه چیز را صورت بخشیده است به آنها صورت بخشیده و از آنها بهعنوان کارگزاران و پیامآوران (یعنی فرشتگان و ملائکه) بهمنظور اعلام اراده و خواست خویش و یا اجرای منویات خود به شیوهای خارق العاده و فوق طبیعی استفاده کند. اما اگر خدا به آنها چنین صورتی بخشیده باشد، آنها دیگر ذواتی ذوابعادند و مکانی اشغال

میکنند و ممکن است جابه جا شوند؛ و این همه خواص اجسام است؛ در این صورت آنها دیگر اشباح غیرمادی نیستند یعنی ارواحی که در هیچ مکانی نباشند؛ یعنی هیچ جا نباشند؛ به عبارت دیگر در ظاهر چیزی باشند ولی واقعاً هیچ نباشند. اما اگر واژهٔ «مادی» را در عامیانه ترین معنای آن برای توصیف ذواتی به کار ببریم که به وسیلهٔ حواس بیرونی ما احساس می شوند، در آن صورت ذات غیر مادی چیزی خیالی نیست بلکه واقعی است، یعنی چیز ظریف و رقیق نامشهودی است که با این حال دارای همان اضلاع و ابعادی است که در اجسام بزرگ تر یافت می شود.

فرشته چیست

عموماً معنای فرشته، پیامآور و در اغلب موارد پیامآور خداست؛ و منظور از پیامآور خدا هر چیزی است که حضور خارقالعاده خدا یعنی مظاهر خارقالعادهٔ قـدرت او را بهویژه از طریق خواب و رؤیا آشکار سازد.

در خصوص خلقت ملائکه هیچ مطلبی درکتب مقدس نیست. اغلب گفته می شود که آنها روحاند؛ اما معنای روح هم در کتاب مقدس و هم در افواه علمومی، و هلم در بین يهوديان و هم غيريهوديان، گاه اجسام لطيفي چون هوا، باد و روح حياتي و حيواني موجودات زنده است و گاه صورتهای خیالی و موهومی است که در خوابها و رؤیاها در مختله ظاهر می شوند؛ و اینها چیزهای واقعی نیستند و بیش از خود خواب و رؤیایی که در آن ظاهر می شوند، دوام نمی آورند؛ چنین اشباحی گرچه چیزهای واقعی نیستند و بر مغز انسان عارض می شوند، اما وقتی خدا آنها را به جایگاهی مافوق طبیعی برمی کشد و یبامآور ارادهٔ خود می شمارد، در آن صورت به درستی پیامآوران خدا یعنی ملائکه نامیده می شوند. و همچنانکه اقوام غیریهود به صورت عامیانه ای خیالات مغز خود را نه به عنوان چیزهایی وابسته به قوهٔ وهم و خیال، بلکه بهعنوان موجوداتی حقیقی و واقع در خارج از ذهن تصور مي كردند و از روى همان ها عقايد خود دربارهٔ ديوان و اجنَّهٔ خوب ويد را شكل میدادند و آنها را دارای وجود واقعی تصور میکردند و ذاتی و واقعی میشمردند و وقتی نمی توانستند آنها را با دست خود حس کنند، آنها را غیرمادی می دانستند؛ به همین سان یهودیان بر همان اساس و بدون آنکه مطلبی در عبد عتیق آنها را بدان عقیده مقید سازد، عموماً (بهجز فرقة صدوقيان () اعتقاد داشتند كه أن اشباح (كه خداوند مي خواسته گاه آنها را برای انجام کارهای خود در مخیلهٔ آدمیان تولید کند و آنها را ملائکه بخواند) نه وابسته به قوهٔ خیال بلکه موجودات واقعی و مخلوقات همیشگی خداوندند؛ و از این اشباح آنهایی راکه خوب می ینداشتند، به عنوان ملائکهٔ خدا احترام می گذاشتند و آنهایی راکه به حال خود زیانبار می شمردند ملائکهٔ بد و یا ارواح خبیثه می خواندند: از این جمله بود روح مار، ارواح مجانین و افراد مختل المشاعر و بیماران صرعی؛ زیرا آنها کسانی را که

۱. Sadduces، فرقهای از یهودیان معتقد به نصّ تورات و مخالف عقاید فرقهٔ فریسی.م.

بهچنین امراضی مبتلا بودند، جنزده میشمردند.

اما اگر آیاتی راکه در عهد عتیق از ملائکه یاد می شود بررسی کنیم، درمی یابیم که در اغلب آنها از واژهٔ ملائکه هیچ چیز دیگری نمی توان فهمید جز صورتی خیالی که (به طور مافوق طبیعی) در مخیله ایجاد شده تا حضور خداوند را در اجرای امور مافوق طبیعی افاده کند؛ و بنابراین در مابقی آیاتی که در آنها ماهیت [ملائکه] تبیین نشده است نیز می توان همین برداشت را پذیرفت.

زیرا در سفر تکوین فصل ۱۶ می بینیم که شبح واحدی نه تنها مَلَک بلکه خدا نیز خوانده می شود؛ چنانکه آنچه (در آیهٔ ۷) فرشته خداوند خوانده می شود، در آیهٔ دهم به هاجر می گوید که: ذریهٔ ترا چنان بسیار نمایم که از بسیاری شمردن نتوان؛ یعنی اینکه بهعنوان شخص خدا سخن می گوید. و این شبح خیال و وهمی مجسّم نبود بلکه صدایی بود. و از این آشکار می شود که فرشته در آنجا هیچ معنای دیگری جز خود خداوند ندارد. خداوندی که موجب شد هاجر به صورتی مافوق طبیعی صدایی را از آسمان دریابد؛ و به سخن دیگر چیزی جز صدایی مافوق طبیعی نبود که حاکی از حضور ویژهٔ خداوند در آنجا بود. پس چرا فرشتگان راکه بر لوط ظاهر شدند و در سفر تکوین فصل ۱۹ آیهٔ ۱۳ آدمیان خوانده می شوند و لوط با آنها، گرچه دو تن بودند، به عنوان یک تن سخن می گوید (آیهٔ ۱۸) و آن یک تن را خداوند می خواند (زیراکلام او این است: و لوط به ایشان گفت که ای آقایم چنین نباشد) نمی توان به عنوان خیالات موهومی فهمید که به شیوه ای مافوق طبیعی در مخیلهٔ آدمیان صورت بسته باشند؛ همچنانکه پیش از آن فرشته به معنی صدایی خیالی بود؟ وقتی فرشتهٔ خداوند، ابراهیم را از آسمان نداکرد تا از کشتن اسحاق دست بکشد (تکوین ۲۲:۱۱)، هیچ شبحی در کار نبود بلکه تنها صدایی شنیده شد؛ و با این حال همین صدا به درستی پیام آور یا فرشتهٔ خدا خوانده شد، زیرا ارادهٔ خداوند را به شیوهای مافوق طبیعی اعلام داشت و همین ضرورت تصور اشباح همیشگی و دائمی را منتفی می سازد. فرشتگانی که یعقوب بر روی نردبان آسمان دید (تکوین ۲۸:۱۲)، صورتي در رؤياي او بودند؛ بنابراين تنها خواب و خيال بودند؛ و با اين حال چون مافوق طبيعي، و نشانهٔ حضور مخصوص خداوند بودند، چنان اوهامي را باز هم مي توان بهدرستی ملائکه نامید. وقتی یعقوب (تکوین ۳۱:۱۱) می گوید: و فرشتهٔ خدا در خواب بر من ظاهر شد، باز هم همان مفهوم در کار است. زیرا شبحی که در خواب بر کسی ظاهر شود، چیزی است که همگان رؤیا مینامند، خواه رؤیای طبیعی یا مافوق طبیعی باشد؛ و آنچه در آنجا يعقوب فرشته ميخواند، خود خدا بود؛ زيرا همان فرشته (در آيهٔ ۱۳). می گوید: و من خدای بیت ایل ام.

همچنین (در سفر خروج ۱۴:۹) فرشتهای که در جلوی سپاه اسرائیل به دریای احمر رفت و سپس به عقب آن بازگشت (آیهٔ ۱۹)، خود خداست؛ و او نه در هیئت مردی زیبا بلکه (در طی روز) به شکل ستونی از ابر و (در طی شب) به شکل ستونی از آتش ظاهر شد: و با این حال همین ستون کل آن شبح بود؛ و فرشته خدا به موسی (خروج ۱۴:۹) قول داد تا راهنمای سپاهیان باشد؛ زیرا گفته میشود که این ستونِ ابری فرود آمده و بر آستانهٔ سایبان ایستاده و با موسی سخن گفته است.

در آن آیات میبینید که به ابر اوصاف حرکت و تکلم که معمولاً به ملائکه نسبت داده می شود، منتسب می گردد، زیرا آن ابر به عنوان نشانهٔ حضور خداوند عمل می کرد و اگر هم در هیئت انسان و یا کودکی بسیار زیبا ظاهر می شد، و یا بال هایی داشت که معمولاً برای تعلیم دین به عامهٔ مردم به شیوه ای کاذب، رنگ آمیزی می شوند، باز هم به همان اندازه فرشتهٔ خدا بود و نه بیشتر؛ زیرا آنچه فرشتگان را پدید می آورد نه شکل و قیافه آنها بلکه فایده و کاربردشان است. لیکن فایدهٔ آنها باید در ابراز حضور خداوند در عرصهٔ اعمال مافوق طبیعی باشد؛ همچنانکه وقتی موسی (خروج ۲۴:۳۳) آرزو کرد که خداوند همراه با سپاه برود (چنانکه همواره پیش از ساخته شدن گوسالهٔ زرین چنین کرده بود)، خداوند پاسخ نگفت که: خودم خواهم آمدو یا فرشته ای را به جای خود می فرستم بلکه گفت: حضورم با تو خواهد رفت.

ذکر همهٔ آیاتی که در عبد عتیق نام ملائکه در آنها یافت می شود، بسیار طولانی خواهد شد. بنابراین به منظور فهم کلیهٔ آن آیات در همین جا، باید بگویم که هیچ نصی در آن بخش از عهد عتيق كه از نظر كليساي انگلستان اصيل تلقى شود، وجود ندارد كه بتوان از آن استنتاج نمود که چیزی همیشگی و پایدار (بهنام روح یا فرشته) خلق شده باشد که فاقد کیفیت باشد و نتوان آن را به قوهٔ فاهمه تجزیه کرد، یعنی جداجدا بررسی نمود؛ به نحوی که جزئی در یک مکان و جزء دیگر در مکان دیگر باشد؛ یعنی خلاصه آنکه مادی و جسمانی نباشد (جسم به معنی شیء که در جایی هست)؛ اما در همهٔ آن موارد روح به معنای فرشته و پیامآور قابل تفسیر است؛ همچنانکه یحیای تعمیددهنده فرشته نامیده شده و مسیح، فرشتهٔ پیامآور عهد و میثاق خوانده شده است؛ بههمینسان (برطبق همان تمثیل) کبوتران و چلچلهها چون نشانههای حضور خاص خداوند هستند، ممکن است ملائکه خوانده شوند. گرچه در کتاب دانیال نبی نام دو فرشته یعنی جبرئیل و میکائیل را می پابیم، لیکن از روی خود متن (کتاب دانیال ۱۲:۱) آشکار است که منظور از میکائیل، همان مسیح است منتها نه بهعنوان فرشته بلکه بهعنوان سلطان؛ و نیز آشکار است که جبرئیل (همانند اشباح مشابهی که دیگر مردان مقدس در خواب می بینند) چیزی جز خیالی مافوق طبیعی نیست که به واسطهٔ آن دانیال در حال خواب چنین بهنظرش رسید که دو قدیس با هم سخن می گویند و یکی به دیگری می گوید: ای جبر نیل بگذار رؤیای این مرد را برایش تعبیر کنیم؛ زیرا خداوند نیازی ندارد که خدمتگذاران ملکوتی خویش را با نام از هم تمیز دهد، کاری که تنها برای حافظهٔ ناقص موجودات فانی

مفید است. همچنین در عهد جدید نیز هیچ آیهای نیست که بتوان براساس آن اثبات کرد که فرشتگان موجوداتی پایدار و درعین حال غیرمادی هستند (مگر وقتی که آنها همچون كساني عنوان شوند كه خداوند پيامآوران وكارگزاران كلام يا اعمال خود قرار داده است). اینکه فرشتگان موجوداتی پایدار و همیشگی هستند ممکن است از کلمات منجی ما استنباط شود، وقتى (در انجيل متى ٢٥:٤١) مى كويد: اى لعنت شدەها از اينجا دور برويد و داخل آتش ابدی شوید که برای شیطان و ارواح شیطانی آماده شده است؛ این آیه در مورد خلود و همیشگی بودن ارواح شیطانی صریح است؛ (مگر آنکه تصور کنیم که نام شیطان و ارواح شيطاني در توصيف دشمنان كليسا و كارگزاران آنها به كار رفته باشد)، ليكن با خصلت غیرمادی بودن آنها مغایرت دارد؛ زیرا آتش ابدی برای ذوات غیرمادی مجازات محسوب نمی شود و همهٔ اشیای غیرجسمانی غیرمادی اند. بنابراین از آنجا اثبات نمی شود که فرشتگان غیرجسمانی باشند. به همین سان وقتی یولس رسول (در رسالهٔ اول به مسيحيان قرنتس ٤:٣) مي كويد: أيا نمي دانيد كه ما قاضي فرشتگان أسمان مي شويم؟ و نیز (در رسالهٔ دوم یطرس ۲:۴) میگوید: حتی فرشتگانی که گناه کردند، خدا از سر تقصيرشان نگذشت بلکه آنها را در جهنم افکند، و نيز (در نامهٔ يهودا ۱۰۶) ميگويد: و همچنین فرشتگانی که زمانی پاک و مقدس بودند وقتی به گناه آلوده شدند، خدا آزادی و روشنایی را از آنها گرفت تا روز داوری فرا رسد؛ گرچه این گفته ها ممکن است خلود فطری فرشتگان را اثبات کند، لیکن مادیت آنها را نیز تأیید میکند. و نیز (در انجیل متی ۲۲:۳۰) می گوید: در روز قیامت دیگر ازدواج نمی کنند بلکه همچون فرشتگان خدا در آسمان می شوند. اما در روز قیامت آدمیان همیشگی خواهند بود ولی غیرمادی نخواهند بود؛ پس فرشتگان نیز چنین اند.

آیات مختلف دیگری هست که میتوان نتیجهٔ مشابهی از آنها گرفت. کسانی که معنای کلمات ذات و غیرمادی را میفهمند، از آنجا که غیرمادی به معنی جسم و مادهٔ لطیف نیست بلکه به معنی غیر از ماده است، پی خواهند برد که این دو واژه متضمن تضادند؛ اگر بگوییم فرشته یا روح (به این معنا) ذات غیرمادی است، مثل این است که بگوییم فرشته و روح وجود ندارد. پس با ملاحظهٔ معنای واژهٔ فرشته در عبعد عتیق، و ماهیت خوابها و رؤیاهایی که به حکم طبیعت معمولی بر سر آدمیان میآید؛ به این عقیده متمایل شدم که فرشتگان چیزی جز اشباح و اوهام مافوق طبیعی قوهٔ مخیله نیستند و به واسطهٔ عملکرد خاص و فوق العادهٔ خداوند ایجاد میشوند تا حضور و احکام او را در نزد بشریت و به خصوص به قوم برگزیدهٔ خودش اعلام دارند. اما برخی آیات عبعد جدید و نیز کلمات منجی ما و همچنین نصوصی که در آنها ظن تحریف کتاب مقدس متصور نیست، بر عقل ناتوان من این اندیشه و عقیده را تحمیل کردهاند که به علاوه. نباشند یعنی هیچجا نباشند، یعنی هیچ نباشند، مثل اعتقاد کسانی که آنها را (هر چند بهطور غیرمستقیم) غیرجسمانی و غیرمادی میانگارند، براساس کتاب مقدس قابل اثبات نیست.

الهام چیست

معناي كلمة الهام (يا دميدن روح وابسته به معناي كلمة روح است؛ و الهام را مي بايد یا به معنی لغوی آن گرفت و در آن صورت چیزی جز دمیدن هوا یا بادی رقیق و لطیف در انسان نیست، بههمان شیوه که کسی بادکنکی را با نفس خود پر میکند؛ و یا اگر روح جسمانی و مادی نباشد بلکه تنها در خیال وجود داشته باشد، در آن صورت [الهام] چیزی جز دمیدن وهم و خیال نیست؛ و این گفته نادرست و ناممکن است؛ زیرا اوهام چیزی نیستند بلکه تنها به نظر می رسد که چیزی باشند. پس آن کلمه [الهام] در کتاب مقدس تنها بهمعنایی استعاری به کار رفته است: مثلاً (در سفر تکوین ۲:۷) وقتی گفته می شود که خدا نَفِّس زندگی را به درون آدم دمید، منظور تنها این است که خداوند به انسان حركت حياتي بخشيد. زيرا نبايد تصور كردكه خداوند نخست نفس حيات بخشي آفرید و سپس آن را پس از خلقت آدم به درون وی دمید، خواه آن نفس و روح واقعی یا ظاهری بوده باشد؛ بلکه (بهموجب خدمات رسولان مسیح ۱۷:۲۵) خدا تنها به وی حیات و نفس [یا روح] بخشید یعنی اینکه او را به صورت موجودی زنده آفرید. و وقتی (در رسالهٔ دوم يولس به تيموتانوس ٣:١۶) گفته مي شود: تمام قسمتهاي كتاب مقدس به واسطة الهام از خدا به ما رسیده است و در اینجا از کتاب مقدس عهد عتیق سخن می گوید \_ کلمهٔ [الهام] استعارة سادهاي براي افادة اين معناست كه خداوند روح يا فكر آن نويسندگان را برانگیخت تا آنچه راکه در آموزش، اصلاح، تصحیح و تعلیم آدمیان در راه زندگی درست و یرفضیلت، مفید است بنگارند. اما وقتی پطرس رسول (در رسالهٔ دوم پطرس ۱:۲۱) می گوید: پیشگویی های کتاب آسمانی هرگز از فکر خود آن پیغمبر تراوش نکرده، پلکه روح یاک خدا در وجود این مردان خدا بوده است؛ در اینجا منظور از روح خدا [یا روح القدس] صداي خدا در خواب يا رؤيايي مافوق طبيعي است؛ و اين بهمعني الهام و دميدن روح نیست. و نیز وقتی منجی ما درحالی که بر پیروان و مریدان خود نَفِّس می دمید، گفت: روح خدا را دريافت كنيد، أن نفس، روح نبود بلكه نشانة الطاف روحاني وي نسبت به ايشان بود. وگرچه در مورد بسیاری از کسان و نیز خود منجی ما گفته شده است که وی مملوّ از روح قدسی بود؛ لیکن آن امتلاء را نباید به معنی بر شدن از ذات خداوندی فهمید، بلکه منظور از آن متراكم شدن از الطاف اوست، همچون لطف و عطیهٔ زندگی مقدس و منزّه و گفتار پاک و مقدس و نظایر آن؛ خواه به شیوهای مافوقطبیعی کسب شده باشند و یا به واسطهٔ مطالعه و کوشش؛ زیرا در هر حال همگی الطاف و عطایای خداوندند. همچنین

1. inspiration

وقتی خداوند (در کتاب یوئیل ۲:۲۸) می فرماید: روح خود را بر تمام بشر خواهم ریخت و پسران و دختران شما نبوت خواهند کرد، کهنسالان شما خوابها را خواهند دید و جوانان شما رؤیاها را رؤیت خواهند کرد؛ نباید آن را [روح را] به معنای لغویش بفهمیم، چنانکه گویی روح مانند آب قابل ریختن یا پاشیدن باشد؛ بلکه باید به این معنا دریابیم که خدا به ایشان خوابها و رؤیاهای پیامبرانه وعده کرده بود. زیرا معنای درستِ کلمهٔ ریختن، در بحث از الطاف و عطایای خدا به سوء تعبیری تبدیل می شود؛ چون آن الطاف، فضایل اند نه موادی که قابل حمل به اینجا و آنجا باشند و همچنانکه در درون بشکهها ریخته می شوند، به درون وجود انسان هم ریخته شوند.

به همین شیوه اگر واژهٔ الهام یا دمیدن روح را به معنای لغوی و درست آن بگیریم و یا بگوییم که ارواح خوب وارد وجود آدمیان شدند تا بدان ها نبوّت و پیشگویی عطاکنند، و یا ارواح شریر وارد وجود افراد هیجانزده، مجنون یا مبتلا به صرع می شوند، معادل با معنایی نیست که در کتاب مقدس به کار رفته است؛ زیرا روح در آن کتاب به معنای قدرت الهی است که به موجب علل و عواملی عمل می کند که بر ما نامعلوماند. و همچنین (در خدمات رسولان مسیح ۲:۲) بادی که از قرار معلوم خانه ای را که حواریون در آنجا در روز عید نزول روح القدس <sup>۱</sup> گرد آمده بودند، پرکرده بود، معنا و مفهومش روح قدسی که همان خود الوهیت باشد، نیست؛ بلکه آن باد نشانهٔ بیرونی اثر گذاری خاص خداوند بر روی قلوب ایشان بود تا در آنها الطاف درونی و فضایل مقدسی را ایجاد کند که خودش لازمهٔ ایفای نقش ایشان به عنوان حواریون می دانست.

> فصل سی و پنجم در باب معنای مُلک خداوند، و مفهوم متعالی و مقدس، و مراسم مذهبی در کتاب مقدس

مملکت الهی در آثار متألهین و بهویژه در مواعظ و رسالات راجع به ایمان و اخلاص، عموماً به مفهوم سعادت و شادی ابدی در آخرت و یا در سموات اعلی تلقی می شود و همین را آنها مملکت شکوه و افتخار نیز می خوانند؛ و گاه به مفهوم تقدس (بهعنوان طلایهٔ آن سعادت و شادی) تلقی می شود و آن را مُلک لطف و مرحمت می نامند؛ لیکن هیچگاه آن را به مفهوم سلطنت یعنی قدرت حاکمهٔ خداوند بر اتباع که از طریق رضایت و توافق ایشان به دست آمده باشد تلقی نمی کنند، در حالی که همین معنای اخیر، مفهوم درست و حقیقی مُلک و مملکت است.

معنای استعاری مملکت خداوند در نزد متألّهین و معنای درست آن در کتاب مقدس

<sup>.</sup> Pentecost يا همان عيد كلريزان-م.

۳۵۴ لویاتان

برعکس [رأی متألّهین مذکور] مملکت خداوند در اغلب آیات کتاب مقدس به معنای سلطنت در مفهوم درست و حقیقی آن است که بهواسطهٔ رأی و نظر قوم بنی اسرائیل به شیوه ای خاص تأسیس شده است؛ در این معنا آن قوم خداوند را به موجب میثاقی که با او بستند به عنوان سلطان خود برگزیدند و بر آن اساس خداوند به ایشان تصرف سرزمین کنعان را وعده کرد؛ لیکن به ندرت [مملکت خداوند] در مفهومی استعاری به کار رفته است؛ و در این معنای استعاری به مفهوم غلبه بر معصیت به کار می رود: (آن هم تنها در عهد عتیق) زیرا همگان در مملکت خداوند، بدون آنکه زیانی به حاکم برسانند از چنان غلبه ای برخوردارند.

خداوند، از همان آغاز خلقت، نه تنها با تکیه به قدرت و شوکت خویش به مفهومی طبیعی بر همهٔ آدمیان حکومت کرده است بلکه همچنین اتباع ویژهای نیز داشته است و بر ایشان از طریق خواندن و نداکردن حکم رانده است، چنانکه یکی با دیگری سخن میگوید. به همین شیوه بود که خداوند بر آدم حکومت کرد و به او فرمان داد تا از درخت معرفت نیک و بد اجتناب ورزد؛ و وقتی وی از این فرمان سرپیچی کرد و از میوهٔ آن درخت چشید، خودش را همانند خدا شمرد و میان خیر و شر به داوری نشست، آن هم نه برطبق احکام پروردگار بلکه برطبق برداشت خودش؛ پس مجازات او محرومیت از حیات جاویدان بود که خداوند در آغاز وی را برای چنان حیاتی آفریده بود؛ و پس از آن خدا همهٔ فرزندان آدم را نیز به خاطر گناهان شان با فرستادن طوفانی عظیم مجازات کرد؛ مگر هشت تن از بنی آدم را و مملکت خداوند در وجود این هشت تن خلاصه می شد.

منشأ مملكت خداوند

پس از آن خداوند بر آن شد تا با ابراهیم سخن بگوید و (بهموجب سفر تکوین ۸ و (۱۷:۷) میثاقی با وی با چنین عباراتی ببندد: و عهد خود را میان من و تو و هم با ذریدات بعد از تو در نسلهای ایشان بهجای عهد دانمی استوار خواهم نمود تا آنکه از برای تو و برای ذریهٔ تو بعد از تو خدا باشم، و برای تو و ذریهٔ تو بعد از تو دیاری را که در آن بیگانه می باشی [یعنی] تمامی زمین کنعان را به ورانت دانمی تو خواهم داد و ایشان را خدا خواهم بود. در گفته است فرمین کنعان را به ورانت دانمی تو خواهم داد و ایشان را خدا خواهم بود. در گفته است فرمانبرداری کند: و خداوند نیز بهنوبهٔ خود عهد می بندد که از خداوند که با وی سخن برای همیشه به تصرف ابراهیم درآورد؛ و به یادبود و نشانهٔ این عهد و میثاق رسم ختنه را مقرر می دارد (آیهٔ ۱۱). این همان چیزی است که میثاق یا عهد عتیق خوانده می شود؛ و دریهاش را مکلف می سازد که به شیوهٔ خاصی تابع قانون موضوعه خداوند باشند: زیرا پیش تر وی به قوانین اخلاقی، بهموجب سوگند وفاداری، مکلف و مقید شده بود. و گرچه هنوز عنوان سلطان به خداوند و یا عنوان سلطنت و مملکت به [حمومت] ابراهیم و هنوز عنوان سلطان به خداوند و یا عنوان سلطنت و مملکت به [حمومت] ابراهیم و هنوز عنوان سلطان به خداوند و یا عنوان سلطنت و مملکت به [مید شده بود. و گرچه و شوز عنوان سلطان به خداوند و یا عنوان سلطنت و مملکت به [مید شده بود. و گرچه هنوز عنوان سلطان به خداوند و یا عنوان سلطنت و مملکت به [میراهیم و مین یا و معید شده بود. و گرچه هنوز عنوان سلطان به خداوند و یا عنوان سلطنت و مملکت به [میراهیم] ابراهیم و هنوز عنوان سلطان به خداوند و یا عنوان سلطنت و مملکت به [میراهی و معنی تأسیس حاکمیت خاص خداوند بر ذریهٔ ابراهیم بهموجب عهد و پیمان بود؛ و همین حکومت در هنگام تجدید همان عهد و میثاق از جانب موسی در طور سینا آشکارا سلطنت خاص خداوند بر یهودیان نامیده میشود؛ و پولس رسول (در رساله به رومیان ۴:۱۱) در مورد ابراهیم (نه موسی) میگوید که او پدر مؤمنان یعنی پدر همهٔ کسانی است که وفادار به عهدند و پیمان وفاداری خود به خداوند راکه بر آن سوگند خوردهاند نمی شکنند و ایشان این سوگند را در آغاز با پذیرش ختنه و سپس در عهد جدید با پذیرش تعمید اداکردند.

این عهد و میثاق بهواسطهٔ موسی در طور سینا تجدید شد و خداوند در آنجا مى فرمايد (خروج ١٩:٥): يس اكر في الحقيقة فرمان مرا استماع نموده عهد مرا نكاه داريد. آنگاه از میان تمامی قومها، قوم خاص من خواهید بود، چون که تمامی زمین از آن من است و شما از برایم کاهنان ملوکانه و قوم مقدس خواهید بودامعادل عامیانهٔ واژهٔ قوم خاص در زبان لاتين Peculium de Cunctis Populis است؛ در ترجمهٔ انگلیسی که در آغاز سلطنت جيمز انجام شد، «گنجينهٔ خاص من بالاتر از تمامي قومها، آمده است؛ در ترجمهٔ فرانسوی آن در ژنو چنین آمده است: «گرانبهاترین گوهر در بین تمامی ملتها». اما درست ترین ترجمه همان ترجمهٔ اول است، زیرا بهوسیلهٔ خود یولس رسول تأیید شده است، وقتی که (در رساله به تیطوس ۲:۱۴) با اشاره به آن آیه می گوید که منجی مقدس ما عیسی مسیح جان خود را در راه گناهان ما فدا کرد تا ما را از آن وضع گناه ألودمان أزاد کند و ما را قوم مخصوص (یعنی خارق العادة) خودش بسازد. زیرا این کلمه در زبان یونانی περιούσιοσ [مخصوص] است که معمولاً در مقابل کلمهٔ έπιούσιοσ [معمولی] قرار دارد؛ و چون این کلمه بهمعنی معمولی، هر روزه و یا [به مفهوم رایج در نیایشهای خداوند] روزانه است؛ پس آن کلمهٔ اول به معنی اضافی، مازاد و برخوردار بهشیوهای خاص است؛ و لاتین زبانان آن را Peculium [خاص] می خوانند؛ و این معنای آیه بهواسطهٔ استدلالی که خداوند بلافاصله پس از آن می افزاید، تأیید می شود و آن این است: جون که تمامی زمین از آن من است؛ که گویی منظورش این است که: همهٔ ملتهای جهان از آن من اند؛ اما منظور از این مالکیت مثل آن نیست که تو از آن من باشی بلکه به شیوه ای خاص است: زیرا [خدا میگوید] همگان به حکم قدرت من از آن مناند؛ اما تو به حکم رضایت و عهد و میثاق خودت از آن منی و این اضافه بر حق معمولی او نسبت به همهٔ ملتهاست.

همین معنا بار دیگر با کلمات آشکار و روشن در همان آیه تأیید میشود: و شما از برایم کاهنان ملوکانه و قوم مقدس خواهید بود. در زبان لاتین عامیانه، معادل آن است؛ یعنی [ Regnum Sacredotaleیعنی سلطنت مقدس] که با ترجمهٔ همان آیه (در نامهٔ اول پـطرس ۲:۹) بـ معنوان Sacredotium Regale روحانیت ملوکانه موافق است؛

مملکت خداوند به معنای درست کلمه همان حاکمیت مدنی او بر قومی خاص به موجب عهد و میثاق است همچنین به موجب این حکم هیچکس نمی تواند وارد قدس الاهداس <sup>(</sup> شود یعنی هیچکس نمی تواند اراده و خواست خدا را بلاواسطه از خود خدا بپرسد، مگر کاهن اعظم. ترجمهٔ انگلیسی سابق الذکر که براساس نسخهٔ فرانسوی ژنو استوار است، عبارت: «سلطنت کاهنان» را می آورد که منظور از آن یا جانشینی کاهنان اعظم و اعلامر تبه به جای یکدیگر است و یا در غیر این صورت با نظر پطرس رسول و رویهٔ روحانیت اعلامر تبه سازگار نیست. زیرا هیچکس جز کاهن و روحانی اعظم از ارادهٔ خداوند به مردم خبر نمی داد؛ و نیز هیچ انجمنی از روحانیون و کاهنان مجاز نبود وارد قدس الاهداس شود.

همچنین عنوان قوم مقدس مؤید همان معناست: زیرا منظور از مقدس چیزی است که بهموجب حقی ویژه از آن خدا باشد و نه به حکم حق عمومی. کل زمین (چنانکه در آیه آمده است) از آن خداست؛ اماکل زمین، مقدس خوانده نمیشود؛ بلکه تنها آنچه برای خدمت خاص به وی کنار گذاشته شده و تخصیص یافته است [مقدس است] و قوم یهود چنین است. پس براساس همین یک آیه به کفایت روشن است که منظور از سلطنت خدا بهدرستی همان دولت است که (بهموجب رضایت و توافق کسانی که تابع آن خواهند بود) بمعنوان حکومت مدنی تأسیس میشود تا رفتار اتباع را نهتنها نسبت به خداوند، سلطان ایشان، بلکه نسبت به یکدیگر برای تأمین عدالت و نیز نسبت به ملتهای دیگر در امر صلح و جنگ تنظیم نماید؛ و این بهدرستی مملکت و سلطنتی بود که در آن خدا، سلطان بود و هم مقرّر بود که روحانی اعظم (پس از مرگ موسی) تنها نماینده و جانشین خدا باشد.

اما آیات بسیار دیگری وجود دارند که همان معنی را تأیید میکنند. مثلاً (بهموجب کتاب اول شموئیل ۸:۲) وقتی مشایخ اسرائیل (که از فساد و رشوه خواری پسران شموئیل ناراحت بودند) خواستار نصب ملکی شدند، این حرف در نظر شموئیل ناخوش آمد و شموئیل به خداوند استدعا نمود و خداوند در پاسخ بهوی گفت: آواز قوم را هر چه که به تو گفتند استماع نما زیرا که تو را تحقیر ننموده بلکه مرا تحقیر نمودند تا بر ایشان سلطنت ننمایم. و از این آیه آشکار می شود که خداوند خودش در آن زمان سلطان ایشان بود؛ و شموئیل بر مردم حکومت نمی کرد بلکه تنها آنچه را که خداوند گاه گاه مقرر می داشت به مردم ابلاغ می نمود.

همچنین (در کتاب اول شمونیل۱۲:۱۲) وقتی شموئیل به قوم خود میگوید: و هنگامی که ناحاش ملکِ بنی عمّون را دیدید که بر شما می آید به من گفتید که نی بلکه ملکی بر ما سلطنت نماید در حالتی که خداوند خدای شما ملک شما بود؛ آشکار است کـه خـدا، سلطان ایشان بود و بر دولت مدنی کشور ایشان حکومت میکرد.

<sup>1.</sup> Sanctum Sanctorum

و پس از آنکه قوم بنی اسرائیل سلطنت خداوند را نپذیرفتند، انبیا استقرار مجدد او به سلطنت را پیشگویی کردند: مثلاً (در اشعیاه ۲۴:۲۳) می گوید: و ماه منفعل و آفتاب شرمنده خواهند ماند چه خداوند لشکرها در کوه صهیون و در اور شلیم در حضور مشایخ خود با جلال سلطنت خواهد نمود؛ در اینجا خدا آشکارا از سلطنت خودش در صهیون و اور شلیم یعنی در زمین سخن می گوید. و (در کتاب میکاه ۲:۴) می فرماید: و خداوند در کوه صهیون بر ایشان سلطنت خواهد کرد. این کوه صهیون در اور شلیم واقع و روی زمین است. و (در حزقیل ۲۳:۰۳) می گوید: به حیات خود قسم که البته به دست قوی و بازوی رفیع و خشم و حذت ریخته شده بر شما سلطنت خواهم نمود؛ و (در آیهٔ ۳۷) می گوید: و شما را بهزیر چوبدست آورده شما را به بندِ عهد خواهم آورد؛ یعنی اینکه بر شما سلطنت خواهم کرد و شما را وادار خواهم نمود تا به عهدی که با من از طریق موسی بستید، و آن را با طغیان خود بر علیه من در روزگار شموئیل و با انتخاب ملکی به جای او شکستید، پایبند بمانید.

و در عهد جدید، جبرئیل مَلَک دربارهٔ منجی ما (در انجیل لوقا۳۳ و ۱:۳۲) می گوید: و او شخص بزرگی خواهد بود و فرزند خدای تعالی خوانده خواهد شد و خداوند خدا تخت یدرش داوود را بهوی خواهد داد و بر دودمان یعقوبی تا ابد سلطنت رانده، سلطنتش را نهایت نخواهد بود. این نیز سلطنتی بر روی زمین است؛ زیرا [مسیح] بهدلیل ادعای سلطنت و بهعنوان دشمن قيصر كشته شد؛ عنوان صليب او ابن بود: عيسي ناصري: سلطان يهوديان؛ وی را به تحقیر با تاجی از خار تاجگذاری کردند؛ و در مورد حواریون در خصوص پیروی از او گفته شده است (کتاب اعمال حواریون ۱۷:۷): ایشان همه برخلاف احکام قیصر عمل می نمایند و قاتل اند به آنکه یادشاهی دیگر هست که عیسی باشد. پس سلطنت خداوند سلطنتی واقعی است نه استعاری؛ و نه تنها در عهد عتیق بلکه در عهد جدید نیز چنین تلقی می شود. وقتی می گوییم: که ای خدا سلطنت، قدرت و عظمت از آن توست، معنایش سلطنت خدا بهموجب میثاق ماست نه بهموجب حق خدا در اعمال قدرت؛ زیرا خدا چنین سلطنتی همواره داشته است؛ در آن صورت گفتن این مطلب در نماز و نیایش ما که سلطنت تو فرا می رسد زاید می بود، مگر آنکه منظور از آن اعادهٔ سلطنت خداوند بهواسطهٔ مسیح باشد، که بهعلت شورش قوم بنی اسرائیل، سلطنتش با انتخاب شائول منقطع شده بود. همچنین در آن صورت گفتن این مطلب که سلطنت آسمانی نزدیک است و یا این دعا که کاش سلطنت تو فرا رسد، در صورتی که آن سلطنت ادامه پیدا کرده بود، نابەجا مے بود.

شمار آیات دیگری که این تفسیر را تأیید میکنند آنقدر زیاد است که مایهٔ شگفتی است که چرابیش از این به آنها توجه نشده است و همین آیات به پادشاهان مسیحی در خصوص حقی که در حکومت کلیسایی و دینی دارند آگاهی بسیار میبخشند. ایشان توجه داشته اند که سلطنت مقدس به سلطنت کاهنان ترجمه شده است؛ درحالی که آنها نیز می توانند به همین سان روحانیت ملوکانه را (چنانکه در نامهٔ پطرس رسول هست) به روحانیت بادشاهان ترجمه کنند. و درحالی که قوم ویژه را به گوهر گرانبها یا گنج ترجمه کرده اند، می توان به همین سان هنگ یا دستهٔ ویژه فرماندهان را گوهر یا گنج آنها خواند.

خلاصه اینکه، سلطنت خداوند، سلطنتی مدنی است؛ و در آغاز این سلطنت به معنی تکلیف و التزام قوم بنی اسرائیل نخست به پیروی از قوانینی بود که موسی از طور سینا برایشان آورد؛ و سیس کاهن اعظم موقتاً آن قوانین را از نزد کروبیان در قدس الاهداس بر ایشان آشکار ساخت؛ ولی این سلطنت که با انتخاب شائول کنار گذاشته شد، بنابه پیشگویی انبیا، بهوسیلهٔ مسیح احیا می شود؛ و ما هر روزه برای تجدید و احیای آن دعا میکنیم و در نیایش خداوند میگوییم که ای خدا سلطنت تو فرا رسد و وقتی در ادامهٔ این دعا می گوییم: زیرا سلطنت، قدرت و شکوه از آن توست، آمین؛ بدان وسیله حق خداوند را تصديق ميكنيم؛ و رسالت حواريون در اعلام و أشكار ساختن سلطنت خداوند بود؛ و آدمیان بهوسیلهٔ مبشران و مبلغان انجیل برای آن سلطنت آماده می شوند؛ و پذیرش اناجیل (یعنی قول و وعدهٔ اطاعت از حکومت خداوند)، بهمعنی قرار گرفتن در مملکت لطف الهي است؛ زيرا خداوند اين قدرت را بهرايگان به كساني كه اناجيل را يذيرفتهاند. اعطاكرده است تا از این پس اتباع (یعنی فرزندان) خداوند باشند، تا وقتیكه مسیح به سلطنت برسد و بر جهان حکم براند و عملاً بر قوم خاص خویش فرمانروا گردد؛ و این سلطنت، سلطنت شکوه و عظمت خوانده می شود. اگر قرار نبود که سلطنت خدا (که سلطنت آسمانی نیز خوانده می شود و دلیل این، شکوه و رفعت و بلندی قابل ستایش تخت سلطنت خداوند است) سلطنتی باشد که وی بهواسطهٔ نمایندگان و نوّاب خود که احکام الهي را به مردم ابلاغ ميکنند، بر روي زمين برقرار کند، در آن صورت آن همه منازعه و جنگ در این باره یدید نمی آمد که خداوند به واسطهٔ چه کسی با ما سخن می گوید؛ و نیز در آن صورت این همه روحانیون خود را با مسئلهٔ اثبات صلاحیت و قدرت روحانی و کلیسایی خود دردسر نمیدادند و یا شاهان آن را انکار نمی کردند.

از همین تفسیر حقیقی واژهٔ سلطنت الهی، تفسیر درست واژهٔ مقدس نیز حاصل می شود. زیرا این واژه ای است که در مملکت و سلطنت الهی متناظر با آن چیزی است که آدمیان در حکومت های خود شان عمومی یا مملکتی می خوانند.

شهریار هر کشوری شخص عمومی یا نمایندهٔ کل اتباع خویش است. و خداوند، سلطان بنیاسرائیل هم شخص مقدس آن قوم بود. قومی که تابع حاکم دنیوی واحدی باشد، ملتِ آن حاکم، یعنی قومِ آن شخص عمومی خوانده میشود. پس یهودیان که قوم خداوند بودند، قوم مقدس خوانده میشدند (سفر خروج ۱۹:۶). زیرا منظور از مقدس همیشه یا خود خدا و یا چیزی است که از آن خداست؛ همچنانکه همواره منظور از

مقدس چیست

عمومی، یا شخص نمایندهٔ دولت و یا مِلک و مالی مشترک و عمومی است که هیچ شخص خصوصی نتواند نسبت به آن ادعای مالکیت داشته باشد.

بنابراین روز سبت (شنبه) روز مقدس (روز خدا) است؛ کنیسه، خانهٔ مقدس (خانهٔ خدا) است؛ قربانیها، عشریهها و نذور، پرداختهای مقدس (یا سهم خدا) هستند؛ روحانیون، انبیا و شاهان مقدس تحت سلطنت مسیح، مردان مقدس (یاکارگزاران خدا) هستند؛ ارواح کارگزار آسمانی، فرشتگان مقدس (یا پیامآوران خدا) هستند؛ و غیره. و هر جا واژهٔ مقدس به معنی درست آن فهم شود، مضمونی از مالکیت به حکم توافق و رضایت در آن هست. وقتی میگوییم: نامت مقدس باد، تنها خواهان لطف خدا هستیم تا فرمان اول او را پاس داریم و آن اینکه هیچ خدایی جز او نداشته باشیم. بشریت ملتی است از آن و مال خداوند؛ اما تنها یهودیان قوم مقدس بودند. چرا؟ آیا چون ایشان به حکم عهد و میثاق مِلک و مال او شدند؟

و واژهٔ دنیوی یا غیرمقدس (Profane) معمولاً در کتاب مقدس به معنای عمومی و معمولی، گرفته می شود و در نتیجه واژه های مغایر آن دو یعنی مقدس [ در مقابل دنیوی] و خاص یا اختصاصی (Proper) [ در مقابل معمولی و عمومی] نیز می باید در مملکت الهی به یک معنا باشند. اما در مفهوم مجازی، واژهٔ مقدس به کسانی اطلاق می شود که زندگی پاک و منزهی داشته باشند، چنانکه گویی از همهٔ خواستهای دنیوی چشم پوشیده و کلاً خود را وقف خداوند کرده اند. در معنای درست و حقیقی کلمه آنچه که به واسطهٔ تملک خداوند و کنار گذاشتن و تخصیص آن برای استفادهٔ اختصاصی او، تقدیس می شود، تقدی و حرمت یافته می شود که برگزیدگان خدا وقتی از روح الهی مشحون و مملو شدند، تقدی و حرمت یافتند و آنچه آدمیان به خداوند تقدیم و اهداکنند در فرمان چهارم؛ و در عهد جدید گفته می شود که برگزیدگان خدا وقتی از روح الهی مشحون و مملو شدند، تقدی و حرمت یافتند و آنچه آدمیان به خداوند تقدیم و اهداکنند مشحون و مملو شدند، تقدی و حرمت یافتند و آنچه آدمیان به خداوند تقدیم و اهداکنند مشحون و مملو شدند، تقدی و حرمت یافتند و آنچه آدمیان به خداوند تقدیم و اهداکنند مو می می ای ای اماکن و روحانیان و خدمه و نیز قربانی ها، نذور و لوازم بیرونی اجرای آداب و ابزارهای آن اماکن و روحانیان و خدمه و نیز قربانی ها، نذور و لوازم بیرونی اجرای آداب و

رسوم مقدس. تقدّس درجاتی دارد؛ زیرا از چیزهایی که برای خدمت به خدا تخصیص مییابند، درجات حرمت و تقدس برخی ممکن است برای ادایِ خدمتِ نزدیک تر و خاص تری باز هم تخصیص بیشتری پیداکنند. کل قوم بنی اسرائیل، قوم مقدس و مقرّب خداوند بودند، لیکن قبیلهٔ لویان در بین بنی اسرائیل قبیلهٔ مقدس [تری] بود؛ و در میان لویان نیز کاهنان باز هم مقدس تر و مقرّب تر بودند؛ و در بین کاهنان نیز، کاهن اعظم مقدس ترین و با حرمت ترین بود. همچنین سرزمین یهودیه، سرزمین مقدسی بود؛ اما شهر مقدس که در آن خداوند ستایش می شد، مقدس تر بود؛ و نیز معبد بزرگ مقدس تر از آن شهر [یعنی اور شلیم] بود؛ و قدس الاقداس در هيكل اورشليم مقدس تر از بقيهٔ اماكن معبد بزرگ بود.

مراسم مقدس

نذور مراسم مقدس به معنى استثنا شيء عيني خاصي از مصرف عمومي، و تخصيص آن به خدمت برای خداوند است که یا بهعنوان نشانهٔ پذیرش آدمیان در درون مملکت خداوند بهشمار می رود تا آنکه ایشان در شمار قوم خاص او درآیند و یا بهعنوان مراسم یادآوری آن پذیرش. در عهد عتیق علامت این پذیرش ختنه بود؛ و در عهد جدید، تعمید است. همچنین در عهد عتیق نشانهٔ یادآوری آن خوردن گوشت بره در عید فصح بود (یعنی در موقع خاصی که سالگرد است)؛ و از این طریق شبی را به یاد می آوردند که از قید اسارت در مصر رهایی یافتند؛ و در عهد جدید نشانهٔ یادآوری پذیرش در مملکت خداوند، برگزاری مراسم عشای رتانی است که از این طریق به یاد می آوریم که چگونه بهواسطهٔ مرگ منجی مقدّسمان بر فراز صلیب از قید و بند گناه رهیدیم. مراسم مقدس یذیرش و قبول تنها باید یکبار صورت گیرد زیرا تنها به یکبار پذیرش نیاز هست؛ اما چون ما اغلب به یادآوری رهایی خود و وفاداری و ایمان خویش نیاز داریم، مراسم مقدس برای یادآوری لازم است تکرار شود. و اینها مراسم مقدس اصلی، و خود در حکم سوگندی هستند که به جدّ بر ایمان و وفاداری خویش یاد میکنیم. همچنین تخصیصها یا حرمتهای دیگری نیز هست که می توان آنها را مراسم مقدس شمرد، زیرا آن کلمه صرفاً به معنی تخصیص خدمات به خداوند است؛ اما اگر مراد از آن کلمه ادای سوگند و یا وعدهٔ وفاداری و ایمان به خدا باشد، هیچ مراسم دیگری در عهد عتیق جز ختنه و فصح وجود ندارد؛ و در عهد جدید نیز هیچ مراسم دیگری جز غسل تعمید و عشای ربانی نىست.

> فصل سي و ششم در باب کلام خداوند و کلام انبیا

كلام چیست وقتی سخن از كلام خدا و یا كلام انسان به میان می آید، منظور بخشی از كلام نیست چنانکه علمای نحو آن را مثلاً اسم یا فعل و یا هر صیغهٔ دیگری می خوانند؛ بلکه ار تباط با دیگر کلمات در متن، هر کلامی را مفید معنا می سازد؛ پس کلام یا گفتار درست و حقیقی آن است که به موجب آن گوینده چیزی را تأیید یا انکار یا حکم، یا وعده یا تهدید، یا آرزو و یا استسفار کند. در این معناکلام، Vocabulum به لاتین [یعنی لغت] نیست که به مفهوم یک واژه است؛ بلکه به لاتین Sermo [کلام] (و یا به یونانی λόγοσ) است که به معنی کلام، گفتار و پاگفته، است.

همچنین وقتی میگوییم کلام خدا یا کلام انسان، گاه ممکن است مراد از آن کلام گوینده باشد (مثل کلماتی که خداوند و یا انسان گفته است)؛ در این معنا وقتی میگوییم

كلام خود خدا وكلام دربارة خدا هر دو در کتاب مقدس كلام خدا خوانده مىشوند

در باب دولت مسیحی ۳۶۱

انجیل متی، منظورمان این است که متای رسول نویسندهٔ آن است؛ وگاه نیز ممکن است مراد از آن موضوع کلام باشد. در این معنا، وقتی در انجیل می خوانیم: کلمات مربوط به روزگار شاهان اسرائیل یا یهود، مراد آن است که اعمالی که در آن روزگار انجام می شد، موضوع چنین کلماتی بودند؛ و در زبان یونانی که (بهواسطهٔ کتاب مقدس) حاوی بسیاری كلمات عبري است، اغلب منظور از كلام خداكلامي نيست كه خدا فرموده بلكه كلامي است که دربارهٔ خدا و حکومت خدا گفته شده باشد؛ و منظور از این کلام همان عقاید مذهبی است؛ تا جایی که  $\lambda \delta \gamma \sigma \sigma \theta \epsilon \sigma v$ و Theologia [الهیات] به یک معنا هستند و منظور همان نظريهاي است كه ما الهيات مي خوانيم، چنانكه از آيات زير معلوم مي شود (اعمال حواریون ۴۶: ۱۳): و یولس و برناباس با جرأت گفتند که واجب بود که کلام خدا نخستین به شما القا شود لیکن چون شما آن را دور میکنید و حکم می نمایید بر خود که شایستهٔ حیات ابدی نیستند، الحال به سوی قبایل می گردیم. آنچه در اینجا کلام خدا خوانده می شود، همان آیین مذهب مسیحی بود؛ همچنانکه از آیات پیشین بهخوبی آشکار می شود. و همچنین (در اعمال حواریون ۵:۲۰) از جانب فرشته ای به حواریون گفته می شود: بروید و در هیکل ایستاده همگی سخن های این راه حیات را به مردم تکلم نمایید؛ منظور از «سخن های این راه حیات» همان آیین انجیل است؛ همچنانکه از آنچه ایشان در هیکل انجام دادند و در آخرین آیهٔ همان باب نیز ذکر شده، برمی آید: و هر روز در هیکل و خانهها از تعليم و مژدهدادن به عيسى كه مسيح است باز نايستادند. (۵:۴۲). در اين آيه آشکار است که عیسی مسیح موضوع همان کلمات دربارهٔ حیات و یا موضوع همان کلمات دربارهٔ حیات جاودان است (که فرقی با هم ندارند) که از جانب منجی ما بر ایشان ارزانی شد. همچنین (در اعمال حواریون ۱۵:۷) کلام خداوند کلام انجیل خوانده می شود زیرا حاوى آيين سلطنت مسيح است؛ و همين كلام (در رساله به روميان ۹ و ۱۰:۸) كلام ايمان خوانده شده است؛ که، چنانکه در آنجا تصریح شده به معنی آیین مسیح است که از میان مردگان برخاسته است. همچنین [در انجیل متی ۱۳:۱۹] منظور از عبارت: چون کسی کلمهٔ ملکوت را بشنود، آیین سلطنتی است که مسیح تعلیم داده است. نیز [ در کتاب اعمال حواریون ۱۲:۲۴]گفته می شود که: و کلام خدا ترقی نموده و زیاد شد؛ که اگر بگوییم منظور آیین بشارت انجیل است روشن است ولی اگر آن را به معنی صدا یا سخن خدا بگیریم، نامفهوم و غریب خواهد بود. بههمین معنا، منظور از آیین شیاطین، نه کلمات هر یک از شیاطین بلکه عقیدهٔ کفار در خصوص اجنه و شیاطین و نیز اوهامی است که آنها به عنوان خدایان می پرستیدند.

نامهٔ اول پولس به تیموتیوس

4:1

با توجه به این دو معنای کلام خدا در کتاب مقدس، آشکار است که کل کتاب مقدس به معنای دوم کلمه، کلام خداست (یعنی همان آیین و مذهب مسیح است)؛ اما در معنای اول کلمه کلام خدا نیست. مثلاً گرچه کلماتی مانند من خداوند، خدای توام و غیره در

۳۶۲ لویاتان

یایان ده فرمان، از جانب خداوند به موسی گفته شد؛ لیکن مقدمه آنکه می گوید: خداوند این کلمات را گفته و بیان داشته است، کلام کسی است که تاریخ مقدس دین را نوشته کاربرد کلام خدا به معنای است. کلام خداوند به معنای کلامی که خودش گفته است گاه به مفهوم حقیقی و گاه به استعاری آن اولاً به مفهوم مفهوم استعاری گرفته می شود. کلماتی که او به انبیای خودش گفته، به معنای حقیقی، کلام او هستند؛ اما حکمت، قدرت و حکم ازلی او در ایجاد جهان به معنای استعاری کلام او بهشمار می روند؛ در این معنا فرمان هایی چون: خدا گفت که روشنایی باشد؛ و آسمان باشد و انسان را خلق کنیم و غیره [سفر تکوین فصل اول]، کلام خدا هستند. و [ در انجیل يوحنا ٢٢] به همين معنا گفته مي شود: و هر چيز به وساطت او موجود شد و به غير از او هيچ چیز از چیزهایی که موجود شده است، وجود نیافت. و [ در نامهٔ یولس حواری به عبریان ۲: ۱] به همین معناگفته می شود: و همهٔ اشیا را به کلمهٔ قوهٔ خود متحمل گشته است. منظور قوهٔ كلمة اوست يعنى همان قوة اوست؛ و [در نامه يولس حواري به عبريان ١١:٣] نيز به همين معناگفته می شود: عوالم از کلام خدا آفریده شده است؛ و آیات بسیار دیگری در مورد کلام به همین معنا وجود دارد. و نیز در بین مردم لاتین زبان واژهٔ Fate [تقدیر] که در معنای حقيقي آن به مفهوم كلام گفته شده است، به همان معنا به كار رفته است.

فرمان وقوة خداوند

ثانياً به مفهوم تأثير كلام او

ثانياً [كلام خدا در مفهوم استعاري آن] به معناي اثر كلام اوست يعنى خود آن چيزي که به حکم کلام خدا مورد تأیید، تحکم و تهدید قرار گرفته و یا وعده شده است. چنانکه [در مزامیر داوود ۱۰۵:۱۹]گفته می شود که بوسف تا وقتی که فرمان [کلام] او آمد می با یست در زندان بماند؛ یعنی تا وقتی که آنچه او [در سفر تکوین ۱۳:۴۰] در مقام پیشگویی به خادم فرعون، در خصوص اعادهٔ وی به کار و منصب خویش گفته بود، واقع شود: زیرا در آن آیه منظور از تا انکه فرمان او آمد، این است که خود آن امر واقع شده باشد. همچنین [در کتاب اول ملوک ۱۸:۳۶] ایلیاه پیغمبر به خداوند گفت که من تمامی این اعمال را به فرمان تو به جای می آوردم؛ و [ در کتاب پرمیاه ۱۷:۱۵] می گوید: که کلام خداوند کجاست، که منظور این است که شری که در مقام تهدید می گفت کجاست؛ و نیز [در حزقیل ۱۲:۲۸] می گوید: که بار دیگر هیچ کلام من طول نخواهد کشید، که منظور از کلام، چیزهایی است که خداوند به قومش وعده کرده بود. و در عهد جدید [انجیل متی ۲۴:۳۵] می گوید: و هر آینه آسمان و زمین زانل خواهد کشت و کلام من زانل نخواهد کشت؛ که منظورش این است که هر چیز که من وعده کرده و یا پیشگویی نمودهام، واقع خواهد شد. و در همین معناست که یوحنای حواری و به گمان من فقط او منجی ما را در قالب جسم، کلام خدامی نامد: [چنانکه در انجیل یو جنا ۱:۱۴] می گوید: و آن کلمه جسم شد، یعنی این کلمه یا وعده که مسیح به جهان وارد خواهد شد جسم شد؛ و او در آغاز با خداوند بود، یعنی اینکه در نیت و قصد خداوند، پدر [عیسی] بود که خداوندِ پسر [یعنی خود عیسی] را به جهان بفرستد تا آدمیان را در راه زندگی ابدی آموزش دهد؛ اما این کار تا آن زمان در باب دولت مسیحی ۳۶۳

انجام نشده و [کلام] تجسّم نیافته بود؛ پس منجی ما در آنجا کلام خوانده می شود نه به ابن دلیل که خودش، وعده بود بلکه به این دلیل که چیز وعده داده شده بود. آنان که از آن آیه استفاده میکنند و عموماً وی را فعل خدا میخوانند، آن آیه را دچار ابهام بیشتری می سازند. ممکن است به همان سان او را اسم خدا بنامند زیرا آدمیان از فعل و اسم هر دو چیزی جز بخشی از کلام یعنی صوت و صدایی نمی فهمند که نه تأیید می کند، نه انکار و نه حکم، و نه وعده می دهد و نه ذاتی جسمانی یا روحانی است؛ و بنابراین نمی توان گفت که خدا و یا انسان است؛ درحالی که منجی ما هر دو هست. و این کلام که یوحنای رسول در انجیل خود می گوید که با خدا بوده است [در رسالهٔ اول وی آیهٔ اول] کلام حیات خوانده می شود. و [در آیهٔ دوم] حیات جاویدانی [نامیده می شود] که با خداوند بدر بوده است؛ پس تنها در این معناکه حیات جاویدان خوانده شده است می توان او راکلام خواند و نه در هیچ معنای دیگری؛ یعنی کسی که با ورود به قالب جسمانی، حیات جاویدان برای ما تأمين كرده است. همچنين [در كتاب مكاشفات ١٩:١٣] يوحناكه در صحبت از مسيح می گوید: جامه ای یوشیده بود که در خون رنگ شده بود، می افزاید که اسمش به کلمة الله مسمی بود؛ که معنایش این است که گویی خودش گفته بود که نامش نام آن کسی است که از أغاز بنابه قصد و نیت خداوند و بر طبق کلام او و وعدههایی که پیامبرانش داده بودند، آمده اعمال حواریون ۱:۴ انجيل لوقا ۲۴:۴۹ بود. پس در اینجا منظور نه تجسم کلمه بلکه تجسم خدای پسر [یعنی مسیح]است که از اینرو کلام خوانده می شود که تجسمش به معنای ایفای وعده بود؛ به همان شیوه که روحالقدس، وعده خوانده شده است.

همچنین آیاتی در کتاب مقدس هست که در آنها منظور از کلام خدا کلماتی است که با ثالثاً به معنی کلام عقل و عقل و انصاف هماهنگ باشند؛ حتی اگر این کلمات گاه از جانب انبیا و یا آدمیان مقدس بیان انصاف نشده باشند. زیرا فرعون نکوه بت پرست بود؛ اما گفته می شود که سخنانش با یوشیاه، پادشاه نیکوسرشت، و اندرزهایش از طریق فرستادگان به وی در این خصوص که در مملهاش به کرکمیش به نزاع با وی برنخیزد، از دهان خدا بیرون آمده بود؛ و یوشیاه که به آن سخنان گوش نکرد، در جنگ کشته شد؛ چنانکه در کتاب دوم تواریخ ایام فصل که آیات ۲۱ و ۲۲ و ۲۳ آمده است. درست است که چنانکه در شرح این داستان در فصل اول گفت؛ لیکن ما باید مکتوبات اصیل کتاب مقدس را معتبر شماریم، حال هر چه در کتب مشکوک و مجعول نوشته شده باشد [مهم نیست].

همچنین وقتی در کتاب مقدس گفته می شود که کلام خداوند در قلوب آدمیان منقوش است. باید آن را به عنوان احکام عقل و عدالت گرفت، چنانکه از کتب مزامیر ۳۶:۳۱، یرمیاه ۳۱:۳۳، تثنیه ۱۴و ۳:۱۱ و بسیاری دیگر از آیات مشابه برمی آید.

برداشتهای مختلف از واژه پیامبر

واژهٔ پیامبر در کتاب مقدس گاه به معنی گوینده (Prolocutor) یعنی کسی است که او

از جانب خدايا انسان و با از جانب انسان با خدا سخن گويد؛ و گاه نيز به معنى بيشگ است يعني كسى كه از حوادث آينده خبر دهد؛ وگاه به معنى كسى است كه به صورتي آشفته و یریشان سخن گوید، همچون کسانی که پریشان حواس اند. این واژه اغلب به معنای سخن گفتن از جانب خداوند با مردم به کار می رود. به این معنی موسی، شموئیل، ایلیاه، اشعیا و يرمياه و ديگران پيامبر بودند. و در همين معنا كاهن اعظم نيز پيامبر بود زيرا تنها وي برای پرسش از خداوند وارد قدس الاقداس می شد و می بایست پاسخ خدا را به مردم اعلام دارد. و بنابراین وقتی قیافاگفت که مصلحت است که یک تن برای قوم بمیرد و تمام قوم هلاک نشود یوحنای رسول گفت: [انجیل یوحنا ۱۱:۵۱] و او این را از خود نگفت بلکه به جهت آنکه کاهن بزرگ آن سال بود خبر داد که یک تن برای آن قوم خواهد مرد. و آنان که در مراسم مذهب مسیحی، به مردم آموزش میدادند، پیامبر به شمار می رفتند. [نامهٔ اول پولس به اهل قرنتس ۱۴:۳]. به همین معناست که خداوند [در سفر خروج ۴:۱۶] در خصوص هارون به موسى مىگويد: و او از جانب تو با قوم سخن خواهد گفت و او از براى تو بهجای دهان خواهد شد و تو از جانب او بهجای خدا خواهی بود. آنچه در این آیه سخنگو خوانده می شود [در فصل ۷ آیهٔ ۱] به معنی پیامبر تفسیر می گردد. در آنجا (خدا می گوید): ببین تو را برای فرعون، خدا نصب کردم و برادرت هارون از جانب تو پیغمبر خواهد بود. ابراهیم، در معنای سخن گفتن از جانب انسان با خدا [ در سفر تکوین ۲۰:۲] پیامبر خوانده شده است؛ در آنجا خداوند در رؤیای ابیملک بدین شیوه سخن میگوید: پس حال، زن آن مرد را باز بفرست زیرا که پیغمبر است و او از برای تو دعا خواهد نمود؛ از این [آیه] همچنین می توان استنباط کرد که عنوان پیامبر را می توان بهدرستی به کسانی اطلاق کرد که در کلیساهای مسیحی وظیفهٔ اجرای نیایشهای عمومی برای جماعات مؤمنین را برعهده دارند. به همین معنا پیامبرانی که از مقام منیع (پاکوه خداوند) با سنتور و دف و نی و بربط پایین آمدند [کتاب اول شمونیل ۶ و ۱۰:۵] و از آن جمله شائول [آیهٔ ۱۰]، پیامبر خوانده می شوند، به این معنی که بدان شیوه در ملاًعام خداوند را ستایش میکردند. به همین معناست که [در سفر خروج ۱۵:۲۰] مریام [نبیّه خواهر هارون] نبیّه خوانده شد. در آنجاکه یولس رسول [نامهٔ اول پولس به اهل قرنتس ۵ و ۱۱:۴] می گوید: هر مرد که در دعا یا وعظ سر را پوشیده دارد، [سر خود را رسوا می نماید] و هر زن که سر برهنه دعا یا وعظ نماید و غیره، همان معنا مورد نظر است، زیرا پیامبری و نبوت [یا وعظ] در این آیه جز به معنی تمجید و ستایش از خداوند در قالب مزامیر و سرودهای مقدس نیست؛ و زنان می توانستند این کار را در کلیسا انجام دهند، هر چند سخن گفتن ایشان با جماعت مؤمنین قانونی و مجاز نبود. و به همین معنا بود که شاعران اقوام کافر که سرودها و انواع دیگری از شعرها در تمجید خدایان خود می سرودند، Vates (یعنی پیامبر) خوانده می شدند، چنانکه همهٔ کسانی که در کتب اقوام غیریهودی

تبحر دارند بهخوبی می دانند؛ و نیز همچنانکه [از نامهٔ پولس حواری به تیتوس ۱۱:۱۲] برمی آید؛ در این آیه پولس حواری در مورد قریتیان [یا اهل کرت] می گوید که: یکی از ایشان که پیغمبری از قوم خودشان می بود گفته است که قریتیان دروغگو هستند؛ [در اینجا] منظور این نیست که پولس شعرای آن قوم را پیامبر می دانست بلکه منظور این است که وی تنها گواهی می دهد که کلمهٔ پیامبر عموماً برای توصیف کسانی به کار می رفته که خداوند را در اشعار تعظیم می کردند.

پیشگویی حوادث آینده . همیشه به معنای پیامبری نیست

وقتی منظور از پیامبری پیشگویی و یا پیشبینی احـتمالات آیـنده بـاشد؛ نــهتنها کسانی که سخنگویان خداوند بودند و چیزهایی را در نزد دیگران پیشگویی می کردند که خدا برای ایشان پیشگویی کرده بود، پیامبر بودند؛ بلکه همهٔ مدعیان دروغینی که وانمود می کردند که به کمک اشیاح و ارواح آشنای خود و یا از طریق خرافهٔ علم مافوق طبیعی نسبت به حوادث گذشته، می توانند حوادث مشابه در آینده را پیشگویی کنند، پیامبر به شمار می رفتند. و از این مدعیان دروغین (چنانکه در فصل دوازدهم این رساله گفتیم) انواع بسیاری هست، که بر اثر یک حادثه اتفاقی که ممکن است از آن برای مقاصد خود سوءاستفاده کنند، در افکار عامهٔ مردم چنان اشتهاری به پیامبری پیدا میکنند که نادرستی شمار بسیاری از پیشگوییهای ایشان هم نمی تواند آن را زائل کند. پیامبری، قریحه و هنر نیست و (وقتی معنای آن پیشگویی باشد) حرفهٔ دائمی هم نیست؛ بلکه استخدام خارق العاده و موقتی افرادی اغلب نیکوسرشت و گاه هم بد سرشت از جانب خداوند است. پس آن زن اهل عیندور (که گفته می شود که با روحی آشنایی داشت و بدان وسیله توانست شبحی خیالی از شموئیل را ایجاد کند و نیز فرارسیدن مرگ شائول را پیش بینی نماید، نبیّه نبود؛ زیرا نه علمی داشت که بتواند بدان وسیله شبحی ایجاد كند؛ و به نظر هم نمى سد كه خداوند امر به ظهور آن شبح كرده باشد؛ بلكه تنها آن مدعی دروغین را هدایت کرد تا وسیلهای برای ترس و پأس شائول و سرانجام گیجی و آشفتگی وی باشد که هم در نتیجهٔ آن بهورطهٔ هلاک افتاد. زیرا پریشانگویی در میان قبایل غیریهود بهعنوان نوعی پیامبری ینداشته می شد، چون که پیامبران و هاتفان که بهواسطهٔ روح یا بخاری که از غار هاتف آیولو در معبد دلفی ساطع شده بود مسموم گشته بودند، در آن زمان واقعاً دیوانه شده و همچون دیوانگان سخن میگفتند؛ و از کلمات مبهم ایشان ممکن بود معنایی مستفاد گردد که با هر واقعهای جور درآید، همچنانکه [در بیانی کلی و مبهم] میگوییم همهٔ اجسام از مادهٔ اولیه ساخته شدهاند. در کتاب مقدس نیز [کتاب اول شموئیل ۱۸:۱۰] پیامبری به این معنا در قالب چنین کلماتی تعبیر

۱. ساحرهای که شائول به رغم منع فعالیت کل ساحران با او مشورت کرد و وی مرگ او را پیش بینی نمود: کتاب اول شمونیل ۲۵-۲۸:۳۲ ـم.

۳۶۶ لوياتان

شده است: و واقع شد که روز دیگر روح مضّر از خدا بر شائول مؤثر شد که در میان خانه نبوت میکرد.

**رحن گفتن خدا با انبیا** 

و گرچه در کتاب مقدس واژهٔ پیامبر معانی بسیاری دارد، لیکن رایج ترین معنای پیامبر آن کس است که خداوند با او بلاواسطه سخن گوید و آن کس نیز گفتهٔ خدا را به دیگران و یا به قوم خود اعلام دارد. و در اینجا می توان پرسشی مطرح کرد و آن اینکه خداوند به چه شیوهای با چنان پیامبری سخن می گوید.

(برخی ممکن است پیرسند) آیا می توان به درستی گفت که خداوند دارای صدا و بیان ست، درحالی که نمی توان به درستی گفت که وی همچون انسان دارای زبان و اندامهای ديگر باشد؟ داوود نبي چنين استدلال ميكند: [يا أن كس كه چشم را ساخته، نمي بيند؟ و یا آن کس که گوش را ساخته نمی شنود ۱ اما این طرز سخن گفتن (معمولاً) نه برای توضیح سرشت و ماهیت خداوند بلکه برای ابراز نیت آدمیان در تعظیم و تکریم اوست. زیرا دیدن و شنیدن صفاتی قابل احتراماند و ممکن است به خدا نسبت داده شوند تا (در حدی که در توان تصور و ادراک ماست) قدرت متعالش معلوم گردد. اما اگر قرار بود این صفات در معنای درست و حقیقی گرفته شوند، در آن صورت می توانستیم استدلال کنیم که چون خداوند کل اندامهای بدن آدمی را ساخته است، پس وی نیز همان نیازی را که ما بدان اندامها داریم، داراست. و این در مورد بسیاری از اندامها چنان نامتناسب و نابهجاست که اسناد آنها به خداوند بزرگ ترین ناسزا در جهان محسوب می شود. بنابراین باید سخن گفتن خداوند با آدمیان به طور بلاواسطه را به معنای طریقه ای تعبیر کنیم که خداوند اراده و خواست خویش را به آدمیان تفهیم می کند (حال آن طریقه هر چه باشد). و شیوههای انجام این کار به وسیلهٔ خداوند بسیارند و باید آنها را تنها در کتاب مقدس یافت؛ که در آن اغلب گفته می شود که خداوند با این یا با آن کس سخن گفت، بدون آنکه معلوم گردد که به چه شیوه سخن گفته است؛ لیکن در بسیاری دیگر از آیات علائمی ذکر می شود که آدمیان باید بدان وسیله حضور و فرمان خداوند را تصدیق کنند؛ و از روی ایـن عـلائم مي توان فهميد كه خداوند چگونه با بقيه سخن گفته است.

خدا از طریق رؤیا و خواب با معلوم نیست که خداوند به چه شیوه ای با آدم و حوا و قابیل و نوح سخن گفت؛ و نیز انبیای عهد عتیق سخن گفت در سرزمین کنعان برود، سخن گفته بود؛ و پس از آن نیز گفته می شود [سفر تکوین ۲:۲۱] که خداوند بر وی ظاهر شد. پس تنها به یک شیوه است که خداوند حضور خود را بدان وسیله آشکار ساخته و آن به شکل شبح و یا در رؤیا است. و نیز [در سفر تکوین ۱۵:۱] می گوید: کلام خدا در رؤیا به ابراهیم رسید، یعنی به صورت چیزی که به عنوان علامت حضور خداوند، همچون پیام آور خدا ظاهر شد و با او تکلّم نمود. همچنین [بنا به سفر تکوین ۱۵:۸] خداوند به صورت شبح سه ملائکه بر ابراهیم ظاهر شد؛ و بر ابی ملک [تکوین ۲۰:۳] در خواب نمودار گشت؛ و بر لوط [تکوین ۱۹:۱] بهصورت شبح دو ملائکه ظاهر گردید؛ و بر هاجر [تکوین ۲۱:۱۷] بهصورت شبح یک فرشته ظاهر شد؛ و بار دیگر بر ابراهیم [تکوین ۲۱:۲۱] بهصورت صدایی از آسمان نمودار گشت و بر اسحاق [تکوین ۲۶:۲۴] در هنگام شب (یعنی در خواب و بهواسطهٔ رؤیا) پدیدار گردید؛ و بر یعقوب [تکوین ۱۸:۱۲] در خواب ظاهر شد یعنی (بهموجب کلمات خود آیه) یعقوب در خواب نردبانی دید و غیره و نیز [تکوین ۲:۲۱] بر وی در رؤیای فرشتگان ظاهر گردید؛ و بر موسی [خروج ۲:۳] بهصورت شبح شعلهٔ آتشی که از درون بوتهها سر برآورده بود پدیدار گشت: و پس از دوران موسی (که در آن شیوهٔ تکلم بلاواسطه خداوند با انسان در عهد عتیق صراحتاً بیان میشود) خداوند همواره از طریق رؤیا و یا خواب سخن میگفت، چنانکه در مورد گداعون، شموئیل، ایلیاه، الیشاع، اشعیاء، حزقیل و بقیهٔ انبیا اتفاق افتاد؛ و در عهد جدید نیز اغلب بدین شیوه سخن میگفت، چنانکه در مورد یوسف، پطرس رسول، پولس رسول و یوحنای حواری در کتاب مکاشفات اتفاق افتاد.

تنها با موسى به شيوهاي خارق العاده تر در طور سينا و در زير سايبان ها سخن گفت؛ و باکاهن اعظم در زیر سایبان ها و در قدس الاقداس هیکل اور شلیم نیز چنان سخن گفت. اما موسى وكاهنان بزرگ از منظر لطف الهي، ييامبراني برجسته تر و رفيع تر بودند؛ و خداوند خود در کلمات صریح اعلام می دارد که وی با انبیای دیگر در خوابها و رؤیاها سخن گفت اما با بندهٔ خدمتگذار خود موسی به شبوهای سخن گفت که کسی با دوست خود سخن گوید. کلمات خداوند از این قرار است: [سفر اعداد ۸و ۷و ۲:۶۶] اگر کسی از شما از پیغمبران باشد، من که خداوندم، خویشتن را به آن کس در عالم رؤیا نمودار می نمایم و یا با او در خواب تکلم می کنم. اما بندهٔ من موسی چنین نیست چه او در تمامی خاندان من امین است، و با وی بالمشافهه و آشکارا تکلّم می کنم نه به رموز تاریک؛ و تجلی خداوند را مشاهده خواهد کرد. و [ در سفر خروج ۲۳:۱۱] می گوید: خداوند با موسی روبرو بهطوری که کسی با دوست خود تکلم نماید، سخن می راند. و با این حال سخن گفتن خداوند با موسی به این شيوه نيز بهواسطه مَلَك يا ملائكي صورت مي گرفت، چنانكه آشكارا از كتاب اعمال حواریون باب ۷ آیهٔ ۳۵ و ۵۳ و نیز از نامهٔ پولس حواری به قلسیان باب ۳ آیهٔ ۱۹ برمی آید و برطبق این آیات [سخن گفتن خدا با موسی] رؤیایی بود، هر چند رؤیایی روشن تر از رؤياهايي كه بر ديگر پيامبران ظاهر شد. گفتهٔ خداوند (در سفر تثنيه ۱۳:۱) با اين مطلب سازگار است، در آنجا که می گوید: اگر پیغمبری پابینندهٔ خوابها از میان شما برخیزد [...]؛ عنوان دوم [بینندهٔ خوابها] تفسیر عنوان اول [پیغمبر] است. و [در کتاب یونیل ۲:۲۸] نیز به همین سان می گوید: پسران و دختران شما نبوت خواهند کرد، کهن سالان شما خواب ها را خواهند دید و جوانان شما رؤیاها را رؤیت خواهند کرد. و به همین شیوه بود که خداوند با سلیمان سخن گفت و به او وعدهٔ حکمت، ثروت و عزّت داد؛ زیرا آیه می گوید [کتاب اول ملوک ۳:۱۵]: و سلیمان بیدار شد و اینک یافت که خواب است. پس کلاً پیامبران ویژه و خارقالعاده در عهد عتیق نیز تنها از طریق خوابها و رؤیاها کلام خداوند را درمی یافتند؛ یعنی از خیالات و تصوراتی که در خواب و یا در حالت خلسه داشتند، می گرفتند؛ و این خیالات و تصورات در مورد پیامبران راستین، مافوق طبیعی بودند؛ اما در مورد پیامبران دروغین، یا طبیعی و یا ساختگی بودند.

با این حال گفته می شود که همان پیامبران با الهام از روح سخن می گفتند. مثلاً [ در کتاب زکریاه ۲۰۱۲] گفته شده است: و دل خودشان را تبدیل به سنگ الماس نمودند تا آنکه شریعت و کلماتی که خداوند لشکرها به روح خود به واسطۀ پیغمبران پیشین ارسال داشت نشنوند. از این آیه آشکارا چنین برمی آید که سخن گفتن با الهام از روح یا الهام گرفتن، شیوۀ خاص سخن گفتن خداوند نبود که از خواب و رؤیا متفاوت باشد؛ و کسانی که گفته می شد که چون ملهم از روحاند، پس پیامبران مخصوص اند، برای دریافت هر پیام تازهای، مأموریت تازه ای [از جانب روح] پیدا می کردند که در واقع خواب یا رؤیای تازه ای بود (و هر دو یکی بودند).

از جمله پیامبرانی که در عهد عتیق به موجب بعثت دائمی پیامبر شدند، برخی برتر و برخی فروتر بودند. از پیامبران برتر یکی موسی و پس از او کاهن اعظم بود و نیز هر یک از کاهنان اعظم در عصر خویش مادام که روحانیت، ملوکانه بود، برتر بود؛ و پس از آنکه قوم یهود خداوند را رد کردند و گفتند که او دیگر نباید بر ایشان حکومت کند، ملوکی که خود را تسلیم حکومت خداوند کردند، نیز جزء انبیای عمدهٔ او بودند؛ و در آن زمان منصب کاهنان اعظم اداری و اجرایی شد.و وقتی که لازم بود با خداوند مشورت شود، کاهنان جامه های مقدس به بر می کردند و به حکم یادشاه، از خداوند پرسش می نمودند و وقتی هم یادشاه مقتضی میدانست از منصب خود محروم می شدند. زیرا ملک شائول [ در کتاب اول شمونیل ۱۳:۹] گفت که قربانی سوختنی را نزد من بیاورید و [در همان کتاب ١٤:١٨] به [احيّاء] كاهن گفت كه صندوق خدا را نزديك بياور؛ و نيز [در آية ١٩] گفت كه آن را بر جای بگذارد، زیراکه در آن قتال برتری خود بر دشمنان خویش را مشاهده می کرد. و در همان فصل شائول به مشاوره با خداوند می پردازد. به همین شیوه گفته می شود که داوود ملک پس از آنکه مسح شد ولی پیش از آنکه به سلطنت دست یابد، از خداوند پرسید [کتاب اول شمونیل ۲۳:۲] که آیا لازم است که این فلسطیان را در قعیلاه شکست دهم؛ و [ در آیهٔ ۱۰] داوود به [ ابیاثار ] کاهن گفت که ایفود را نزدیک بیاور تا بیرسم که آیا در قعیلاه بمانم یا نه. و سلیمان ملک [کتاب اول ملوک ۲:۲۷] ابیاثار را از کهانت خداوند اخراج نمود و آن را به صادوق كاهن داد [آيهٔ ۳۵]. بنابراين موسى و كاهنان اعظم و ملوک پرهیزگار، که در موارد خارقالعاده در باب امور از خداوند استفسار مینمودند که چه کار کنند و یا اینکه چه بر سرشان خواهد آمد، همگی انبیای صاحب حاکمیت بودند.

خدا با پیامبران برتر و دارای دعوت دائمی در عهد عتیق از جایگاه رحمت بهشیوهای که در کتاب مقدس نامعلوم است سخن گفت اما معلوم نیست که خداوند به چه شیوهای با ایشان سخن میگفت. اگر بگوییم که وقتی موسی برای تکلم با خدا به طور سینا رفت، [آنچه رخ داد] رؤیا و خواب بود، مانند خوابهایی که دیگر پیامبران داشتند، این گفته مغایر با تمایزی است که خداوند میان موسی و پیامبران دیگر در سفر ۱عداد ۸و۲و۶۶۲ قائل شده است.

اگر بگوییم که خداوند سخن گفت و یا چنانکه در ذات خویش است ظهور یافت، این گفته به معنی انکار نامتناهی بودن، نامرئی بودن و ادراکناپذیر بودن اوست. اگر بگوییم که خداوند از طریق الهام و یا القای روحالقدس [به موسی] سخن گفت، از آنجا که روحالقدس به معنی خداوند است، این گفته به آن معنی است که موسی همطراز مسیح است، درحالی که [چنانکه پولس رسول در نامه به قلسیان ۲:۹] می گوید: تنها در مسیح مسکن می نماید تمامی الوهیت به شیوهٔ جسمانی. و سرانجام اگر بگوییم که خداوند از طریق روحالقدس سخن گفت، اگر منظور از آن الطاف و عطایای روحالقدس باشد، در آن صورت هیچ چیز مافوق طبیعی به او نسبت ندادهایم. زیرا خداوند آدمیان را به تقوا، عدالت، ترحم، صداقت، ایمان و همهٔ فضایل چه اخلاقی و چه فکری متمایل می سازد و این کار را از طریقدادن تعلیم یا سرمشق و یا به واسطهٔ وقایع طبیعی و معمولی بسیاری انجام می دهد.

و چون نمی توان شقوق فوق را در مورد سخن گفتن خداوند با موسی در طور سینا منطبق شمرد؛ پس نمی توان به همان سان آنها را در مورد تکلم او با کاهنان اعظم از جایگاه رحمتش منطبق دانست. بنابراین نمی توان فهمید که خداوند به چه شیوهای با انبیای صاحب حاکمیت در عهد عتیق که مجبور بودند در باب امور از وی استفسار کنند، سخن می گفت. در عصر عهد جدید هیچ پیامبر صاحب حاکمیتی جز منجی خودمان وجود نداشت؛ و او هم خدایی بود که سخن می گفت و هم پیامبری بود که سخن خدا را می شنید.

در مورد پیامبران فروتری که دارای رسانت و بعثت دائمی بودند، هیچ آیهای نیافتهام که اثبات کند که خدا به شیوهای مافوق طبیعی با ایشان سخن گفته باشد؛ بلکه تنها به شیوهای که وی به نحو طبیعی آدمیان را به پرهیزگاری و ایمان و درستکاری و همهٔ فضایل دیگری فرامی خواند که مسیحیان به آن خوانده می شوند، [آن پیامبران را فرامی خواند]. و این شیوه گرچه مشتمل است بر راهنمایی، تعلیم، آموزش، و امکانات و دعوت هایی که آدمیان در مورد فضایل مسیحی دریافت می دارند، لیکن حقیقتاً منتسب به شیوه عمل روح خدا یا روح القدس است (که ما در زبان خود آن را شبح مقدس می نامیم). زیرا هیچ خواستهٔ نیکویی نیست که جزئی از عمل خداوند نباشد. اما این اعمال همواره مافوق طبیعی نیستند. بنابراین وقتی گفته می شود که پیامبری به واسطهٔ روح یا روح خدا سخن می گوید، منظور تنها این است که وی بر وفق ارادهٔ خداوند به نحوی

خدا با پیامبران فروتری که دارای رسالت دائمی بودند از طریق روح سخن میگفت که بهواسطهٔ پیامبر برتری اعلام شده است، سخن میگوید. زیرا رایجترین بـرداشت از کلمهٔ روح، همان نیت، ذهن و خواست آدمیان است.

در دوران موسی، جز خود او هفتاد تن بودند که در بین امت بنی اسرائیل نبوت می کردند. شیوهٔ سخن گفتن خداوند با ایشان در باب ۱۱ سفر اعداد آیهٔ ۲۵ اعلام شده است: و خداوند در ابر نازل شده با موسی تکلم نمود و از روحی که در او می بود گرفته به هفتاد نفر مشایخ نهاد و واقع شد به مجرد نزول روح بر ایشان که نبوت کردند و توقف ننمودند. از این آیه آشکار می شود که اولاً نبوت ایشان برای مردم، تابع و متفرّع از نبوت موسی بود، زیرا خداوند آن نبوت را از روح موسی گرفت و به ایشان داد؛ پس ایشان چینانکه موسی مي خواست نبوت مي كردند؛ وگرنه ايشان اصلاً حامل نبوت نبودند. زيرا [آية ٢٧] شكايتي از ایشان در نزد موسی شد و پوشع از موسی خواست تا ایشان را منع نماید؛ ولی موسی جنين نكرد بلكه به يوشع گفت: به ياس خاطر من حسد نورز [كاش همگي قوم خداوند یپغمبر باشند]. ثانیاً روح خدا در آن آیه معنای دیگری جز نظر و تمایل به فرمانبرداری و یاری موسی در امر ادارهٔ حکومت ندارد. زیرا اگر منظور آن بود که ایشان از روح ذاتی خداوند برخوردار بودند یعنی ذات الهی در ایشان دمیده شده بود، در آن صورت ایشان نیز بههمان شیوهٔ مسیح از آن روح برخوردار می شدند، درحالی که تنها در مسیح روح خدا به معنایی جسمانی مسکن گزید. بنابراین معنای روح در آن آیه، لطف و عطیهٔ خداوندی است که ایشان را رهنمون شد تا به موسی پاری کنند؛ و روح ایشان از روح موسی سرچشمه میگرفت. و [در آیهٔ ۱۶] چنین بهنظر می سد که ایشان همان کسانی بودند که موسی می بایست به عنوان مشایخ و کارگزاران امور قوم بگمارد. زیرا کلمات آیه از این قرارند: [یس خداوند به موسی فرمود] که هفتاد نفر از مشایخ که ایشان را می دانی که مشایخ قوم و ضابطان آنهایند نزد من جمع کن؛ در این آیه می دانی به همان معنای نصب می کنی و یا نصب کردهای است. زیرا پیش تر [در سفر خروج فصل ۱۸] گفته شده است که موسی در تبعیت از نصبحت پدر زن خود پثرو<sup>(</sup>، قضات و ضُبطی پر مردم بگمارد که خدا ترس بودند؛ و آن هفتاد تن نیز هم از ایشان بودند که خدا، وقتی از روح موسی گرفت و به آنها داد، ایشان را به یاری موسی در امر ادارهٔ حکومت راغب ساخت؛ و در این معنا [ در كتاب اول شمونيل ۱۴، ۱۴، ۱۶:۱۳] گفته مى شود كه روح خدا بلافاصله يس از آنك داوود مسح شد، بر وي مؤثر واقع گشت و شائول را ترک گفت؛ پس خدا با اعطاي الطاف خود به داوود او را از برای حکومت بر قوم خویش برگزید و آنانی را که وی نمیخواست از او دور کرد. پس منظور از روح در اینجا تمایل به درآمدن به خدمت خداوند است؛ نه وحی و الهام مافوق طبيعي.

Iethro .۱ کاهن مصری و پدر زن موسی: سغر خروج ۲:۱-م.

در باب دولت مسیحی ۲۷۱

خداوند همچنین در موارد بسیاری از طریق قرعه سخن میگفت و این قرعهها کاه خدا از طریق قرعه سخن به وسیلهٔ کسانی انجام می شد که خداوند ایشان را حاکم بر قوم ساخته بود. پس می بینیم گفت که خداوند از طریق قرعه ای که شائول کشید، [کتاب اول شموئیل ۱۴:۴۳] تقصیر یونا ثان را آشکار ساخت، زیرا یونا ثان برخلاف سوگندی که در نزد مردم یاد کرده بود، اندکی عسل چشیده بود. و نیز [ در کتاب یوشع ۱۸:۱۰] خداوند براساس قرعه ای که یوشع در حضور خداوند در شیلوه انداخت، سرزمین کنعان را بین بنی اسرائیل تقسیم کرد. به نظر می رسد که به همین شیوه بود که خداوند [کتاب یوشع؛ ۲۰:۱۶ و غیره] جرم عاکان را کشف کرد. و این طرقی هستند که خداوند به واسطهٔ آنها ارادهٔ خویش را در عهد عتیق آشکار ساخت.

و تمامی این طرق را نیز در عهد جدید به کار برد. بر مریم عذرا از طریق رؤیای فرشته؛ بر یوسف، از طریق خواب؛ نیز بر پولس درحالی که در راه دمشق بود از طریق مشاهدهٔ رؤیای منجی ما؛ و بر پطرس از طریق رؤیای کیسهای که از آسمان افتاده بود و در آن انواع گوشت های جانوران پاک و ناپاک وجود داشت؛ و در زندان از طریق رؤیای فرشته؛ و با همهٔ حواریون و کاتبان عهد جدید، از طریق اظهار الطاف روح خود؛ و نیز با حواریون (به هنگام انتخاب متی به جای یهودای اسخر یوطی) از طریق قرعه [سخن گفت].

یس چون نبوت کلاً یا متضمن رؤیا یا خواب است (و این دو وقتی طبیعی باشند، یکی هستند)، و یا متضمن لطف خاص خداست که بهندرت نصیب بشر میگردد و وقتی نصيب گردد بايد از آن تمجيد کرد؛ و چون چنين الطافي مانند رؤياها و خوابهاي خارق العاده، ممكن است نه تنها به واسطة عمل مافوق طبيعي و بلاواسطة خدا بلكه بهواسطهٔ علل ثانویه نیز از وی سرچشمه بگیرند؛ پس برای تشخیص میان الطاف طبیعی و مافوق طبيعي و نيز ميان رؤياها و خوابهاي طبيعي و مافوق طبيعي نياز به تعقل و داوري است. و در نتیجه آدمیان باید در فرمانبرداری از ندای کسی که خود را پیامبر وانمود می کند و از ما می خواهد تا به شیوه ای که وی به نام خداوند شیوهٔ کسب سعادت می خواند، از خدا تبعیت کنیم، بسیار محتاط و مراقب باشند. زیرا کسی که مدعی نشان دادن راهی به سوی جنان سعادت عظمایی است، می خواهد که بر آدمیان حکومت کند یعنی بر ایشان فرمانروایی و سلطنت نماید؛ و این چیزی است که همهٔ آدمیان طبعاً طلب میکنند و بنابراین شایسته است که در آن ادعا احتمال جاهطلبی و کذب را در نظر بگیریم؛ و در نتيجه، اين ادعا بايد بهوسيلة هر كس، پيش از آنكه سر به اطاعت بنهند، وارسى و آزموده شود؛ مگر آنکه ایشان پیشاپیش به اطاعت از نهاد دولت سر نهاده باشند؛ همچون هنگامی که پیامبر، حاکم مدنی باشد و یا از جانب حاکم مدنی جواز داشته باشد. و اگر وارسی و آزمایش پیامبران و ارواح بدین شیوه برای هر یک از افراد قوم مجاز نمی بود، دليلي نمي داشت كه ملاكها و نشانه هايي معين گردد تا هر كس به واسطهٔ آنها بتواند ميان آنان كه لازم الاتباعاند و آنان كه نيستند، تميز دهد. يس چون چنين ملاكها و

هر کسی باید احتمال کذب ادعای پیامبران را در نظر بگیرد

نشانه هایی برای باز شناختن پیامبران [سفر تثنیه؛ ۱۳:۱ و غیره] و برای تشخیص ارواح [نامه اول يوحنا، ٤:١ وغيره] معين شده است؛ و چون اين همه نبوت و انبيا، در عهد عتيق هست؛ و نیز این همه وعظ و نصیحت در عهد جدید بر علیه پیامبران وجود دارد؛ و چون معمولاً شمار پیامبران کذّاب بیشتر از انبیای صادق است؛ پس همگان باید در اطاعت از رهنمودهای ایشان محتاط و مراقب باشند تا به مخاطره نیفتند. و اینکه شمار پیامبران كذَّاب بيش از پيامبران صادق بود، اولاً از آنجا برمي آيد كه وقتى آهاب [كتاب اول شمونيل فصل ۱۲] با چهارصد ییامبر مشورت کرد، همگی مدعیان دروغینی بودند جز یکی که میشیاه بود. و اندکی پیش از دوران اسارت، پیامبران عموماً دروغگو بودند. (خداوند در يرمياه فصل ١۴ آية ١۴ مي گويد) پيغمبران به اسم من به درمغ نبوت مي كنند. ايشان را من نفرستادم و مأمور نداشتم و به ایشان نگفتم به رؤیای دروغ و به تفال باطل و به مکر دل خودشان به شما انباء کنند. تا حدی که خداوند از دهان پرمیاه نبی به مردم حکم کرد که از أنها يبروى نكنند [فصل ٢٣ آية ١٤]: خداوند لشكرها چنين مي فرمايد به كلام إين ییغمبرانی که به شما نبوت مینمایند گوش ندهید شما را به بطالت می اندازند، رؤیای دل خودشان رابیان میکنند و نه از دهان خداوند.

یس چون در دوران عهد عتیق در میان پیامبران رؤیابین نزاع و اختلاف بود و یکی با حاکم باید به وسیلهٔ هر یک از دیگری مجادله می کرد و می پرسید که چه زمان روح، مرا ترک گفته و به سراغ تو آمده است؟ چنانکه میان میشیاه و بقیهٔ چهارصد نفر [پیامیر] پیش آمد؛ و بدینسان به یکدیگر دروغ می گفتند [مثلاً در پرمیاه ۱۴:۱۴] و نیز چنین مشاجراتی در عهد جدید تا به امروز در میان پیامبران روحبین ادامه یافته است؛ پس هر کس می بایست در آن زمان و امروزه عقل طبيعي خود را به كار ببرد و همهٔ قواعدي را كه خداوند به ما عطا كرده تيا راست را از دروغ تمیز دهیم، در مورد کل نبوت اعمال کند. از جملهٔ این قواعد در عهد عتيق يكي ناهماهنگي آيينها با آييني بود كه موسى پيامبر حاكم به ايشان تعليم داده بود؛ و دیگری قدرت معجزآسای پیشگویی آنچه خداوند در آینده بهوقوع خواهد رساند، چنانکه پیش تر براساس سفر تثنیه، ۱۳:۱ و غیره، نشان داده ایم. و در عهد جدید تنها یک نشانه [برای تمیز راست از دروغ] وجود داشت و آن [هماهنگی با] تعلیم این عقیده بود که عیسی، مسیح است، یعنی یادشاه یهودیانی است که در عهد عتیق وعده داده شده بود. هر کسی که این اصل را انکار میکرد، پیامبر کذاب بود، قطع نظر از اینکه چه معجزاتی انجام میداد؛ و هرکس که آن اصل را تعلیم میداد، پیامبر صادق بود. زیرا یو حنای رسول [ در نامهٔ اول، ۴:۲ الخ ] که به صراحت از وسایل لازم برای وارسی و آزمایش ارواح، چه به خداوند مربوط باشند و چه نباشند، سخن میگوید، پس از آنکه به ایشان گفته بود که ممکن است پیامبران دروغینی پیدا شوند، چنین می گوید: و از اینجامی شناسیم روح خدا راکه هر روحی که اقرار می نماید که عیسی، مسیح مجسّم شده است، از خداست؛ یعنی اینکه

کل نبوتها مگر نبوت پیامبر اتباع وارسى شود

بهعنوان پیامبر خداوند مورد تأیید و صاحب جواز است؛ منظور این نیست که وی چون اقرار و اعتراف میکند و آموزش میدهد که عیسی، همان مسیح است صرفاً انسانی مقدس و یا از جمله برگزیدگان خداست؛ بلکه منظور این است که وی پیامبری صاحب عزم و عهد است. زیرا خداوندگاه بهواسطهٔ پیامبرانی سخن میگوید که خود اشخاص ایشان را قبول نکرده است: چنانکه از طریق بعلم سخن گفت؛ و نیز چنانکه ساحرهٔ عین دور مرگ شائول را پیشبینی کرد. همچنین در آیهٔ بعدی میگوید: و هر رومی که اعتراف ننماید که عیسی، مسیح تجسیم یافته است، از خدا نیست و همین است آن روح مخالف مسیح که شنیده اید. پس از هر دو سو قاعده کامل است: یعنی کسی پیامبر راستین است که تعلیم میدهد که مسیح در جسم شخص عیسی ظهور کرده است؛ و کسبی پیامبر دروغین است که ظهور مسیح را انکار میکند و مدعی دروغین آیندهای را بهجای وی می جوید؛ کسی که به دروغ آن شأن و عزت را به خود منتسب می دارد؛ و [یو حنای] حواری وی را بهدرستی ضد مسیح [دجّال] مینامد. پس هر کس باید ببیند که پیامبر حاکم کیست یعنی چه کسی نایب و نمایندهٔ خدا بر روی زمین است و پس از خداوند قدرت اعمال حکومت بر مسیحیان را داراست؛ و هر کس باید بهعنوان قاعده، عقیدهٔ [مسیحیت عیسی] را بیذیرد که باید به حکم حاکم بهنام خداوند تعلیم داده شود؛ و براساس آن قاعده، صدق آیینهایی را که مدعیان نبوت هر زمان با انجام معجزه و یا بدون معجزه پیش می آورند، وارسی و آزمایش کند؛ و اگر آن آیین ها را مغایر با آن قاعده بیابد، همان کند که کسانی کردند که نزد موسی رفتند و شکایت بردند که برخی در بین امت نبوت میکنند درحالیکه صلاحیتشان مورد تردید است؛ و همچنانکه ایشان امر را به موسى واگذار كردند تا آن پيامبران را ابقا يا منع نمايد، وى نيز بايد امر را به شخص حاكم واگذارد تا چنانكه مقتضى ببيند عمل كند؛ و اگر حاكم آن پيامبران را ردكند پس ديگر کسي نمي بايد از دعوت آنها تبعيت نمايد؛ و يا اگر آنها را قبول مي کند پس، هر کس باید از ایشان همچون کسانی اطاعت کند که خداوند جزئی از روح حاکمیت را به آنها عطا کرده است. زیرا وقتی مسیحیان، حکّام مسیحی خود را بهعنوان پیامبران خدا نیذیرند، در آن صورت یا می باید احلام و رؤیاهای خودشان را به عنوان انبیایی که بر ایشان حکومت خواهند کرد بیذیرند و عقده های قلوب را به عنوان روح خدا قبول کنند؛ یا اینکه می باید خود را بهرهبری شهریار بیگانهای بسپارند و حکومت او را تحمل کنند؛ و یا اینکه تحت حکومت برخی از هموطنان خود درآیند که احتمالاً بهواسطهٔ سوءاستفاده از حکومت، ایشان را مسحور ميكنند و به طغيان وامي دارند بدون آنكه معجزهاي براي تأييد رسالت خود عرضه دارند، جز اینکه گاه توفیقی خارق العاده در گریز از مجازات را [به رخ آنان می کشند]؛ و بدین وسيله همه قوانين الهي و انساني را نابود ميكنند و نظم و حكومت و جامعه را از ميان برمی دارند و اوضاع را به هرجومرج خشونت بار و جنگ داخلی اولیه تقلیل می دهند.

معجزه عملی ستایش انگیز مراد از معجزات، اعمال ستایش برانگیز خداوند است، که بنابراین اعمال حیرت انگیز نیز است خوانده می شوند. و چون اغلب آنها برای افاده و ابلاغ اوامر خداوند در مواقعی صورت می گیرند که بدون آنها آدمیان در این باره گرفتار شک و تردید می گردند که خداوند به چه چیزهایی حکم کرده و یا نکرده است (و این شک و تردید نتیجهٔ استدلال و تعقل طبیعی و خصوصی آدمیان است)؛ بنابراین معجزات، عموماً در کتاب مقدس علائم و امارات خوانده می شوند به همان معنایی که مردم لاتین زبان آنها را Sostenta و می خوانند که به ترتیب از کلمهٔ نشان دادن و پیشگویی کردن اموری گرفته شده اند که خداوند متعال در شرف متحقق ساختن آنها باشد.

و بنابراین باید نادر و غریب پس برای فهم اینکه معجزه چیست، نخست باید ببینیم که چه اعمالی است که باشد و علت طبیعی آن هم آدمیان را به تحیّر میاندازد و اعمال ستایش انگیز خوانده می شود. و تنها دو چیز است که نامعلوم باشد شبیه آن هرگز انجام نشده و یا بهندرت می اندازد: یکی وقتی که عملی غریب باشد یعنی شبیه آن هرگز انجام نشده و یا بهندرت مشاهده شده باشد؛ دیگر اینکه وقتی آن عمل انجام گیرد، تحقق آن را به واسایل طبیعی قابل تصور ندانیم بلکه دست خداوند را بلاواسطه در آن دخیل بشماریم. اما وقتی علت طبیعی ممکنه ای قابل تصور باشد، هر چند هم شبیه آن عمل بهندرت رخ داده باشد؛ و یا اینکه اگر شبیه آن عمل اغلب صورت گرفته باشد، هر چند نتوان علتی طبیعی برای آن تصور کرد: در هر دو صورت دیگر دچار

بنابراین اگر اسب یاگاوی سخن بگوید، این کار معجزه است؛ زیرا هم عملی غریب است و هم تصور علت طبیعی آن دشوار است؛ همچنین مشاهدهٔ انحرافی غریب از وضع طبیعی و تولّد شکل تازهای از موجود زنده به تبع آن، معجزه است. اما وقتی آدمی یا جاندار دیگری مثل خود را تولید میکند، گرچه به همان اندازه که از چگونگی تولید موجود عجیب الخلقه بی اطلاعیم، از چگونگی تولیدمثل طبیعی هم ناآگاهیم، لیکن چون [تولیدمثل طبیعی] معمولی است، معجزه به شمار نمی رود. به همین شیوه اگر کسی به سنگ تبدیل شود و یا به صورت ستونی درآید، این کار معجزه است؛ زیرا غریب است؛ اما اگر پارهای از چوب [به ستون تبدیل شود] چون ما اغلب این تبدیل را مشاهده میکنیم، معجزه نیست؛ هر چند باز هم ندانیم که به موجب چه عملی از جانب خداوند یکی از این دو کار صورت گرفته است.

اولین رنگین کمانی که در جهان دیده شد، معجزه بود، زیرا اولیـن مـورد بـود و در نتیجه عجیب و غریب، و علامتی از جانب خداوند بهشمار می رفت حاکی از اینکه او که در

آسمانها جای دارد بدان وسیله به قوم خود اطمینان می بخشد که دیگر جهان به واسطهٔ طوفان دچار نابودی کلی نخواهد شد. اما قوس قزح چون امروزه بسیار رخ می دهد، معجزه نیست، خواه برای کسانی که علل طبیعی آن را بدانند و خواه برای آنان که این علل را نشناسند. همچنین بسیاری آثار نادر و غریب هست که محصول هنرمندی و مهارت آدمیان است، اما آنها را معجزه به شمار نمی آوریم زیرا می دانیم که در چه زمانی ساخته شده اند و در نتیجه می دانیم که به چه وسیله ای صورت یافته اند؛ چون که محصول صنع بلاواسطهٔ خداوند نیستند، بلکه به واسطهٔ کوشش و صناعت آدمی ساخته شده اند.

آنچه برای یک نفر معجزه است ممکن است برای دیگری نباشد بهعلاوه چون ستایش و حیرت پیامد معرفت و تجربهای است که آدمیان، برخی بیشتر و برخی کمتر، بهدست می آورند؛ پس چنین برمی آید که امر واحدی ممکن است برای یکی معجزه باشد و برای دیگری نباشد. و از این روست که آدمیان نادان و خرافی امور و اعمالی راکه دیگران ناشی از طبیعت می دانند و اصلاً تمجید نمی کنند (و طبیعت نتیجهٔ عمل معمولی خداوند است نه عمل بلاواسطهٔ او) بسیار حیرت آور می یابند؛ مثل وقتی که خسوف و کسوف خورشید و ماه به نظر آدمیان معمولی اموری مافوق طبیعی می نمایند؛ در حالی که آدمیان دیگری هستند که می توانند براساس علل طبیعی، حتی ساعت وقوع آنها را نیز پیش بینی کنند؛ و یا مثل وقتی که کسی با همکاری دیگران و یا کسب اطلاعات مخفیانه، دربارهٔ اعمال خصوصی آدم نادان و بی احتیاطی، آگاهی هایی بهدست آورد و بر آن اساس به وی بگوید که در گذشته چه کارهایی انجام داده است، این گفته به نظر آن شخص معجزه می نماید؛ اما چنین معجزاتی را نمی توان به چنین سهولتی در نزد مردم دانا و محتاط به عمل آورد.

همچنین معجزه به حکم طبیعت خود میباید برای تأمین اعتبار برای پیامبران، غایت معجزات کارگزاران و انبیای خداوند به عمل آید تا به واسطهٔ آن آدمیان دریابند که ایشان به وسیلهٔ خداوند استخدام و اعزام شده اند، و در نتیجه تمایل بیشتری به فرمانبرداری از ایشان پیداکنند. و بنابراین گرچه خلقت جهان و پس از آن نابودی کل موجودات زنده در طوفان عالمگیر، کارهای عظیم و ستایش انگیزی بودند، لیکن چون به منظور تأمین اعتبار برای هیچیک از پیامبران و کارگزاران خداوند انجام نشدند، نباید آنها را معجزه خواند. زیرا هر قدر هم کاری بسیار ستایش انگیز باشد، ستایش از آن به این خاطر نیست که انجام شده نحاطر است که خداوند آن کار را بر اثر نیایش از آن به این خاطر نیست که انجام شده خداوند در مصر که به دست موسی انجام شد، واقعاً معجزه بودند؛ زیرا با این نیت انجام شدند تا قوم بنی اسرائیل را متقاعد سازند که موسی نه به موجب طرح و نقشهٔ شخصی به دودش بلکه به عنوان فرستادهٔ خداوند نزد ایشان آمده است. بنابراین پس از آنکه خداوند به وی فرمان داد تا بنی اسرائیل را از اسارت در مصر رهایی بخشد، وقتی موسی به خدا به دو فرمان داد تا بنی اسرائیل را از اسارت در مصر رهایی بن براین پس از آنکه خداوند

۳۷۶ لویاتان

گفت: آنها حرف مراباور نخواهند کرد و خواهند گفت که خداوند بر من ظاهر نشده است، پس خداوند به او قدرت داد تا عصابی را که در دست داشت به مار تبدیل کند و سیس دوباره آن را به صورت عصا درآورد؛ و با قراردادن دست خویش در بغل خود، آن را به جذام مبتلا سازد و سیس با بیرون آوردنش آن را سلامت بخشد؛ تا آنکه بنی اسرائیل را متقاعد سازد که (بر طبق آیهٔ ۵) خداوند نیا کان ایشان بر وی ظاهر شده است؛ و اگر این کار کافی نبود، قدرت آن داشته باشد تا آب رودخانهها را بهخون تبدیل کند. و وقتی موسی این معجزات سفر خروج ۴:۱ و غیره را در نزد قوم خود انجام داد (در آیهٔ ۴۱) گفته می شود که ایشان بهوی ایمان آوردند. با این حال آنها از ترس فرعون هنوز جرأت نمی کردند که از وی فرمانبرداری کنند. بنابراین اعمال دیگری که انجام شد تا فرعون و مصریان مبتلا به مرض گردند، همگی بنی اسرائیل را متمايل ساختند تا به موسى ايمان أورند؛ و أن اعمال واقعاً معجزه بودند. بههمين شيوه اگر كل معجزاتي را كه بهدست موسى و بقيهٔ انبيا تا زمان اسارت انجام شد، و نيز معجزات منجی خودمان و حواریون او پس از وی را در نظر بگیریم، درمی پابیم که غایت آنها همواره ایجاد با تأیید این عقیده بوده که آنها بنا به انگیزهٔ خودشان نیامدهاند بلکه فرستادهٔ خداوند بودهاند. به علاوه می توان در کتاب مقدس مشاهده کرد که غایت معجزات ایجاد ایمان و اعتقاد بود اما نه عموماً در همهٔ آدمیان خواه برگزیده و یا تبهکار؛ بلکه در برگزیدگان؛ یعنی در کسانی که بنابه تقدیر خداوند می بایست اتباع او بشوند. زیرا غایت طاعون معجزه آسای مصر، تغییر عقیدهٔ فرعون نبود؛ چون که خداوند پیش تر به موسى گفته بود که وي قلب فرعون را چنان سخت و سنگين خواهد کرد که همچنان قوم وی را در بند نگه دارد؛ و وقتی سرانجام فرعون اجازهٔ خروج به آنها داد، معجزات او را به این کار ترغیب نکرده بود بلکه طاعون فراگیر او را بدان عمل واداشته بود. به همین سان در مورد منجی ماگفته شده است که (انجیل متی ۱۳:۵۸) وی معجزات چندانی در سرزمین خود به عمل نیاورد، زیرا مردم آنجا ایمان نداشتند؛ و (در انجیل مرقس ۶:۵) به جای عبارت معجزات جندانی انجام نداد، آمده است: هیچ معجزهای نتوانست انجام دهد. دلیلش این نبود که وی فاقد قدرت لازم بود؛ این گفته نسبت به خداوند کفر محسوب می شد؛ و یا به این دلیل نبود که غایت معجزات نباید گرواندن ناباوران به مسیح باشد، زیرا غایت همهٔ معجزات موسى، انبيا، منجى ما و حواريونش افزايش پيروان كليسا بود؛ بلكه دليل [عدم انجام معجزه از جانب مسيح] آن بود که غايت معجزات همهٔ ايشان گرواندن (نه همهٔ آدمیان) بلکه تنها کسانی بود که میبایست رستگار شوند؛ یعنی کسانی که خداوند برگزیده بود. پس چون منجی ما از جانب پدر خویش فرستاده شده بود، نمی توانست قدرت خود را در گرواندن کسانی به کار برد که پدرش آنها را پیشا پیش طرد کرده بود. آنان که این آیهٔ مرقس رسول را تفسیر میکنند و میگویند که عبارت نمی توانست به معنی نمی خواست است؛ بدون توجه به زبان یونانی چنین تفسیری میکنند، (زیرا در زبان

یونانی نمی خواستگاه در مورد اشیای بی جانی که اراده ندارند به معنی نمی توانست به کار می رود، اما نمی توانست هیچگاه به معنی نمی خواست به کار نمی رود) و به واسطهٔ آن تردیدی در دل مسیحیان سست ایمان می اندازند؛ چنانکه گویی مسیح نمی توانست جز در میان خوش باوران معجزه کند.

براساس آنچه در اینجا دربارهٔ ماهیت و فایدهٔ معجزه گفتهایم، می توان آن را چنین تعریف معجزه تعریف کرد: معجزه کار خداوند است (که جدای از عمل خداوند بهواسطهٔ طبیعت است که در خلقت مقدر گشته است) و به این منظور انجام می شود تا رسالت پیام آوری خارق العاده را بر قوم برگزیدهٔ خود برای تأمین رستگاری ایشان آشکار سازد.

> و از این تعریف می توان استنباط کرد که اولاً در همهٔ معجزات، عملی که صورت می گیرد، نتیجهٔ تأثیر فضایل شخصی پیامبران نیست؛ زیرا معجزه نتیجهٔ دخالت بلاواسطهٔ خداوند است؛ یعنی خدا آن عمل را بدون آنکه آن پیامبر را بهعنوان علت ثانویهای در آن به کار ببرد، انجام می دهد.

> ثانیاً هیچ شیطان، فرشته و یا روح مخلوق دیگری نمی تواند معجزه کند. زیرا چنین عملی یا باید به یاری نوعی علم طبیعی صورت گیرد و یا به واسطهٔ سحر و اوراد یعنی به یاری کلمات. چون اگر ساحران چنان عملی را به واسطهٔ قدرت مستقل خود انجام دهند، در آن صورت قدرتی موجود است که از خداوند ناشی نمی شود؛ و وجود چنین قدرتی را همگان انکار می کنند؛ و اگر ایشان آن عمل را به واسطهٔ قدرتی که به آنها اعطا شده باشد انجام دهند، در آن صورت آن عمل دیگر ناشی از مداخلهٔ مستقیم خداوند نیست بلکه عملی طبیعی است و در نتیجه معجزه به شمار نمی رود.

برخی از نصوص کتاب مقدس ظاهراً قدرت انجام اعمال حیرت آور را (که همپایهٔ برخی از همان معجزات بلاواسطه ی هستند که خود خداوند انجام می دهد) بهبرخی از فنون سحر و جادو نسبت می دهند. مثلاً می خوانیم که پس از آنکه عصای موسی چون بر روی زمین انداخته شد، به مار بدل گشت، جادوگران مصر با خواندن اورادی همان کار سفر خروج ۲:۱۷ را انجام دادند؛ و نیز پس از آنکه موسی آبهای نهرها، رودخانهها، برکهها و استخرهای سفر خروج ۲:۱۷ مصر را به خون تبدیل کرد؛ ساحران مصر نیز با سحر و جادوی خود همان کار را کردنده و نیز پس از آنکه موسی به قوهٔ الهی غوکها را بر روی زمین پدید آورد؛ ساحران نیز به سفر خروج ۷: ۸ محر خود چنین کردند و غوکها را به زمین مصر بیرون آوردند؛ پس آیا آدمی اغوا نمی شود سفر خروج ۷: ۸ که سحر و جادو را قادر به انجام معجزه بداند یعنی برای اثر بخشی اوراد چنان قدر تی قائل شود و گمان برد که این معنا به خوبی از این آیه و آیات دیگر برمی آید؟ و با این حال هیچ آیهای در کتاب مقدس نیست که از ماهیت سحر و جادو برای ما سخن بگوید. پس اگر آیهای در کتاب مقدس نیست که از ماهیت سحر و جادو برای ما سخن بگوید. پس اگر و مواد ما نور به انجام معجزه بداند یعنی برای اثر بخشی اوراد چنان قدر تی قائل شود و گمان برد که این معنا به خوبی از این آید و آیات دیگر برمی آید؟ و با این حال هیچ و رودها و جادو، برخلاف تصور بسیاری از کسان به معنی ایجاد تأثیرات غریب به واسطهٔ وردها و ذکرها نباشد بلکه فریب و توهمی باشد که به واسطهٔ وسایل معمولی ایجاد شده باشد؛ و آنقدر از حوزهٔ امور ماوراء طبیعی بهدور باشد که مدعیان کاذب برای ایجاد آن نیازی به مطالعهٔ عامل طبیعی نداشته بلکه جهل و حماقت و خرافه پرستی معمولی آدمیان برای توفیق عمل ایشان کافی باشد؛ در آن صورت نصوص و آیاتی که از قدرت جادو و سحر و ورد حمایت میکنند، می بایست معنای دیگری جز آنچه در بادی امر بهنظر می رسد، داشته باشند.

> آدمیان ممکن است بهواسطهٔ معجزات کاذب فریفته شوند

زیرا به اندازهٔ کافی روشن است که کلمات هیچ تأثیری ندارند مگر بر روی کسانی که آنها را بفهمند؛ و در آن صورت نیز هیچ تأثیر دیگری ندارند جز آنچه نیات یا حالات نفسانی گویندگان افاده کنند؛ و بدان وسیله امید یا بیم و یا حالات نفسانی یا تصورات دیگری در شنونده به وجود آورند. بنابراین وقتی عصایی به نظر مار می رسد و یا آبها خون می نمایند و یا به نظر می رسد که معجزات دیگری به واسطهٔ سحر و جادو انجام شده باشد، اگر هدف تمجید و اعتلای قوم برگزیدهٔ خدا نباشد، در آن صورت نه عصا، نه آب و نه هیچ چیزی دیگری سحر نشده است یعنی متأثر از اوراد نگشته است، جز خود بیننده. در آن صورت چنین معجزهای کلاً به این معنی است که ساحری کسی را فریفته باشد؛ و این معجزه نیست بلکه عملی بسیار آسان است.

زیرا جهل و نادانی و خطایذیری عموم آدمیان و به ویژه آنان که چندان دانشی در باب علل طبيعي، و طبايع و علايق آدمي ندارند، تا بدان پايه است كه ايشان بهواسطة نیرنگهای بی شمار و سهل و ساده فریفته می شوند. اگر کسی پیش از آنکه معلوم شود که علم نسبت به مسیر گردش ستارگان ممکن است، به مردم می گفت که در این ساعت یا روز خاص خورشید کسوف خواهد کرد، چه تصوری از قدرت معجزآسای خود در بین آدمیان ایجاد می کرد!؟ اگر شعبده بازی امروزه تا به این حد معمول و رایج نمی بود، در آن صورت شعبدهبازان وقتی با مهرهها و فنجانها بازی میکردند، حتماً تصور می شد که در انجام اعمال خود دستکم از یاری شیطان بهرهمند بوده باشند. کسی که به ممارست بتواند با فروبردن نفس خود سخن بگوید (و این نوع آدمیان را در دوران باستان Ventriloqui [تکلم از ته گلو] می خواندند) و چنان بنمایاند که ضعف صدای او ناشی از حركت ضعيف اندامهاي كلامي نيست بلكه بهواسطة بعد مسافت است، مي تواند بسياري از آدمیان را متقاعد سازد که صدایش از آسمان یا هر جایی که خودش بگوید، درمی آید. و اگر آدم نیرنگ بازی که به رموز [زندگی] و اعترافاتی که افراد معمولاً به صورتی دوستانه در مورد اعمال و ماجراهای گذشته زندگی خود ابراز میدارند پی برده باشد و سپس آنها را دوباره به آنها باز گوید، کار سختی انجام نداده است؛ و با این حال بسیارند کسانی که به چنین وسایلی به عنوان ساحر و جادوگر شهرت می یابند. اما شرح کامل انواع آدمیانی که يونانيان Thaumaturgi ميخوانند كه بهمعنى كساني است كه اعمال حيرت أور انجام مىدهند، طولانى خواهد بود؛ ولى همه آنها هر آنچه انجام دهند حاصل تردستي ايشان است. اما اگر به نیرنگهایی که بهواسطهٔ همکاری تعدادی از افراد انجام می شود بنگریم، می بینیم که در این گونه موارد هر کاری هر قدر هم که انجامش ناممکن باشد، باز هم مورد قبول قرار می گیرد. مثلاً وقتی دو نفر تبانی کنند که یکی چلاق باشد و دیگری او را با سحر و ورد شفا بخشد، بسیاری را خواهند فریفت؛ اما وقتی چندین نفر تبانی کنند که یکی چلاق باشد و دیگری او را به همان شیوه شفا دهد و بقیه هم شاهد و گواه قضیه باشند، شمار بسیار بیشتری را خواهند فریفت.

احتیاطاتی در مقابل معجزات کاذب در خصوص آمادگی آدمیان برای پذیرش شتابزدهٔ معجزات کاذب هیچ اخطار و انذار بهتری و یا بهنظر من دیگری، جز آنچه خداوند از زبان موسی در آغاز فصول ۱۳ و ۱۸ سفر تثنیه (چنانکه در فصل پیشین دیدیم) تجویز کرده است، وجود ندارد: و آن اینکه ما هیچکس راکه مذهب دیگری جز آنچه جانشین و نمایندهٔ خداوند (که در آن زمان موسی بود) برقرار ساخته باشد، بهعنوان پیامبر نپذیریم؛ و نیز هیچکس را که پیشگوییهایش تحقق نیافته باشد (هر چند همان مذهب را تعلیم دهد) بدان عنوان قبول نکنیم. بنابراین موسی در زمان خود، هارون و جانشینانش در زمان خودشان، و حاکم قوم برگزیدهٔ خداوند که پس از خود خداوند قرار دارد یعنی ریاست کلیسا در همهٔ زمانها، باید با ما سخن بگویند و معلوم کنند که چه آیینی را بهعنوان آیین معتبر مستقر ساختهاند، تا آنکه ما بتوانیم بر آن اساس، دعاوی اعجاز و نبوت را ارزیابی کنیم. و پس از انجام این کار باید آنچه را که بهعنوان معجزه از جانب ایشان مطرح می شود، بهعینه مشاهده نماییم و همهٔ وسایل ممکن را برای کسب یقین در خصوص وقوع آن به کار ببریم وگذشته از این، به علاوه ببینیم که آیا آن کار را هیچکس دیگری نمی تواند با کاربرد قدرت طبيعي خودش انجام دهد و در واقع انجام آن نيازمند دخالت بلاواسطهٔ خداوند است يا نه. و در این خصوص همچنین باید به جانشین و نمایندهٔ خداوند رجوع کنیم؛ زیرا ما در همهٔ موارد قابل شک و تردید از داوریهای خصوصی صرفنظر کرده و داوری را بیهوی وانهادهایم. مثلاً اگر کسی ادعا کند که پس از ادای کلمات خاصی با اشاره به تکه نانی، خداوند في الفور آن تكه نان را به الهه يا انساني و يا هر دو تبديل كرده است، درحالي كه آن تکه نان همچنان به همان صورت سابقش باقی باشد؛ در آن صورت دلیلی وجود ندارد که کسی گمان کند که معجزهای رخ داده است و یا بهواسطهٔ آن از شخص مدعی بترسد؛ جز اینکه باید در خصوص وقوع یا عدم وقوع معجزه از طریق جانشین یا نمایندهٔ خداوند، از خود خداوند استفسار کند. اگر جانشین و نمایندهٔ خدا بگوید که معجزهای رخ نداده است در آن صورت آنچه موسی (در سفر تثنیه ۱۸:۲۲) گفت، درست در می آید، و آن اینکه: [اگریپغمبری چیزی بهنام خداوند بگوید و آن چیز واقع نشود] آن پیغمبر آن را از روی غرور گفته است از او مترس. و اگر او بگوید که معجزه رخ داده است در آن صورت نباید با آن معارضه کنیم. همچنین اگر خبر وقوع معجزهای را بشنویم ولی آن را نبینیم، در آن صورت بابد از کلیسای قانونی یعنی ریاست قانونی آن استفسار کنیم که تا چه اندازه باید گفتهٔ راویان را معتبر شماریم. و تکلیف کسانی که امروزه تحت حکومت حکام مسیحی بهسر می برند، اساساً همین است. زیرا امروزه حتی یک تن را هم نمی شناسم که انجام چنین اعمال حیرت آوری را به واسطهٔ سحر و ورد و دعای کسی مشاهده کند و در صورتی که از حداقلی از عقل و خرد برخوردار باشد، آنها را مافوق طبیعی، بینگارد؛ و مسئله دیگر این نیست که آیا واقعهای که به عینه مشاهده میکنیم، معجزه است یا نه؛ و یا اینکه آیا معجزهای که خبرش به گوش ما می رسد یا آن را در کتابها می خوانیم، عملی واقعی بوده است و نه صرف حرف و نوشته؛ بلکه به زبان ساده مسئله این است که آیا گزارش معجزه راست بوده است یا دروغ. و در خصوص این مسئله ما نباید عقل یا وجدان خصوصی خودمان را قاضی قرار دهیم بلکه باید عقل عمومی یعنی عقل جانشین عالی خداوند را داور سازیم؛ و در حقیقت ما پیشاپیش وقتی قدرت حاکمه را به وی واگذاشتهایم تا آنچه راکه لازمهٔ صلح و حراست از ماست انجام دهد، او را قاضی و داور نیز قرار دادهایم. هـر انسان خصوصی همواره آزاد است که در دل خود اعمالی را که بهعنوان معجزه اعلام شدهاند باور کند و یا باور نکند (زیرا فکر و اندیشه آزاد است) و پیش خود حساب کند که بهواسطهٔ ایمان و باور آدمیان، چه منافعی نصیب کسانی می شود که مدعی یا حامی آن معجزاتاند؛ و بر آن اساس بسنجد که آیا آنها معجزهاند یا دروغ. اما وقتی به مسئلهٔ اعتراف و اقرار به باور و عقیدهٔ خود در آن خصوص می رسیم، عقل خصوصی می باید خود را تسليم عقل عمومي يعني عقل جانشين و نمايندهٔ خداوند كند. اما اينكه جانشين و نمایندهٔ خداوند و ریاست کلیسا کیست، بعداً به جای خود بررسی خواهیم کرد.

> فصل سی و هشتم در باب معنای زندگی ابدی، دوزخ، رستگاری، آخرت و نجات اخروی در کتاب مقدس

تداوم جامعهٔ مدنی بستگی به عدالت دارد؛ و عدالت نیز به قدرت تأمین حیات و اِعمال مجازات مرگ و دیگر پاداشها و کیفرهای کوچک تری دارد که در اختیار صاحبان حاکمیت در دولت است. وقتی هر کس دیگری جز حاکم دارای قدرت تأمین پاداشهایی بزرگ تر از تأمین جان، و تحمیل کیفرهایی بزرگ تر از مجازات مرگ باشد، در آن صورت استقرار و استمرار دولت امکان نخواهد داشت. حال چون زندگی ابدی پاداش بزرگ تری در مقایسه با زندگی فعلی است؛ و نیز چون عذاب ابدی، کیفر بزرگ تری از مراجع اقتدار) از است؛ پس شایسته است همهٔ کسانی که میخواهند (از طریق اطاعت از مراجع اقتدار) از مصائب آشوب و جنگ داخلی بپرهیزند، در این خصوص به خوبی تأمّل کنند که در کتاب

مقدس مراد از زندگی ابدی و عذاب ابدی چیست و آدمیان باید بـهخاطر ارتکـاب چـه جرمهایی و بر علیه چه کسانی دچار عذاب ابدی گردند و بهخاطر چه اعمالی به زندگی جاودان دست یابند.

و نخست می بینیم که حضرت آدم با چنان نوعی از حیات آفریده شد که اگر فرمان جایگاه زندگی ابدی آدم اگر گناه نکرده بود بهشت زمینی خداوند را نقض نکرده بود، الیالابد در بهشت عدن از همان نوع زندگی بهرهمند میبود. بود زیرا وی تنها تا وقتی می توانست از درخت زندگی تغذیه کند که از خوردن سیوهٔ درخت معرفت نسبت به نیک و بد خودداری نماید؛ چون وی از خوردن این میوه منع شده بود. و بنابراین به محض آنکه آدم از میوهٔ درخت معرفت خورد، خداوند او را از بهشت بیرون انداخت: تا مبادا دست خود را دراز کرده هم از درخت حیات بگیرد و بخورد تا دائماً زنده سفر تکوین ۳:۲۲ بماند. از این آیه چنین بهنظر اینجانب میرسد که (البته اینجانب در این مورد و در مورد تمامی مسائل دیگری که حل آنها بستگی به کتاب مقدس بر طبق تفسیر مجاز از جانب دولت داشته باشد، تسليم هستم و خود را از اتباع آن دولت مي دانم) حضرت آدم اگر مرتکب گناه نشده بود، بر روی زمین از زندگی جاویدان برخوردار میشد؛ و بنابراین مرگ به واسطهٔ گناه اولیهٔ او گریبانگیر وی و فرزندانش شد. مراد این نیست که مرگ فىالفور حادث شد؛ زيرا در آن صورت آدم هرگز نمى توانست فرزند داشته باشد؛ حال آنکه وی مدت ها پس از آن زیست و پیش از آنکه بمیرد اولاد بسیاری آورد. اما وقتی گفته می شود: همان روز که از آن درخت بخوری؛ قطعاً خواهی مرد لابد می باید منظور فنا پذیری آدم و قطعیت مرگ وی باشد. پس چون زندگی جاویدان به کیفر گناه آدم از دست رفت، آن کس که می توانست این کیفر را ملغی سازد می توانست بدان وسیله زندگی جاویدان را نیز اعاده کند. حال عیسی مسیح کیفر گناه همهٔ کسانی را که به او اعتقاد دارند، تحمل کرده است و بنابراین زندگی جاویدانی را که به واسطهٔ گناه آدم از دست رفته بود، برای همهٔ مؤمنان اعاده نموده است. و به همین معنی است که قیاس یولس رسول (در نامه به رومیان ۱۹و۵:۱۸) درست درمی آید: چنانکه با خطای یک تن حکم به محکومیت همه آدمیان شد. به همین سان نیز راست کرداری یک تن همه را از محکومیت می رهاند و زندگی را به رایگان به ایشان ارزانی می دارد. همین مطلب به طور بارز تری در این کلمات آمده است: (نامهٔ اول یولس به مسیحیان قرنتس ۲۲ و ۱۵:۲۱) و چون مرگ بهخاطر گناه آدم به این دنیا آمد، پس زندگی پس از مرگ هم بهخاطر [نجات ما به وسیلهٔ مسیح] حاصل شد. همچنانکه همه بهواسطة كناه آدم مي ميرند، همه بهواسطة هديه نجات مسيح دوباره زنده خواهند شد.

مکان بهرهمندی آدمیان از حیات جاویدانی که مسیح برای ایشان تأمین خواهد کرد، بر طبق آیات بعدی، زمین است. زیرا اگر همه بهواسطهٔ گناه آدم میمیرند یعنی بهشت و زندگی جاویدان بر روی زمین را از دست میدهند و اگر همه بهواسطهٔ مسیح دوباره زنده خواهند شد، پس همه بر روی زمین زندگی خواهند کرد؛ در غیر این صورت مقایسه میان

نصوص راجع به مکان زندگی جاویدان برای مؤمنان

این دو درست نمی بود. بهنظر می رسد که نصّ کتاب زبور (مزمور ۱۳۳:۳) با این مطلب مطابقت کند: خداوند بر روی کوههای صهیون برکت خود و حتی حیات ابدی را عنایت می فرماید؛ زیرا صهیون در اور شلیم و بر روی زمین است. همین مطلب به وسیلهٔ یو حنای رسول هم تأیید می شود (مکاشفهٔ یوحنا ۲۱:۷) آنجا که می گوید: و به هر که پیروز شود اجازه می دهم از درخت زندگی میوه بخورد که در وسط بهشت خداوند است؛ این همان درخت زندگی جاویدان آدم بود؛ اما زندگی وی می بایست بر روی زمین باشد. همین نکته باز هم بهوسیلهٔ یوحنای رسول (مکاشفهٔ یوحنا ۲۱:۲) تأیید می شود: و من یوحنا شهر مقدس يعنى اورشليم جديد را ديدم كه از أسمان از جانب خدا يايين مي آمد؛ همچون عروسي که برای دیدار داماد خود آراسته شده بود. و در آیهٔ ۱۰ نیز مضمون کلامش همین است چنانکه گویی منظورش این باشد که اورشلیم جدید، یعنی بهشت خدا، در هنگام بازگشت مجدد مسیح از آسمان برای قوم برگزیدهٔ خداوند فرود می آید و نه آنکه این قوم از زمين بهسوي آن به آسمان بروند. و اين مطلب با مطلبي كه آن دو مرد سفيد جامه (یعنی آن دو فرشتهای) به حواریونی گفتند که صعود مسیح به سماوات را نظاره مى كردند اختلافي ندارد؛ (كتاب اعمال رسولان ١:٢): همين عيسى كه از بين شما به أسمان برده می شود، بههمان شیوه که دیدید که به آسمان رفت، بهزمین خواهد آمد. گویی منظور آیه این است که آنها گفته بودند که مسیح باید برای حکومت بر ایشان تحت نظارت خداوند پدر خویش برای همیشه به زمین بیاید نه آنکه آنها را برای اعمال حکومت خود به آسمان ببرد؛ و این برداشت با واقعیت تجدید و احبای سلطنت خداونید که موسی تأسيس كرده بود، سازگار است؛ و اين سلطنت همان حكومت سياسي يهوديان بر روي زمین بود. همچنین گفتهٔ منجی ما (در انجیل متی ۲۲:۳۰) در این باره که در روز قیامت ايشان ازدواج نمى كنند بلكه مثل فرشتكان أسمان مى شوند، توصيف زندكى جاويدانى است که شباهت به حیاتی دارد که آدمیان به هنگام از دواج حضرت آدم از دست دادند. زیرا از آنجاکه اگر آدم و حوا مرتکب گناه نشده بودند برای همیشه به صورت اشخاص منفرد و غیرمزدوج بر روی زمین زندگی می کردند؛ پس آشکار می شود که آنها نمی بایست همواره به توليدمثل خويش ادامه مي دادند. زيرا اگر آدميان فنانايذير توليدمثل مي كردند بههمان شیوهای که انسانهای امروز تولیدمثل میکنند، در آن صورت زمین در مدت کوتاهی دیگر نمی توانست جایی برای اقامت آنان داشته باشد. یهودیانی که از منجی ما یرسیدند که زنی که با چندین برادر از دواج کرده بود در روز قیامت زن کدامیک از ایشان خواهد بود، از عواقب زندگی جاودان با خبر نبودند: و بنابراین منجی ما ایشان را از نتیجهٔ جاودانگی و فنانایذیری آگاه میسازد؛ به این معنی که دیگر تولیدمثلی صورت نخواهد گرفت و در نتیجه ازدواجی در کار نخواهد بود همچنانکه ازدواج و تولیدمثلی در بین فرشتگان نیست. مقایسه میان حیات جاودانی که آدم از دست داد و حیات جاودانی که

منجی ما با پیروزی بر مرگ بازیافت، همچنین از این لحاظ نیز صادق است که همچنانکه آدم حیات جاویدان را باگناه خود از دست داد لیکن پس از آن مدتی زیست، به همان سان مسیحی مؤمن زندگی جاویدان را از طریق عذاب و مرگ مسیح باز می یابد، هر چند به مرگ طبیعی بمیرد و برای مدتی یعنی تا روز قیامت، مرده باقی بماند. زیرا همچنانکه دوران مرگ از زمان محکومیت آدم حساب می شود و نه از فقدان و مرگ او؛ به همین سان زندگی نیز از زمان توبه حساب می شود نه از رستاخیز و زندگی مجدّد کسانی که برگزیدگان مسیحاند.

نمی توان پراساس هیچیک از نصوص که یافته ایم به سهولت گفت که منظور از آسمان معود به آسمان که آدمیان پس از قیامت در آن زندگی جاویدان می پایند، آن بخش هایی از جهان باشد که از زمین بسیار دورند و در قرب ستارگان و یا بر فراز آنها در آسمانهای بلندی واقع هستند که Caelum Empyreum [سموات عليا] خوانده می شوند (و هیچ ذکری از اینها در کتاب مقدس نیست و مبنایی در عقل هم ندارند). منظور از سلطنت آسمانی، سلطنت سلطانی است که در آسمان ساکن است؛ و مملکت او همان کشور قوم بنی اسرائیل بود و خود بر ایشان از طریق پیامبرانی که جانشینان وی بودند، یعنی اول موسی و بعد از او العاذار وكاهنان حاكم، حكومت ميكرد، تا آنكه در روزگار شموئيل مردم طغيان كردند و بهشیوهٔ اقوام دیگر انسانی فانی را بهعنوان سلطان خود پذیرفتند. و آنگاه که منجی ما مسیح از طریق تعلیمات حواریون و کارگزاران خود یهودیان را به بازگشت ترغیب کند و قبایل غیریهود را بهاطاعت از ایشان فراخواند، در آن حال سلطنت الهی تازمای برقرار خواهد شد؛ زیرا در آن صورت سلطان ما خدا و سریر سلطنتش آسمان خواهد بود؛ بدون آنکه ضرورتی به حکم کتاب مقدس وجود داشته باشد که آدمی برای دستیابی به شادی و سعادت به مکانی بالاتر از جای پای خدا یعنی زمین برود. برعکس می بینیم که (در انجیل يوحنا ٣:١٣) أمده است كه: هيچكس به أسمان ها عروج نكرده است مكر أنكه از أسمان **پایین آمده است، یعنی فرزند آدم که در آسمان است. و** در این مورد در ضمن مطلب باید بگویم که این کلمات برخلاف آنچه بلافاصله پیش از آنها میآید، از آن منجی ما مسیح نیستند بلکه کلمات خود یوحنای رسولاند؛ زیرا مسیح در آن زمان در آسمان نبود بلکه بر روی زمین بود. مطلب مشابهی در مورد داوود (در کتاب اعمال رسولان ۲:۳۴) گفته شده است، آنجا که پطرس رسول برای اثبات عروج مسیح به آسمان، با استفاده از کلمات زبور (مرموز ۱۶:۱۰) که گفته است: زیرا که جان مرا در عالم غیب [ دوزخ] وا نخواهی گذاشت و مقدس خود را نمیگذاری که پوسیدگی ببیند، میگوید که آن کلمات (نه در مورد داوود بلکه) در مورد مسیح گفته شدهاند؛ و برای اثبات آن این دلیل را اضافه میکند که: زیر۱ داوود به آسمان عروج نکرده است. اما می توان در پاسخ به این مطلب به آسانی گفت که گرچه قرار نبود که جسم ایشان تا روز جزا به آسمان صاعد شود، لیکـن ارواحشـان بـه

محض آنکه اجسادشان را ترک گفت به آسمانها پیوست؛ و بهنظر میرسد که همین مطلب بهموجب کلمات منجی ما (در ا**نجیل لوقا ۳۸ و ۲۰:۲۷) تأیید شود: زیرا وی پس از** اثبات قیامت براساس کلام موسی می گوید: و به اینکه مردگان برمی خیزند موسی نیز اشارت فرمود. در حدیث بوته چنین گوید خداوند را خدای ابراهیم، و خدای اسحاق و خدای یعقوب، خدانیست زان مردگان بل زان زندگان است زیرا با نسبت به او همه زنده اند. اما اگر این کلمات را تنها به معنى جاودانگى روح تعبير كنيم، در آن صورت آنچه را كه منجى ما مىخواست اثبات کند، یعنی رستاخیز جسمانی و یا جاودانگی انسان را اصلاً اثبات نمی کنند. بنابراین منظور منجی ما این است که آن شاهان و بزرگان جاویدان بودند، اما نه بهدلیل وجود خصوصیتی ناشی از ذات و طبیعت بشر بلکه به دلیل خواست و ارادهٔ خداوند که از روی لطف و مرحمت صرف می خواست به مؤمنان زندگی جاودان ببخشد. و گرچه در آن زمان آن بزرگان و بسیاری دیگر از مردان مؤمن مرده بودند، لیکن برطیق آیه، آنها در خدا زندگی می کردند؛ یعنی نام ایشان همراه با کسانی که گناهان شان بخشوده شده و از زندگی جاویدان در قیامت برخوردار شده بودند، در کتاب زندگی ثبت شده بود. این نظریه که روح آدمی در ذات خود جاویدان است و یا موجودی زنده و مجزّا و مستقل از جسم است و یا اینکه هر انسانی فینفسه پیش از وقوع رستاخیز روز جزا جاویدان است، در کتاب مقدس آشکار و روشن نیست (جز در مورد اِنوش و ایلیاه <sup>۱</sup>). کل فصل ۱۴ کتاب ایوب که نه سخن دوستان اوبلکه سخن خود اوست شکوه و شکایتی دربارهٔ همین فناپذیری طبیعی است و با این حال فنانایذیری در قیامت نفی نمی شود. (وی در آیهٔ ۷ می گوید): زیرا که از برای درخت امیدی هست اگر چه قطع شود که دیگر بروید و نهال هایش باز نایستد، اگر چه ریشههایش در زمین کهنه گردند و تنهاش در خاک بمیرد، لکن از رایحهٔ آب غنچه میزند و مثل نهال شاخها مي اندازد. اما انسان مي ميرد و ضايع مي شود و آدمي بعد از جان دادن كجاست؟ (و آية ١٢): همچنان انسان مي خوابد و برنمي خيزد تا معدوم شدن آسمان ها. اما در چه زمانی آسمان ها معدوم خواهند شد؟ یطرس رسول به ما گفته است که آن زمان همان رستاخیز عمومی است. زیرا در نامهٔ دوم خود باب ۳، آیهٔ ۷ می گوید: و آسمان و زمینی که الحال می باشد به امر وی امن و محفوظ باشند به جهت آتش در روز جزا و هلاک اشخاص یی دین. (و آیهٔ ۱۲) منتظر و خواهان رسیدن روز خدا هستیم که در آن آسمانها افروخته گشته از هم خواهد پاشید و عناصر از حرارت گداخته خواهند شد. لیکن به حسب وعده انتظار میکشیم آسمان و زمین نو را که در آن حق و راستی قرار میگیرد. بنابراین وقتی ایوب میگوید که آدمی تا آن زمان که آسمانها معدوم شوند بر نخواهد خاست، گویی منظورش آن است که زندگی جاویدان (روح و زندگی در کتاب مقدس معمولاً به یک معنا

هستند) در انسان تا پیش از رستاخیز و روز داوری آغاز نمی شود؛ و دلیل آن نه طبع خاص آدمی و یا تولیدمثل بلکه وعده [الهی] است، زیرا پطرس رسول می گوید: ما انتظار میکشیم آسمان و زمین نو را (نه به حکم طبیعت) بلکه به حسب وعده.

سرانجام اینکه چون پیشتر براساس نصوص صریح گوناگون در کتاب مقدس، در فصل ۳۵ این کتاب، اثبات کرده ایم که سلطنت خداوند، دولتی مدنی است که در آن خود خداوند نخست بهموجب عهد عتيق و سيس بهموجب عهد جديد، حاكم است، و بر آن بهواسطهٔ نماینده یا جانشین خود حکومت میکند؛ پس همان آیات نیز اثبات میکنند که پس از بازگشت مجدد منجی ما در عین قدرت و شکوه برای آنکه بالفعل الی الابد حکومت کند، سلطنت خداوند بر روی زمین مستقر خواهد شد. اما چون این نظریه (گرچه براساس آیاتی ثابت شده که نه اندک و نه میهماند) بهنظر بسیاری از کسان بدیع می نماید، پس آن را صرفاً شرح خواهم داد بدون آنکه دربارهٔ آن و یا هر یک از دیگر وجوه تعارض آمیز دین نظر خاصی داشته باشم، بلکه تنها به اختتام نزاع مسلحانه بر سر قدرت و اقتداری نظر دارم که (هنوز در بین هموطنان من جریان دارد) و به واسطهٔ همین قدرت و اقتدار است که انواع مختلف نظریات تأیید یا رد می شوند؛ و فرامین صاحبان آن اقتدار چه شفاهاً و چه کتباً (قطعنظر از اینکه عقاید افراد خصوصی چه باشد) میباید مورد اطاعت همهٔ کسانی قرار گیرد که خواهان برخورداری از امنیت در سایهٔ قوانین هستند. زيرا اصول نظرى سلطنت خداوند چنان تأثير عظيمي بر سلطنت آدميان دارد كه نبايد جز بهواسطهٔ کسانی که تحت اقتدار عالیهٔ خداوند، صاحب قدرت حاکمهاند، معین شوند.

همانند سلطنت خدا و زندگی جاویدان، دشمنان خدا و عذاب آنها پس از روز جزا، براساس کتاب مقدس، بر روی زمین ظاهر می شوند. نام مکانی که همهٔ آدمیان تا روز رستاخیز در آن مدفون می مانند و یا در کام زمین فرو می روند، معمولاً در کتاب مقدس با کلماتی خوانده می شود که به معنی زیر زمین است؛ و لاتین زبانان کلاً آن را Infernus [دوزخ] و Inferni و یونانیان  $\delta\eta\sigma$  مینامند که به معنی مکانی است که در آن آدمیان [ نمی توانند چیزی را ببینند و شامل گورستان و مکانهای عمیق تر از آن است. اما نام مکان محکوم شدگان پس از روز قیامت نه در عهد عتیق و نه در عهد جدید، با ذکر موقعیت أن تعيين نشده است؛ بلكه تنها با ذكر نام جماعتهايي به أن اشاره رفته است، يعنى جماعاتی از آدمیان شریری که خداوند در ادوار گذشته به شیوهای خارق العاده و معجز آسا از چهرهٔ زمین محو و نابود می کرد و به صورت گروهی در چنان مکانی می انداخت؛ مثلاً در Inferno [دوزخ] یا در Tartarus یعنی گودال بی انتها، چنانکه قورح، داثان و ابیرام ( گودال بی انتها زندهزنده به کام زمین فرو بلعیده شدند. مراد آن نیست که کاتبان کتاب مقدس

**مکان کسانی که هیچگاه در** مملکت خداوند نبودهاند و یا از آن اخراج شدهاند پس از مرگ کجاست

۳۸۶ لویاتان

میخواستند ما را متقاعد سازند که در کرهٔ خاکی که نه تنها متناهی و محدود است بلکه (در مقایسه با عظمت سیارات) چندان هم بزرگ نیست، گودالی بی انتها یعنی چاله ای با عمق نامتناهی وجود دارد، مانند آنچه یونانیان در اساطیر خود (یعنی در اسطوره های مربوط به دیوان و شیاطین) و پس از ایشان رومیان، گودال بی انتها [تارتاروس] می خواندند؛ در این باره ویر ژیل می گوید: چنان گودال بزرگی است که تا بی نهایت در زیر آسمان مشرف بر المپیوم ادامه می یابد.

زیرا این چیزی است که فاصلهٔ زمین تا آسمان نمی تواند آن را در بر بگیرد؛ لیکن ما باید اعتقاد داشته باشیم که آن کسان، که خداوند چنان کیفری را برای عبرت دیگران بر ایشان اعمال کرد، الیالابد در آنجا خواهند ماند.

بهعلاوه چون چنان مردان نیرومندی که در دوران نوح قبل از طوفان بر روی زمین محل اجتماع غولها زندگی می کردند (یونانیان آنها را قهرمان می خواندند و کتاب مقدس آنها را غول می نامد و در هر دو صورت ایشان مولود آمیزش فرزندان خدا و فرزندان آدم شمرده می شدند) بعدلیل زندگی شرارت آمیزشان بعواسطهٔ طوفان بزرگ نابود شدند؛ بنابرایین مکان محکوم شدگان گاه به واسطهٔ نزدیکی با مکان غول هایی که بدان سان درگذشته اند، مشخص می شود؛ چنانکه در امثال سلیمان ۲۱:۱۲ آمده است: کسی که از راه شناخت خارج مشخص می شود؛ چنانکه در امثال سلیمان ۲۱:۱۶ آمده است: کسی که از راه شناخت خارج گردد در بین جماعت غول ها خواهد ماند. و در کتاب ایوب ۲۵:۲۵ آمده است: نگاه کنید که چگونه غول ها در زیر آب همراه با کسانی که همنشین آنها هستند؛ ناله می کنند. در این آیه مکان لعنت شدگان زیر آب است. و در کتاب اشعیاه ۱۴:۹ آمده است: عالم غیب تحتانی به مکان لعنت شدگان زیر آب است. و در کتاب اشعیاه ۱۴:۹ آمده است: عالم غیب تحتانی به مکان لعنت شدگان زیر آب است. و در کتاب اشعیاه ۱۴:۹ آمده است: عالم غیب تحتانی به مکان لعنت شدگان زیر آب است. و در کتاب اشعیاه ۱۴:۹ آمده است: عالم فیب تحتانی به مکان لعنت شدگان زیر آب است. و در کتاب اشعیاه ۱۴:۹ آمده است: عالم فیب تحتانی به مکان لعنت شدگان زیر آب است. و در کتاب اشعیاه ۱۴:۹ آمده است: عالم فیب تحتانی به مکان لعنت شدگان زیر آب است. و در کتاب اشعیاه ۱۴:۹ آمده است: عالم فیب تحتانی به

درياچة أتش

ثالثاً چون شهرهای سودوم و عامورا به واسطهٔ خشم خارق العادهٔ خداوند به جهت شرارت و تبهکاریشان با آتش و گوگرد نابود شدند و همراه با آنها سرزمین پیرامون به دریاچهٔ متعفّن قیرگونی تبدیل شد؛ پس گاه مکان لعنت شدگان با اشاره به آتش و دریاچهٔ آتشین مشخص می شود؛ چنانکه در مکاشفهٔ یوحنا باب ۲۱ آیهٔ ۸ آمده است: و خوفناکان که از پیروی من برمی گردند و کسانی که به من ایمان ندارند. فاسدان و آدم کش ها و زناکارها و جادوگرها و دروغگوها و کسانی که به جای خدا بت می پرستند، جای همه در دریاچه ایست که با آتش و گوگرد می سوزد و این همان مرگ دوم است. پس آشکار است که آتش دوزخ که در اینجا از آن با استعاره از آتش واقعی سودوم یاد می شود، به معنی هیچ نوع یا مکان خاص عذاب نیست بلکه باید آن را به معنایی کلی و نامعین، به مفهوم نابودی گرفت، چنانکه در باب ۲۰ آیهٔ ۱۴ مکاشفهٔ یوحنا آمده است. در آنجا که می گوید: مرگ و دوزخ به دریاچهٔ آتش انداخته شدند یعنی منهدم و نابود شدند؛ چنانکه گویی پس از روز

جزا دیگر مردن و به گور و دوزخ رفتن در کار نخواهد بود، یعنی به Hades [در اساطیر یونان یعنی جهان تحتانی مردگان] رفتن منتفی است (احتمالاً لفظ Hell [دوزخ] در زبان ما از این واژه گرفته شده است)؛ و این به همان معنی است که دیگر مرگی نخواهد بود.

سرانجام اینکه مکانی در نزدیکی اورشلیم بهنام درهٔ بنی هنوم وجود داشت و در جهنّم و توفت بخشی از آنکه توفت خوانده میشد یهودیان مرتکب بدترین بت پرستیها شده و فرزندان خود را برای مولوخ بت قربانی میکردند؛ و در همانجا نیز خداوند دشمنان خویش را با شدیدترین مجازاتهاکیفر کرده بود؛ و نیز در همانجا بود که یوشیاء کاهنان مولوخ را بر روی محرابهایشان سوزانده بود، چنانکه به طور کلی از کتاب دوم ملوک فصل ۲۳ برمی آید؛ همان مکان بعدها برای جمع آوری کثافات و زبالهها به کار رفت و زبالهها از آنجا به خارج از شهر نقل می شد؛ و در آن مکان گهگاه آتشهایی افروخته می گشت تا هوا تصفیه شود و همواره مکان مغضوبین را جهنم<sup>1</sup> یا دره هنوم می خواندند و این واژهٔ جهنم همان کلمه ای است که امروزه دوزخ (Hell) ترجمه می شود، و از آتش هایی که در آنجا گاه گاه سوزانده می شد، مفهوم آتش همیشگی و خاموش ناشدنی را گرفته ایم.

1. Gehenna

عذاب دهندگان معانی حقیقی و درستی دارند که باید در آنها تفحص کرد (زیرا همهٔ استعارهها دارای مبنایی واقعی هستند که در قالب کلمات حقیقی و درست قابل بیان اند).

> شیطان و ابلیس اسامی خاص نیستند بلکه القاباند

و نخست در مورد عذاب دهندگان باید بگوییم که ماهیت و خصوصیات آنها به طور دقیق و حقیقی در عناوینی مانند دشمن یا شیطان، اغواکننده یا ساحر، و منهدمکننده یا عبادون<sup>۱</sup> بیان شده است. کلمات شیطان، ابلیس و عبادون برخلاف اسامی خاص، افراد خاصی را افاده نمیکنند بلکه بیانگر نوعی عمل یا کیفیتاند؛ و بنابراین القابی هستند که نباید آنها را به صورت تعبیر و ترجمه نشده باقی گذاشت چنانکه در اناجیل لاتین و مدرن به این صورت باقی ماندهاند؛ زیرا به این صورت اسامی خاص شیاطین پنداشته می شوند و در نتیجه آدمیان به سهولت ترغیب و اغوا می شوند تا به عقیده به وجود شیاطین باور بیاورند؛ و این عقیده در آن دوران آیین قبایل غیریهودی و مغایر با عقیده و آیین موسی و مسیح بود.

و چون مراد از دشمن، ساحر و منهدمکننده دشمنان کسانی است که در مملکت خداوندند، بنابراین اگر مملکت خداوند پس از قیامت بر روی زمین باشد (و چنانکه در فصل پیشین براساس کتاب مقدس ثابت کردیم بر روی زمین خواهد بود) در آن صورت دشمن و مملکت او نیز باید بر روی زمین باشند. زیرا پیش از آنکه یهودیان خدا را از حکومت خلع کنند، مملکت خدا بر روی زمین بود. یعنی مملکت خداوند در فلسطین بود و اقوام پیرامون آن، ممالک دشمن بودند و در نتیجه منظور از شیطان هر یک از دشمنان دنیوی و زمینی کلیسا و مذهب بوده است.

عذابهای دوزخ

عذابهای دوزخ گاه به عنوان گریستن و فشار دندان توصیف می شود چنانکه از انجیل متی ۸:۱۲ برمی آید؛ گاه از آن به عنوان کرم وجدان یاد می شود مثلاً در اشعیام ۶۶:۲۴ و انجیل مرقس ۴۸ و ۴۶ و ۴۶ و ۱۶؛ گاه از آتش نام برده می شود مثلاً در همین آیهٔ اخیری که ذکر کردیم: انجاکه کرم آنها نمی میرد و آتش خاموش نمی شود و نیز در بسیاری آیات دیگر؛ گاه از شرم و حقارت سخن گفته می شود مثلاً در کتاب دانیال ۲:۲۱: و از خوابندگان در خاک زمین بسیاری بیدار خواهند شد بعضی جهت حیات ابدی و بعضی از برای شرمساری و حقارت ابدی. تمامی این آیات به شیوه ای استعاری، اندوه و حالت ناخرسندی و غمی را در ذهن ایشان، در مقایسه با سعادت و شادی جاویدانی در دیگران ترسیم می کنند که خودشان به واسطهٔ بی ایمانی و نافرمانبرداری از دست دادهاند. و چون آن خوشی و سعادت در دیگران جز در مقایسه با غم و ناراحتی بالفعل خودشان محسوس و دریافتنی نیست، رنج ببرند که نصیب کسانی می گردد که نه تنها تحت حکومت حکام شریر و جائر به سر رنج ببرند که نصیب کسانی می گردد که نه تنها تحت حکومت حکام شریر و جائر به سر

۱. Abaddon، ملک قعر بیانتهای جهنم...م.

می برند بلکه سلطان جاویدان قدیسان یعنی، خداوند متعال نیز دشمن ایشان است. و از جمله آن دردهای جسمانی، مرگ مجددی است که گریبانگیر هر یک از بدکاران می گردد. زیرا گرچه کتاب مقدس در خصوص قیامت عمومی صراحت دارد، لیکن در آن تصریح نشده است که بدکاران دارای زندگی همیشگی باشند. چون که پولس رسول (در نامهٔ اول به اهل قرنتس ۴۳ و۱۵:۴۲) در پاسخ به این سؤال که آدمیان در محشر با چه بدن هایی بار دیگر زنده خواهند شد، میگوید: به همین نهج است قیامت مردگان که بدن به فساد از هم پاشیده می شود و بی فساد برمی خیزد، در ذلت از هم پاشیده می شود و با جلال برمی خیزد، در ناتوانی از هم پاشیده می شود و در توانایی برمی خیزد. جلال و قدرت را نمی توان در وصف بدنهای بدکاران به کار برد؛ به همینسان نمی توان مرگ دوم را در توصیف کسانی بیان کرد که جز یکبار هیچگاه دیگر نمی میرند؛ و گرچه در سخن استعاری می توان زندگی مصيبت بار دائمي را مرگ دائمي خواند؛ ليكن نمي توان مرگ مجدد را به درستي به چنان معنایی تعبیر کرد. آتشی که برای بدکاران تهیه شده است، آتشی جاویدان است، یعنی وضعی است که در آن هیچکس نمی تواند از زجر و عذاب بدنی و روحی که پس از قیامت الى الابد ادامه خواهد يافت، فارغ گردد؛ و به اين معنا آن آتش خاموش ناشدني و آن عذابها همیشگی خواهند بود؛ لیکن نمی توان از این استنباط کرد که آن کس که در آتش افکنده شود و یا با آن زجرها و شکنجهها، عذاب داده شود، همچنان دوام آورد و جنان در مقابل [آتش و عذاب] یا یداری کند که الی الابد بسوزد و عذاب ببیند، لیکن هیچگاه نابود نشود و نمیرد. وگرچه آیات بسیاری آتش و عذاب جاویدان را تأیید میکنند (و ممکن است در آن آدمیان یکی پس از دیگری متوالیاً و الیالابد افکنده شوند)؛ لیکن هیچ آیهای در تأیید این مطلب نیافتهام که شخص واحدی در آن [آتش و عذاب الیم] زندگی ابدی داشته باشد؛ بلکه برعکس از مرگ ابدی که همان مرگ دوباره است، سخن می رود: زیرا پس از آنکه مرگ و گور، آن مردگانی را که در آن بودند تسلیم نمودند و هر کس به مكاشفة يوحنا To:17918 حسب افعال خود حکم یافت، پس مرک و گور نیز به دریاچهٔ آتش افکنده می شوند و این مرگ دوم است. به موجب این آیه روشن است که هر کس که در روز جزا محکوم شود مرگ دوبارهای خواهد داشت و پس از آن مرگ دیگر نخواهد مرد.

لذات زندگی جاویدان و آمرزش یکی هستند رستگاری از گناه همان رهایی از بدبختی است

لذات زندگی جاویدان تماماً در کتاب مقدس در ذیل عنوان آمرزش یا رستگاری آمده است. رستگار شدن به معنی مصون شدن است چه بهصورت نسبی در مقابل بدیهای خاص و چه بهصورت مطلق در مقابل کل شر و بدی از جمله نیاز، بیماری و خود مرگ. و چون آدمی در وضعی فناناپذیر خلق شد که قابل فساد نبود و در نتیجه در معرض هیچ چیزی قرار نداشت که ماهیت او را مختل و منحل کند؛ ولیکن بهواسطهٔ گناه آدم از آن وضع سعادت آمیز نزول کرد؛ پس چنین برمی آید که، رستگاری از گناه به معنی رستگار شدن از هرگونه شر و مصائبی است که آن شر بر سر ما بیاورد. و بنابزاین در کتاب مقدس،

•**۳۹** لویاتان

معنای بخشش گناهان و رهایی از مرگ و بدبختی یکی است، چنانکه از کلمات منجی ما برمی آید که، پس از آنکه باگفتن این مطلب (انجیل متی ۹:۲) که ای فرزند خاطر جمع باش که گناهان تو آمرزیده گردید بیمار مفلوجی را شفا بخشید؛ و چون می دانست که کاتبان ادعای بخشش گناهان را از جانب هر کسی به عنوان کفرگویی تلقی می کنند، پس از ایشان پرسید (آیهٔ ۵): آیا کدام اسپل است گفتن اینکه گناهان تو آمرزیده شد و یا که برخیز و روانه شو؛ که منظورش از این سخن آن بود که در خصوص شفا بخشیدن به بیماران، گفتن اینکه گناهان تو آمرزیده گردید و برخیز و روانه شو هر دو به یک معنی است؛ و وی این سیاق از کلام را به کار برد تا تنها ثابت کند که دارای قدرت آمرزش گناهان است. و به علاوه می بیست به معنی رفع مرگ و بدبختی کیفر گناهاند، پس بخشش گناه می بایست به معنی رفع مرگ و بدبختی باشد، یعنی همان رستگاری مطلقی باشد که قرار است مؤمنان پس از روز جزا به واسطهٔ قدرت و مرحمت عیسی مسیح، که به این دلیل منجی ما خوانده می شود، از آن برخوردار گردند.

و در خصوص آمرزشهای خاص که از آیات زیر برمی آید: مثلاً کتاب اول شموئیل ۱۴:۳۹ که می گوید به خداوند حی قسم که رهانندهٔ اسرائیل است، یعنی آنها را از دست دشمنان موقتی می رهاند؛ و نیز کتاب دوم شموئیل ۲۲:۲ می گوید: تو منجی من هستی و مرا از دشمنان رهایی می بخشی؛ و نیز کتاب دوم ملوک ۵:۱۳ که می گوید: و خداوند، رهاننده ای به اسرائیل برپا نمود که ایشان از زیر دست آرامیان بیرون آمدند؛ و آیات مشابه دی گر، لازم نیست چیزی بگویم؛ زیرا تحریف معنای نصوصی از این دست نه دشوار است و نه کسی بدان علاقه ای دارد.

مكان وقوع آمرزش ابدي

اما در خصوص آمرزش عمومی چون میباید در مملکت آسمانی جاری شود، دشواری بسیاری در مورد مکانش وجود دارد. از یک سو به واسطهٔ کلمهٔ مملکت (که مکانی است که آدمیان برای تأمین امنیت دائمی خود بر ضد دشمنان و در مقابل نیازمندی های خود تأسیس میکنند) به نظر می رسد که آمرزش و رستگاری عمومی باید بر روی زمین صورت تحقق پذیرد. زیرا به ما گفته شده است که رستگاری همان برقراری حکومت شکوهمند سلطان ما از طریق فتوحات است؛ و نه امنیتی که به واسطهٔ هزیمت و فرار حاصل شده باشد؛ و بنابراین هر جا که ما باید به دنبال آمرزش باشیم، در همانجا باید جویای فتح نیز باشیم و پیش از فتح جویای پیروزی و پیش از پیروزی جویای نبرد باشیم؛ و نمی توان به درستی تصور کرد که نبرد در آسمان صورت گیرد. اما، هر قدر هم که این استدلال درست باشد، بدون استناد به آیات صریح در کتاب مقدس بدان اعتماد نتوانیم کرد. وضع و حال رستگاری و آمرزش به تفصیل در کتاب اشعیاء فصل ۳۳ آیات مرم، ۲۱، ۲۲، ۲۲ و ۲۴ توصیف شده است.

به صهیون، شهر مراسم پرشکوه ما بنگر؛ چشمانت اورشلیم را بهنظر درآورند که مسکن

امنیت و سایبانی است که فرو نمی افتد و حتی یکی از میخهایش هرگز کنده نمی شود و از همگی طنابهایش یکی گسیخته نخواهد شد؛ بلکه خداوند ذوالجلال در آنجا از برای ما، بهجای نهرها و رودخانههای وسیخالید خواهد بود که در آنجا کشتی پارودار نخواهد رفت و سفینهٔ بزرگ نیز از آن عبور نخواهد نمود. زیرا که خداوند حاکم ماست و خداوند شارع ماست و پادشاه ماست که ما را نجات خواهد داد. ریسمان های تو سست شده پایهٔ دکل خویشتن را محکم نتوانند کرد؛ بادبان را نیز نتوانند گسترد، آنگاه است که دستاورد غارت بسیار بزرگ تقسیم خواهد شد و لنگ شدگان هم از یغما خواهند برد؛ و هیچیک از ساکنان نخواهد گفت که بیمارم، زیرا گناه قومی که در آن ساکن است بخشوده خواهد شد.

در این کلمات مکانی که منشأ رستگاری است بر ما معلوم مے شود و آن اور شلیم است، که مسکنی آرام است و ابدیت آن به اندازهٔ ابدیت سایبانی است که هیچگاه فرو نمی افتد و غیره. و منجی آن، خداوند داور و حاکم و شارع و سلطانی است که ما را نجات خواهد بخشید؛ و رستگاری در آن به معنی این است که خداوند برای ساکنان آن همچون موج وسیعی از آبهای روان خواهد بود؛ و غیره. و وضع دشمنان آن همچون ریسمانهای سستی خواهد بود و پایهٔ دکل آنها ضعیف بوده و لنگ شدگان از یغمای آنها خواهند برد. وضع آمرزيدگان هم از اين قرار است که هيچيک از ساکنان آن نخواهد گفت که من بيمارم، و بالاخره کل این وضع در مفهوم بخشودگی گناهان خلاصه می شود، زیرا قومی که در آن ساکن است، گناهانش بخشوده خواهد شد. از این آیه آشکار می شود که رستگاری بر روی زمین تحقق خواهد یافت و آن زمانی است که (در بازگشت مجدد مسیح) خداوند در اورشلیم حکومت خواهد کرد؛ و رستگاری قبایل غیریهودی هم که به درون مملکت خداوند پذیرفته خواهند شد از اورشلیم سرچشمه خواهد گرفت؛ چنانکه بهصورت صريح تري از جانب همان پيامبر [اشعياء] در فصل ۶۵ آيات ۲۰ و ۲۱ اعلام شده است: ' و ایشان (یعنی قبایلی که یهودیان را در انقیاد خود داشتند) همهٔ برادران شما را بهعنوان ییشکشی به خداوند، از همهٔ اقوام، بر روی اسبها و ارابهها و در کجاوهها و بر روی قاطرها و چاريايان تندرو به كوه مقدس من يعنى اورشليم مى آورند، و خداوند مى كويد كه همچنان بنی اسرائیل هدیه ای در درون ظرف پاکی به خانهٔ خداوند می آورند. و خداوند می گوید که از ایشان کسانی را بهعنوان کاهن و لاوی برمیگیرد. بهموجب این آیه آشکار است که مقر اصلی مملکت خداوند (که همان مکانی است که از آن رستگاری ما که پیش تر قبایلی غیریهودی بودیم ناشی خواهد شد)، اورشلیم خواهد بود: و همین مطلب از جانب منجی ما در گفتوگویش با زن سامری در خصوص مکان عبادت خداوند تأیید می شود: منجی ما به او میگوید (انجیل یوحنا ۴:۲۲) که سامریان نمیدانستند که چه چیزی را

۱. ظاهراً این آیات به اشتباه نقل شدهاند\_م.

می پرستند در حالی که پهودیان می دانستند چه می پرستند؛ زیرا رستگاری از آن يهوديان است ex Iudaeis: يعنى از يهوديان آغاز مي شود)، چنانکه گويي منظورش اين است که تو خدا را می پرستی اما نمی دانی که خدا به واسطهٔ چه کسی تو را نجات خواهد داد، درحالیکه ما میدانیم که نجات دهنده، یکی از افراد قبیلهٔ یهوه یعنی یک یهودی خواهد بود نه یک سامری. و از این رو آن زن به درستی به عیسی پاسخ داد که: ما می دانیم که مسیح خواهد آمد. اینکه منجی ما میگوید که رستگاری از یهود آغاز خواهد شد. همان چیزی است که پولس رسول (در نامه به رومیان ۱۷ و ۱:۱۶) می گوید: انجیل قدرت خداست برای نجات تمام کسانی که ایمان بیاورند. خبر خوش انجیل در ابتدا برای یهودیان و نيز يونانيان موعظه شد، زيرا در آن حقانيت خداوند از آييني به آيين ديگر آشکار مي شود: یعنی از آیین یهودیان به آیین قبایل غیریهود. در همین معنا، یوئیل نبی در توصیف روز جزامی گوید (فصل ۲ آیات ۳۰ و ۳۱) که خداوند علامات را در آسمان ها و در زمین از خون و آتش و ستون های دود نمایان خواهد کرد و آفتاب به ظلمت و ماه به خون مبدل خواهد شد، ییش از ورود روز عظیم و مهیب خداوند؛ و در آیهٔ ۳۲ می افزاید: و واقع می شود که هر کس که به اسم خداوند استدعا نماید نجات خواهد یافت. زیرا که در کوه صهیون و اورشلیم موافق فرمودهٔ خداوند، رستگاری خواهد بود؛ و عوبیداء در آیهٔ ۷ همین را می گوید که: بر روی کوه صهیون رستگاری خواهد بود و در آنجا قداست خواهد بود و آل یعقوب همهٔ متصرفات ایشان ۱٫ متصرف خواهد شد، که منظور متصرفات کافران است؛ و در آیات بعد دربارهٔ آن. متصرفات به نحو مشخص تری سخن میگوید که آن اراضی، کوه خاندان عیسو، سرزمین فلسطین، مزارع افریم و شومرون و گلعاد و شهرهای جنوب هستند و با این کلمات نتیجه گیری میکند که: سلطنت از آن خدا خواهد بود. تمامی این آیات در تأیید وقوع رستگاری و مملکت خداوند (پس از روز جزا) در روی زمین هستند. از سوی دیگر هیچ نصّى كه احتمالاً قابل استناد باشد نيافتهام كه عروج قديسان به آسمان يعنى به ملكوت اعلى و يا مناطق اثيري ديگر را اثبات كند، جز اينكه تنها از مملكت آسماني سخن مي رود؛ و ممكن است وجه تسمية اين عنوان آن باشد كه خداوند كه سلطان يهوديان بود از طریق فرمانهایی که بهواسطهٔ فرشتگان خود در آسمان به موسی میفرستاد، بر ایشان حکومت میکرد؛ و پس از طغیان ایشان، خداوند فرزند خود را از آسمان اعزام داشت تا ایشان را به اطاعت و فرمانبرداری وادارد و باز هم دوباره او را از همانجا اعزام خواهد کرد تا الی الابد هم بر ایشان و هم بر همهٔ مؤمنان دیگر پس از روز داوری حکومت کند. و یا [ممکن است وجه تسمیهاش آن باشد]که سریر سلطنت این سلطان کبیر در آسمان است درحالیکه زمین تنها جای یای اوست. اما بهنظر نمی رسد که در شأن خداوند سلطان باشد که اتباعش جایگاهی به رفعت سریر سلطنت او و یا حتی رفیع تر از جای پای او داشته باشند و من نیز در اینباره نصّ صریحی در کتاب مقدس نمی پایم.

از آنچه دربارهٔ سلطنت خداوند و رستگاری گفته شد، می توان به سهولت گفت که منظور از دنیای بعد [آخرت] چیست. در کتاب مقدس از سه جهان سخن رفته است: یکی جهان قدیم، دوم جهان موجود و سوم جهان آینده. در مورد اولی، یطرس رسول نامة دوم يطرس ٢:٥ میگوید: و باز خدا در جهان قدیم به هیچکس رحم نکرد بهجز نوح که رسول حق بود و خانواده هفت نفرى او؛ و خداوند همه مردم خدانشناس دنيا را با طوفان عالم كير به كلي نابود کرد و غیره. پس جهان اول از زمان آدم تا طوفان عالمگیر طول کشید. در خصوص جهان موجود، منجى ما مي كويد (يوحنا ١٨:٣۶) سلطنت من از اين دنيا نيست. زيرا وي تنها براي تعلیم آدمیان و نشان دادن راه رستگاری به ایشان و تجدید سلطنت یدر خود براساس عقيدهٔ خوبش، به جهان آمد. در خصوص جهان آينده يطرس رسول مي فرمايد: ۱۸ اين حال ما به حسب وعدة او جویای ملکوت جدید و ارضی جدیدیم. این همان جهانی است که نامهٔ دوم یطرس ۳:۱۳ مسیح در پوشش ابر و با قدرت و شکوهی عظیم از آسمان وارد آن می شود و ملائک خود را بدان می فرستد و برگزیدگان خود را از چهار سوی جهان و از اقصی نقاط زمین فراهم میآورد و از آنجا الیالابد (تحت اقتدار یدر خویش) بر ایشان حکومت میکند. رستگاری انسان گناهکار نخست مستلزم استخلاص است؛ زیرا کسی که مرتکب استخلاص گناهی شده از کیفر آن گناه گریزان است و می باید (خودش یا شخص دیگری به جای او) تاوان و غرامتی بپردازد و این تاوان را آن کس که لطمه دیده و شخص خاطی را در سلطهٔ خود دارد، تعیین میکند. و چون طرف زیان دیده، خداوند متعال است که همه چیز را در ید قدرت خویش دارد، پس قبل از تقاضای رستگاری باید چنان غرامتی به شکلی که خداوند به دلخواه خود تعیین میکند، پرداخته شود. منظور از این غرامت، جبران گناه نیست تا معادل خطای انجام شده باشد و هیچ گناهکاری نمی تواند آن را برای خودش تعیین کند و یا هیچ انسان درستکاری نمی تواند آن را برای دیگری تعیین نماید. کسی که خسارتی به دیگری وارد میکند میتواند آن را با اعادهٔ مال یا پرداخت جریمه جبران کند، لیکن گناه را نمی توان با جریمه جبران کرد؛ زیرا این بدان معنی خواهد بود که آزادی در ارتکاب گناهان چیزی قابل خرید و فروش باشد. اما ممکن است گناهان شخص توبه کننده یا به صورت بلاعوض و یا در مقابل جزایی که خود خداوند بیسندد بخشوده شوند. آنچه خداوند معمولاً در عهد عتیق می پذیرد نوعی قربانی یا نذر بوده است. بخشش گناهان فرد عملی ناعادلانه نیست هر چند وی به اعمال مجازات تهدید شده باشد. حتى در بين آدميان، گرچه وعده الهي براي وعده دهنده الزام آور است؛ ليكن تهديد يعني وعدة اعمال بد و ناخوشايند، براي كسي الزامآور نيست؛ به خصوص براي خداوند كه بینهایت بیش از آدمیان رحمان و رحیم است. بنابراین منجی ما مسیح برای استخلاص ما به این معنی به جبران گناهان آدمیان نیرداخت تا مرگ او به خودی خود عمل خداوند. در مجازات گناهکاران با مرگ ابدی را ناعادلانه سازد؛ بلکه مسیح در ظهور اول، خودش را فدا و قربانی و نذر کرد و از نظر خدا این لازمهٔ رستگاری آدمیان در ظهور دوم مسیح بود، به شرط آنکه آنها در آن اثنا توبه کنند و به او ایمان آورند. وگرچه عمل استخلاص ما بدین معنا همواره در کتاب مقدس فدا و قربانی یا نذرکردن خوانده نمی شود بلکه گاه بهای [استخلاص] به شمار می رود، اما نباید تصور کنیم که منظور از بها چیزی است که به موجب ارزش آن مسیح بتواند از پدر آسیب دیدهٔ خود به عنوان حقی برای ما طلب غفران کند؛ بلکه منظور بهایی است که خداوند پدر خود از روی لطف و ترحم طلب کند.

> فصل سی و نُهم در باب معنای کلمهٔ کلیسا در کتاب مقدس

کلیسا خانهٔ خداست کلمهٔ کلیسا (Ecclesia) در کتاب مقدس معانی گوناگونی دارد. برخی اوقات (اما نه همیشه) به معنی خانهٔ خدا یعنی معبدی تعبیر می شود که مسیحیان در آن گرد می آیند تا تکالیف مذهبی خود را به طور آشکار و عمومی اجراکنند؛ چنانکه در نامهٔ اول بولس به اهل قرنتس باب ۱۴، آیهٔ ۳۴ آمده است: زنان شما باید در کلیساها ساکت باشند؛ اماکلیسا تنها در معنای استعاری به جماعتی اطلاق می شود که در آنجا گرد می آیند؛ و از دیرباز کلیسا به معنی خود عمارت به کار می رفت تا آنکه میان معابد مسیحیان و بت پرستان تمیز داده شود. پرستشگاه اورشلیم خانه خدا و خانهٔ نیایش بود؛ و از این رو هر عمارتی که به وسیلهٔ مسیحیان به امر ستایش مسیح تخصیص یابد، خانهٔ مسیح است؛ و بنابراین آباء کلیسای یونانی آن را Κυρισχή یعنی خانهٔ خدا می خوانند و از این رو در زبان ما Syrke و کلیسای یونانی آن را Κυρισχή یعنی خانهٔ خدا می خوانند و از این رو در زبان ما Syrke و از این رو در زبان ما Syrke و

معنای حقیقی کلیسا کلیسا (وقتی به معنای عمارتی نباشد) به همان معنایی است که واژهٔ Ecclesia در دولتهای یونانی داشت و منظور از آن جماعت یا مجمعی از شهروندان بود که فراخوانده میشدند تا به سخنان حاکم گوش فرا دهند؛ و همین جماعت در دولت روم Concio [شنونده] خوانده میشد، زیرا گوینده Ecclesiastes و Concionator بود. و وقتی آن Ecclesiastes شهروندان به حکم مرجع قانونی فراخوانده میشدند، جماعت ایشان Ecclesia کتاب اعمال رسولان ۱۹:۳۹ شهروندان به حکم مرجع قانونی فراخوانده میشدند، جماعت ایشان ایشان در یونانی ۱۹:۳۹ می در یونانی داشتان داخ در یونانی ۱۹:۳۹ می در یونانی داخته می شدند، جماعت ایشان است *Έννομοσ* Εχχλησία در یونانی و تحریک آمیز برانگیخته می شدند اما وقتی آن جماعت به واسطهٔ غوغاهای فتنه گرانه و تحریک آمیز برانگیخته می شدند

گاه نیز کلیسا به معنای کسانی گرفته میشود که حق تشکیل جماعت را داشته باشند، هر چند در عمل انجمن نکرده باشند، یعنی کل تودهٔ مردمان مسیحی، هر قدر هم که بسیار پراکنده باشند؛ چنانکه (در کتاب اعمال رسولان ۸:۳) گفته میشود که شانول جماعت ایمانداران به مسیح را تارومار میکرد و در همین معناست که مسیح سرکردهٔ

کلیسا خوانده می شود. و گاه کلیسا به معنی بخشی از مسیحیان است چنانکه (در نامهٔ پولس به مسیحیان کولسی ۴:۱۵) آمده است که به دوستان مسیحی که در خانهٔ او گرد آمدهاند سلام برسانید. گاه نیز تنها به معنای برگزیدگان است، چنانکه (در نامهٔ پولس به مسیحیان افسس ۵:۲۷) آمده است: تا اینکه بتواند از آن کلیسای با شکوهی بسازد که هیچ لکه و عیبی در آن دیده نشود بلکه پاک و بدون نقص باشد. گاه نیز به معنای انجمن و جماعتی از استادان الهیات مسیحی است خواه دانش آنها راستین باشد یا کاذب، چنانکه از انجیل متی ۱۸:۱۷ مستفاد می گردد: [ اگر به حرفهای تو گوش نداد] موضوع را به کلیسا اطلاع بده و اگر از شنیدن سخن کلیسا ابا نماید بگذار که تا در نزد تو چون خارجی یا عشاری باشد.

و تنها در همین مفهوم آخر است که کلیسا را می توان به معنای یک تن گرفت یعنی کلیسا در چه معنایی یک می توان گفت که دارای قدرت و توانایی اراده کردن، اعلام کردن، حکم دادن، فرمانروایی شخص است نمودن، قانون گذاشتن و یا انجام هرگونه عمل دیگری است. زیرا هرگونه عملی که بدون جواز از سوی مجمعی قانونی، از جانب مردم صورت گیرد، مسئول آن هر کسی است که حضور داشته و در امر اجرای آن یاری رسانده باشد و الا عمل کل آن کسان نیست و به طریق اولی عمل کسانی نیست که غایب بودهاند و یا در صورت حضور به انجام آن متمایل نبودهاند. برطبق این معنا، کلیسا را به این صورت تعریف می کنیم: گروهی از کسان تعریف کلیسا که معتقد به مذهب مسیحاند و در شخص حاکم واحد وحدت یافته اند و می باید به حکم او گرد هم آیند و نباید بدون جواز او اجتماع کنند. و چون در همهٔ کشورها انجمنی که از پشتوانهٔ اقتدار حاکم مدنی برخورد نباشد، غیرقانونی است، کلیسایی نیز که در هر کشوری تشکیل شود و دولت تشکیل آن را منع کرده باشد، اجتماعی غیرقانونی خواهد بود.

بهعلاوه چنین برمی آید که بر روی زمین هیچ کلیسای سراسری و عامی وجود ندارد دولت مسیحی و کلیسا یک که همهٔ مسیحیان ملزم به اطاعت از آن باشند، زیرا هیچ قدرتی بر روی زمین نیست که معنی دارند همهٔ دولتهای دیگر تابع آن باشند. مسیحیانی در قلمرو بسیاری از شهریاران و دولتها زندگی می کنند لیکن هر یک از آنها تابع همان دولتی است که خود وابسته بدان است؛ و در نتیجه نمی تواند تابع فرامین هیچکس دیگر باشد. و بنابراین کلیسا به معنای [نهادی] که بتواند فرمان براند، حکم و داوری کند، افراد را عفو یا محکوم نماید و یا هر عمل دیگری انجام دهد، همان دولتی است که شهروندانش مسیحی باشند؛ به این اعتبار دولت مدنی خوانده می شود که اتباع آن آدمیان اند؛ و از این حیث کلیسا نامید و یا هر عمل دیگری انجام دهد، همان دولتی است که شهروندانش مسیحی باشند؛ به این اعتبار دولت مدنی خوانده می شود که اتباع آن آدمیان اند؛ و از این حیث کلیسا نامیده می شود که حاکم قانونی خود دچار اشتباه شوند. درست است که بدنهای مؤمنان پس از قیامت نات ماه روانی بلکه اثیری نیز خواهند بود؛ لیکن در زندگی دنیوی مادی و سنگین و فسادپذیرند. بنابراین در زندگی دنیوی هیچ حکومتی سیاسی یا مذهبی جز حکومت دنیوی وجود ندارد؛ و هر آیینی که حاکم دولت و حاکم مذهب تعلیم آن را برای اتباع ممنوع بدارد، برای همهٔ اتباع غیرقانونی است؛ و حاکم نیز می باید یکی باشد، وگرنه لاجرم در درون کشور میان دولت وکلیسا نزاع و جنگ داخلی رخ می دهد، یعنی میان هواداران حکومت روحانی و هواداران حکومت دنیوی، میان شمشیر عدالت و سبر ایمان و (بدتر از آن) در درون قـلب هـر کسی میان مسیحی و انسان اختلاف می افتد. متألّهین و ماحبنظران کلیسا پیشوا و شبان خوانده می شوند؛ همچنین حکام مدنی نیز به این واحدی حاکم نباشد، در آن صورت عقاید مختلفی به مردم آموزش داده می شود که از آنها لزوماً یکی و احتمالاً هر دو نادرست خواهد بود. اینکه بر طبق قانون طبیعی، شبان بزرگ کیست، قبلاً معلوم شده است و او همان حاکم مدنی است و کتاب مقدس نیز این منصب را به وی واگذاشته است، چنانکه در فصل های آینده خواهیم دید.

> فصل چهلم در باب حقوق و اختیارات حکومت خداوند در زمان ابراهیم، موسی، کاهنان اعظم و ملوک یهود

حقوق حاکمهٔ ابراهیم پدر همهٔ ایمانداران و شخص اول در مملکت خداوند به حکم عهد و میثاق، ابراهیم بود. زیرا عهد و میثاق نخست با وی بسته شد؛ و در آن عهد وی، خود را و ذریهٔ خود پس از خویشتن را ملزم و مکلّف به تصدیق و اطاعت از فرامین خداوند ساخت، نه تنها فرامین و احکامی (چون قوانین اخلاق) از آن نوع که موسی می توانست به واسطهٔ طبیعت از آنها آگاه گردد، بلکه فرامین و احکامی نیز که خداوند به شیوهای خاص از طریق خوابها و رؤیاها به او القا میکرد. زیرا آدمیان نسبت به قانون اخلاق، پیشاپیش ملزم و مکلف بودند و نیازی نداشتند تا به موجب عهد سرزمین کنعان، در آن مورد پیمانی ببندند. همچنین هیچ قرارداد دیگری متصور نبود که بتواند التزام و تکلیفی را تکمیل یا تحکیم کند که به موجب آن ایشان و همهٔ آدمیان دیگر به حکم طبیعت ملزم به اطاعت از خداوند متعال شده بودند: و بنابراین عهدی که ابراهیم با خدا بست برای آن بود که وی احکامی را که به نام خداوند در خواب و رؤیا دریافت میکرد به عنوان احکام خداوند بپذیرد و آنها را به

در عهد خداوند با ابراهیم می توان سه نکتهٔ مهم در خصوص حکومت بر قوم برگزیدهٔ خداوند مشاهده کرد. نخست اینکه در هنگام بستن این میثاق، خداوند تنها با ابراهیم سخن گفت؛ و بنابراین با هیچیک از اعضای خاندان او و ذریهاش پیمان نبست الآ اینکه

می توان گفت که خواست و ارادهٔ ایشان (که جوهر همهٔ میثاق هاست) پیش از عقد آن عهد در ارادهٔ خود ابراهیم منضّم و مندرج بوده باشد؛ و بر این اساس از قرار معلوم ابراهیم دارای قدرت قانونی بود تا ایشان را به ایفای کل عهد و پیمانی که از جانب ایشان بسته بود، وادارد. در تأیید این مطلب خداوند (در سفر تکوین ۱۹ و ۱۸:۱۸) می فرماید: و تمامی طوایف زمین در او متبرک خواهند شد زیراکه او رامی دانم که فرزندان و خانزادهٔ خود را بعد از خود امر خواهد فرمود تا که راه خداوند را نگه دارند. و از این آیه می توان این نکتهٔ اول را استنتاج کرد که آنان که بلاواسطه مورد خطاب خداوند نبودهاند، می باید احکام و فرامین مثبت خداوند را از حکام خود دریافت دارند؛ همچنانکه خانواده و ذریهٔ ابراهیم از ابراهیم، پدر و سرور و حاکم مدنی خود دریافت دارند؛ همچنانکه خانواده و ذریهٔ ابراهیم از ابراهیم، پدر و سرور و حاکم مدنی خود دریافت دارند؛ همچنانکه خانواده و ذریهٔ ابراهیم از ابراهیم، در اعمال بیرونی و چه در پذیرش دین و ایمان از قوانین حکام خود تبعیت کنند. در خصوص افکار و عقاید درونی آدمیان که از حیطهٔ وقوف و آگاهی حکام انسانی خارجاند زیرا تنها خداوند از دل آدمی خبر دارد) باید گفت که این افکار و عقاید اخران در از دربخواهانه و یا نتیجه و معلول قواعد و قوانین نیستند بلکه متأثر از ارادهٔ آشکار نشده و قدرت خداوندند؛ و در نتیجه موضوع التزام و تکلیف قرار نمیگیرند.

ابراهیم از قدرت انحصاری برخوردار بود تا مذهب قوم خود را تعیین کند

ادعای خواب و رؤیای روح خصوصی در مقابل مذهب ۲ ابراهیم مسموع نیست

و از آن مطلب نکتهٔ دیگری برمیآید و آن اینکه اگر هر یک از اتباع ابراهیم مدعی اد دیدن خواب یا رؤیا و روح خصوصی و یا هرگونه وحی و الهام دیگری از جانب خداوند میشد تا بر آن اساس از عقایدی که ابراهیم منع کرده بود جانبداری کند، در آن صورت ابر ابراهیم میتوانست قانوناً چنان کسانی را و یا بهعلاوه کسانی را که از ایشان پیروی میکردند و هوادار چنان مدعیانی بودند، مجازات کند؛ و در نتیجه هم اینک نیز حکام میتوانند قانوناً هرکسی را که خواب و رؤیای خصوصی خود را در مغایرت با قوانین علم کند، مجازات کنند؛ زیرا حاکم در دولت دارای همان جایگاهی است که ابراهیم در بین طایفهٔ خود داشت.

از همان مطلب نکتهٔ سومی نیز برمی آید: و آن اینکه هیچکس جز شخص حاکم در ابراهیم تنها داور و مفسر دولت مسیحی، همچون ابراهیم در درون طایفهٔ خود، نمی تواند از کلام خداوند آگاه گردد. کلام خداست زیرا خدا تنها با ابراهیم سخن گفت و تنها ابراهیم می دانست که خداوند چه گفته است و تنها او می توانست آن گفته را برای طایفهٔ خود تغییر و تفسیر کند؛ و بنابراین آنان که جانشین ابراهیم در دولتها هستند تنها مفسران کلام خداوند محسوب می شوند.

همان عهد و میثاق با اسحاق و سپس با یعقوب تجدید شد و بعد از آن دیگر تجدید قتدار موسی بر میثاق نشد تا آنکه بنیاسرائیل از اسارت مصریان رهایی یافتند و به پای کوه سینا رسیدند؛ آنگاه استوار بود عهد و میثاق با موسی تجدید شد (چنانکه پیش تر در فصل ۳۵گفتهایم)، به شیوه ای که از آن پس مملکت بنیاسرائیل به مملکت خاص خداوند تبدیل شد؛ و سرکرده و پیشوای

۳۹۸ لویاتان

آن مملکت در آن زمان خود موسی بود و سپس جانشینی به هارون و وارثان وی پس از او رسید تا آنکه سلطنت مقدس ابدی را برای خداوند برقرار سازند.

براساس همین عهد و میثاق، سلطنت خداوند برقرار شد. اما چون موسی دارای اقتدار نبود تا بهعنوان وارث برحق ابراهيم بر بني اسرائيل حكمروايي كند، زيرا نمی توانست به حکم توارث مدعی آن حق باشد؛ پس بنی اسرائیل هنوز مکلف نبودند که وي را بهعنوان جانشين خداوند بيذيرند، مگر آنکه باور ميکردند که خداوند با موسى سخن گفته باشد. و بنابراین اقتدار موسی (بهرغم عهد و میثاقی که بنی اسرائیل با خداوند بسته بودند) هنوز صرفاً مبتنی بر عقیدهای بود که ایشان در خصوص قداست او و حقیقت مذاکراتش با خداوند و واقعیت معجزاتش داشتند؛ و اگر آن عقیدہ تغییر میکرد، در آن صورت آن قوم مكلف نمے بودند آنچہ راكه موسى بەنام خداوند بەعنوان قانون الهي بە ایشان ابلاغ می کرد، بپذیرند. پس باید ببینیم که التزام و تکلیف ایشان به اطاعت از او چه مبنای دیگری داشت؛ زیرا آنچه می توانست ایشان را ملزم و مکلّف بسازد، حکم و فرمان خداوند نبود، چون که خدا با ایشان بلاواسطه سخن نمی گفت بلکه بهواسطهٔ خود موسی یوحنا ۵:۳۱ تکلم می کرد. و منجی ما دربارهٔ خودش می گوید: اگر من در مورد خودم شهادت دهم. شهادتم درست نیست؛ به همین سان اگر موسی دربارهٔ خودش شهادت دهد (بهویژه در رابطه با ادعاى قدرت إعمال سلطنت بر قوم برگزيدهٔ خداوند) شهادتش را نبايد يذيرفت. بنابراین اقتدار او همچون اقتدار همهٔ شهریاران دیگر، میباید مبتنی بر رضایت قوم و تعهد ایشان به فرمانبرداری از وی بوده باشد. و چنین نیز بود، زیرا (سفر خروج ۱۸: ۲۰): تمامی قوم، رعدها و برق ها و صدای کرنا و کوه پر دود را دیدند و ترسیدند و از آنجا بازیس رفته

دور ایستادند. و به موسی گفتند که با مامتکلم شو تا بشنویم ولی خدا با ما متکلم نشود مبادا که بمیریم. و وعده و تعهد ایشان به فرمانبرداری همین بود و بدین شیوه ایشان خود را مکلف ساختند تا از آنچه موسی به عنوان فرامین خدا به آنها ابلاغ می کرد، تبعیت نمایند.

وگرچه عهد و میثاق [موسی] سلطنت مقدس یعنی سلطنتی را بنیان نهاد که به ارث به هارون رسید، لیکن منظور این است که تنها پس از آنکه موسی مرد، هارون جانشین وی گردید. زیرا هر کس که بهعنوان نخستین بنیانگذار دولت (خواه سلطنتی باشد یا اشرافی یا حکومت مردمی) سیاست آن دولت را تنظیم و تأسیس کند، لاجرم می باید هنگام انجام این کار دارای قدرت حاکمه بر مردم باشد. و این واقعیت که موسی در تمام مدت حکومت خود دارای چنان قدرتی بود، به وضوح در کتاب مقدس تأیید شده است. اولاً در آیه ای که پیش از آیهٔ قبلی نقل شد، گفته می شود که قوم بنی اسرائیل به موسی قول اطاعت و فرمانبرداری دادند و نه به هارون. ثانیاً (در سفر خروج ۲ و ۲۰۱۱) آمده است: پس خدا به موسی گفت که به خداوند برآیید تو و هارون و ناداب و اییهو، و از مشایخ اسرائیل

موسی (تحت قدرت خدا) حاکم یهودیان بود اما هارون در رأس روحانیت و کاهنان قرار داشت

همراه او برنیایند. از این آیه آشکار است که موسی به تنهایی به نزد خداوند فراخوانده شد (و هارون و دیگر کاهنان و مشایخ هفتادگانه و کل قوم از رفتن به نزد خدا منع شدند)؛ یس تنها او نمایندهٔ شخص خداوند در نزد قوم بنی اسرائیل بود؛ یعنی اینکه تنها او تحت اقتدار خداوند بر ایشان حاکم بود. و گرچه بعداً (در آیهٔ ۹) گفته می شود که: و موسی و هارون و ناداب و ابیهوء، با هفتاد نفر از مشایخ اسرائیل برآمدند و خدای اسرائیل را مشاهده کردند و در زیر پاهایش گویی سنگ چینی از یاقوت کبود بود و غیره. لیکن این بعد از آنی بود که موسی با خدا ملاقات کرده بود و کلماتی را که خداوند بهوی گفته بود پیش تر به قوم خود ابلاغ نموده بود. موسى تنها براى كار مردم به ملاقات خدا رفت؛ ديگران مانند نجیبزادگانی در هیئت همراه به صورت افتخاری از آن لطف و مرحمت خاص بهرهمند شدند و ابن لطف شامل حال کل قوم نگردید؛ (چنانکه از آیهٔ بعد برمی آید) لطف خدا آن بود که ایشان خدا را مشاهده کردند و زنده ماندند: خداوند بر عظمای بنی اسرائیل دست نگذاشت و خدا را مشاهده کردند و خوردند و هم نوشیدند، (یعنی زنده ماندند) لیکن هیچ فرمانی از جانب خداوند برای مردم نبردند. همچنین به کرات گفته می شود که خدا با موسى سخن گفت، يعنى همچون تمامى موارد ديگر دربارهٔ حکومت سخن گفت؛ چنانکه در خصوص تنظیم مراسم مذهبی در فصول ۲۵، ۲۶، ۲۷، ۲۹، ۲۹ و ۳۰ و ۳۱ سفر خروج و در سراسر سفر لاویان با موسی سخن گفت؛ و تنها به ندرت با هارون تکلم کرد. گوسالهای که هارون ساخت، موسى در آتش انداخت. سرانجام قضيهٔ اقتدار هارون، در واقعهٔ شورش وی و مریام بر علیه موسی (سفر اعداد فصل ۱۲)، از جانب خود خداوند به نفع موسی فیصله یافت. به همین سان در قضیه ای که میان موسی و قوم وی در هنگامی پیش آمد که قورح، داثان و ابیرام و دویست و پنجاه تن از سرداران جماعت بر ضد موسی و هارون گرد هم آمدند (اعداد ١٦/٢) و به ایشان گفتند که ادعای زیاده می نمایید زیرا که تمامی جماعت هریک از ایشان مقدس اند و خداوند درمیان ایشان است پس چرا خویشتن را از جماعت خداوند برتر میدانید؟ پس خداوند زمین را فرمان داد تا قورح، داثان و ابیرام را همراه با زنان و فرزندان شان زندهزنده در کام خود فرو بلعد و نیز خود آن دویست و ینجاه تن سردار را بسوزانید. بنابراین نه هارون، نه قوم بنی اسرائیل، نه اشراف نظامی و سرداران عمدهٔ قوم بلکه تنها خود موسی، بعد از خداوند بر بنی اسرائیل حاکمیت داشت؛ و این حاکمیت نه تنها در مسائل مربوط به سیاست مدنی بلکه در امور مذهب هم برقرار بود؛ زيرا تنها موسى با خداوند سخن مىگفت و بنابراين تنها او مى توانست به مردم بگويد كه خداوند از ایشان انتظار چه اعمالی دارد. هیچکس آنقدر گستاخ نبود که به رغم خطر مرگ به کوهی که خداوند در آنجا یا موسی سخن می گفت نزدیک شود. (خداوند در سفر خروج ۱۹:۱۲ می گوید): و به جهت قوم از گرداگرد حدودی تعیین کرده بگو که برحذر باشید از برآمدن به کوه و از لمس نمودن سر حدَّش، هر کسی که به کوه دست بزند البته کشته خواهد

**۴۰۴** لوياتان

شد. و نیز (در آیهٔ ۲۱) میگوید: که به زیر کوه رفته قوم را امر نما مبادا به جهت دیدن خداوند از سرحد تجاوز نمایند. از این آیات می توانیم استنتاج کنیم که هر کسی که در دولت مسیحی جای موسی را بگیرد، تنها پیام آور خداست و تنها مفسر فرامین اوست. و بر طبق این آیات هیچکس نباید در تفسیر کتاب مقدس از حدودی که حکام و فرمانروایان معین کردهاند، فراتر رود. زیرا [ در این تمثیل] کتاب مقدس که چون خدا اینک در آن سخن میگوید، در حکم کوه سینا است؛ حدود آن کوه نیز قوانین موضوعهٔ کسانی هستند که نمایندهٔ شخص خداوند بر روی زمین اند. نگریستن به آن و مشاهدهٔ اعمال حیرت آور خداوند در آن و ترسیدن از خداوند بدان سبب، مجاز است؛ لیکن تفسیر آن یعنی تجسس در آنچه خداوند به حاکم منصوب خود گفته است و قضاوت در این خصوص که آیا وی بر طبق فرمان خداوند عمل میکند یا نه، به معنی تجاوز از حدودی است که خداوند برای ما وضع کرده است و نیز به معنی نگریستن به خداوند به شیوه ای نامحترمانه است.

> همهٔ ارواح انبیا تابع روح موسی بودند

در زمان موسی هیچ پیامبری و هیچ کسی که مدعی تماس با روح خدا باشد، نبود که از جانب وی تأیید نشده یا جواز نیافته باشد، زیرا در زمان او تنها هفتاد تن بودند که گفته می شد به واسطهٔ روح خداوند نبوّت می کردند و اینها نیز منتخبین موسی بودند؛ و خداوند (در سفر اعداد ۱۱:۱۶) دربارهٔ ایشان به موسی میگوید: هفتاد تن از مشایخ اسرائیل را نزد من گردآور، آنانی را که تو از مشایخ اسرائیل می شماری. خداوند به ایشان روح خود را منتقل کرد ولیکن این روح با روحی که به موسی داده شده بود، تفاوت نداشت، زیرا (در آیهٔ ۲۵) گفته می شود: و خداوند در ابر نازل شده و از روحی که در او می بود، گرفته به هفتاد نفر مشایخ نهاد. اما پیش تر (در فصل ۳۶) نشان دادهایم که منظور از روح، فکر است؛ پس معنای آن آیه جز این نیست که خداوند فکری در ایشان القا کرد که منطبق با فکر موسی و تابع و منقاد آن بود، تا آنکه بتوانند نبوت کنند، یعنی بهنام خداوند با مردم سخن بگویند و (بهعنوان کارگزاران موسی و براساس مرجعیت وی) عقایدی را عرضه بدارند که با عقیدهٔ موسى موافق باشد. زيرا ايشان صرفاً كارگزاراني بودند و وقتى دو تن از ايشان در خيمه گاه نبوت کردند، کار آنها بدعت و غیرقانونی به شمار رفت؛ و بر طبق آیات ۲۷ و ۲۸ همان فصل آن دو به بدعت گذاری متهم شدند و یوشع به موسی نصیحت کرد تا ایشان را از آن کار باز دارد، غافل از اینکه به واسطهٔ روح موسی بود که هم ایشان نبوت می کردند. از این آیه آشکار می شود که هیچیک از اتباع نباید در مخالفت با عقیدهٔ آن کس که از جانب خداوند جانشین موسی شده است، به نبوت یا تماس با روح تظاهر کند.

، با مرگ هارون، و با مرگ موسی پس از او دولت که سلطنتی مقدس بود به حکم عهد و میثاق اولیه به دست فرزند هارون، العاذار، کاهن بـزرگ افـتاد؛ و خـداونـد او را (پس از خویش) حاکم خواند، در همان حالی که یوشع را به فرماندهی لشکر منصوب کرد. زیرا

پس از موسی حاکمیت از آن کاهن اعظم بود خداوند (در سفر اعداد ۲۱:۲۱) آشکارا دربارهٔ یوشع میفرماید: که وی در حضور العاذار کاهن بایستد تا آنکه وی از برای او در حضور خداوند سؤال نماید و به فرمان او خروج نمایند و به فرمان او دخول نمایند، هم خود او و هم تمامی بنی اسرائیل به همراهش. بنابراین قدرت عالیهٔ اعلام جنگ و صلح در اختیار کاهن بزرگ بود. همچنین قدرت عالیهٔ قضاوت و ادارهٔ امور مربوطه به کاهن اعظم تعلق داشت؛ زیراکتاب قانون را قضات نگهداری میکردند، و در قضایای مدنی تنها کاهنان و لاویان [پس از کاهن بزرگ] قضات زیردست بودند، چنانکه از سفر تثنیه ۱۰ و و ۱۷ برمی آید. و در خصوص شیوهٔ ستایش خداوند هیچگاه تا زمان شائول در این باره شکی نبود که کاهن بزرگ دارای اقتدار و مرجعیت اعلی است. می آمیخت؛ و در مورد هر کسی که بنا به حق الهی حکومت کند و قدرتش را بلاواسطه از خداوند گرفته باشد، باید چنین باشد.

قدرت حاکمه در دوران فیمابین زمانهٔ یوشع و زمانهٔ شائول دوران پس از مرگ یوشع تا زمان شائول، دورانی است که از آن در کتاب قضاة بنی اسرائیل سخن بسیار رفته است، و گفته می شود که در آن روزگار هیچ پادشاهی در سرزمین اسرائیل نبود و گاه نیز به این مطلب اضافه می شود که: در آن روزگار هر کس هر کاری را که به نظرش درست می رسید انجام می داد. وقتی گفته می شود که هیچ سلطانی نبود مراد این است که در سرزمین اسرائیل هیچ قدرت حاکمه ای نبود. و اگر وجه عملی و اجرایی چنين قدرتي را در نظر بگيريم، واقعيت همان بود. زيرا پس از مرگ يوشع والعاذار (بر طبق کتاب قضاة ۲:۱۰) نسل دیگری بیدا شد که خداوند را نمی شناختند و قدر کارهایی را که وی برای بنی اسرائیل کرده بود نمی دانستند، بلکه در پیش چشمان خدا شرارت می کردند و بعليم راعبادت مي نمودند. و يهوديان داراي خصوصيتي بودند كه يولس رسول به آن اشاره کرده است یعنی اینکه دنبال نشانه و معجزه می گشتند و نه تنها پیش از آنکه خود را تسلیم حکومت موسی کنند بلکه پس از آنکه خود را با تسلیم بدان ملزم و مکلّف نمودند، باز چنان می کردند. اما غایت نشانه ها و معجزات تأمین و تضمین ایمان است نه پیشگیری از نقض آن توسط آدمیان پس از آنکه ایمان آورده باشند؛ زیرا آدمیان به حکم قانون طبيعي ملزم به وفاي به عهدند. اما اگر ما نه اجراي عملي حكومت بلكه حق حکومت کردن را در نظر بگیریم، در آن صورت قدرت همچنان در دست کاهن اعظم بود. بنابراین هر نوع فرمانبرداری و اطاعتی هم که نسبت به هر یک از قضات اعلام می شد (و قضات مرداني بودند كه بهطور خارق العاده بهوسيلة خداوند انتخاب مي شدند تا أنكه بندگان طاغی وی را از دست دشمن رهایی بخشند) نمی توانست در استدلال بر علیه حقی که کاهن اعظم نسبت به قدرت حاکمه ـ چه در امور سیاسی و چه در امور مذهبی ـ داشت، مورد استناد قرار گیرد. و قضات و خود شائول نیز وظیفهای نه عادی بلکه خارق العاده در امر حکومت داشتند و بنی اسرائیل از ایشان نه از روی تکلیف بلکه از سر

احترام به لطفی که خداوند به ایشان داشت \_ و آن لطف در حکمت و شجاعت و قناعت ایشان ظاهر میگشت \_ اطاعت میکردند. بنابراین تا آن زمان حقوق ادارهٔ امور سیاسی و دینی جداییناپذیر بودند.

در باب حقوق ملوک اسرائیل

ملوک جانشین قضات بنی اسرائیل شدند؛ و همچنانکه پیش تر کل اقتدار چه در مذهب و چه در سیاست، در دست کاهن اعظم بود؛ اینک نیز کل اقتدار در دست ملک بود. زيرا حاكميت بر قوم كه پيشتر نه تنها به حكم قدرت الهي بلكه به واسطه ميثاق خاص بنی اسرائیل، در دست خداوند و پس از او و تحت اقتدار وی در دست کاهن اعظم بهعنوان نایب او بر روی زمین قرار داشت، اینک از جانب خود قوم و با رضایت خود خداوند کنار گذاشته شد. زیرا وقتی بنی اسرائیل به شموئیل گفتند (کتاب اول شمونیل ٨:٥) برای ما یادشاهی قرار بده تا بر ما حکم کند، همچون همهٔ اقوام دیگر؛ منظورشان این بود که دیگر نمی خواهند تحت اوامری باشند که کاهن بهنام خداوند بر ایشان اعمال میکرد؛ بلکه خواهان حکومت کسی هستند که به شیوهٔ حکام سایر اقوام بر ایشان حکومت نماید؛ و بنابراین با خلع کاهن اعظم که اقتدار ملوکانه داشت، ایشان حکومت خاص خداوند را از کار برگنار کردند. و با این حال خدا به این کار رضایت داد و (در آیهٔ ۷) به شموئيل گفت: آواز قوم راهر چه که به تو گفتند استماع نما زيرا که تو را تحقير ننموده بلکه مرا تحقير نمودند تا بر ايشان سلطنت ننمايم. بنابراين با طرد خداوند كه كاهنان براساس حق او حکومت میکردند، برای کاهنان هیچ قدرتی باقی نماند، جز آنچه ملک برای آنها مجاز می داشت و این میزان برحسب آنکه ملوک خوب یا بد بودند، بیشتر یا کمتر بود. و در مورد حکومت در امور مدنی کاملاً آشکار است که ادارهٔ این امور در دست ملک بود. زيرا برطبق آية ۲۰ در همان فصل: بني اسرائيل مي گويند که همچون اقوام ديگر خواهند. بود؛ و یادشاه ایشان داور و حاکم ایشان خواهد بود و پیشاپیش ایشان حرکت خواهد کرد و در نبردهای ایشان خواهد جنگید؛ یعنی اینکه صاحب کل اقتدار خواهد بود چـه در زمان صلح وچه در زمان جنگ. تنظیم امور مذهب نیز جزئی از این اقتدار بود؛ زیرا در آن زمان کلامی از جانب خداوند برای تنظیم و ادارهٔ امور مذهبی، جز قانون موسی وجود نداشت و همین قانون مدنی آن قوم بود. افزون بر این (در کتاب اول ملوک ۲:۲۷) می خوانیم که سلیمان ابیاثار را از کهانت خداوند اخراج نمود، بنابراین وی بر کاهن اعظم استیلا و اقتدار داشت همچنانکه بر هر یک از اتباع داشت؛ و این نشانهٔ بزرگی از اقتدار مذهبی [ملک] است. و نیز (در کتاب اول ملوک فصل ۸) می خوانیم: که سلیمان خانهٔ معبد را به اسم خداوند بنا و تقدیم کرد، و قوم را متبارک نمود؛ و خود شخصاً آن نیایش یرمایه را سرود که در مراسم مقدس کلیسا و نیایشگاهها به کار می رود؛ و این نیز نشانهٔ دیگری از اقتدار و تفوق مذهبی او بود. و نیز (در کتاب دوم ملوک فصل ۲۲) می خوانیم که وقتی مسئلهای در باب کتاب قانونی که در معبد یافت شد، مطرح گردید، کاهن اعظم آن را حل نکرد بلکه یوشیاه، او و دیگران را اعزام داشت تا دربارهٔ آن مسئله از حلداه نبیته استفسار کنند؛ و این نیز نشانهٔ دیگری در تفوق و اقتدار مذهبی ملک است. بالاخره (در کتاب اول تواریخ ایدام ۲۶:۳۰) میخوانیم که داوود، حشبیاه و برادران حبرونی او را کارگزاران قوم بنی اسرائیل در بین مردم جانب غربی رود اردن ساخت، تا در همهٔ کارهای خداوند بکوشند و در خدمت ملک باشند. همچنین (در آیهٔ ۳۲) آمده است که داوود حبرونیان دیگر را ناظران روبنیان و گادیان و نیمی از سبط منشه در هر کار خدای و هر کار زندگی میکردند). آیا این اقتدار کامل و یکپارچهای نیست که کسانی که آن را تجزیه میکنند، اقتدار دنیوی و روحانی میخوانند؟ در خاتمه [باید گفت که] از آغاز تأسیس سلطنت خداوند، تا عصر اسارت، تفوق و اقتدار مذهبی در دست همان کسی بود که حاکمیت مدنی را در اختیار داشت؛ و منصب کاهنان پس از انتخاب شائول، ملوکانه نبود بلکه اجرایی بود.

اعمال قدرت در حوزهٔ مذهب در عصر ملوک بر طبق حق نظری نبود با این حال حکومت در حوزهٔ سیاست و مذهب نخست در زمان کاهنان اعظم و سیس در روزگار ملوک تنها به عنوان حق نظری در هم آمیخته بود؛ لیکن از همان تاریخ مقدس [قوم بنی اسرائیل] چنین برمی آید که آن قوم این حق را در نمی یافت؛ بلکه در بین ایشان گروه عمدهای وجود داشت و احتمالاً این گروه بزرگ ترین گروهی بود که چون دیگر شاهد معجزات بزرگ و (یا معادل معجزات یعنی) تواناییهای عظیم و نشاط چشمگیری در اقدامات حکام خود نبودند، نه اعتبار کافی برای شهرت موسی قائل می شدند و نه گفتوگو میان خداوند و کاهنان را به چیزی میگرفتند؛ و هر زمان که حکام موجب ناراحتی ایشان می شدند از فرصت استفاده می کردند و گاه سیاست و گاه مذهب را تقبیح می نمودند تا آنکه حکومت را تغییر دهند و یا به دلخواه خود از اطاعت حکام سرپیچی کنند. و مشکلات، اختلافات و مصائب داخلی قوم که گهگاه رخ می نمود از همین جا سرچشمه میگرفت. مثلاً پس از مرگ العاذار و یوشع، نسل بعدی که معجزات خداوند را مشاهده نکرده و به عقل سست و ضعیف خویش وانهاده شده بودند، خود را ملزم و مکلّف به رعایت عهد و میثاق سلطنت مقدس نمی دانستند و فرامین کاهنان و قانون موسی را به چیزی نمی گرفتند و هر یک از ایشان آنچه را که به نظر خودش درست میرسید، انجام میداد؛ و ایشان در امور مدنی نیز از کسانی اطاعت میکردند که به نظر خودشان قادر بودند قوم را از ظلم و ستم اقوام همسایه رهایی بخشند؛ و آنها (چنانکه میبایست) با خداوند مشورت نمی کردند بلکه با مردان یا زنانی شور می نمودند که به گمان خودشان بهواسطهٔ برخورداری از توانایی پیشگویی آینده، پیامبر بودند؛ و گرچه ایشان نهانی در معابد خصوصی خود بتانی داشتند، لیکن اگر روحانی ایشان از لاویان بود،گمان می کردند که خدای بنی اسرائیل را ستایش میکنند. و سیس ایشان خواستار آن شدند که همچون اقوام دیگر ملکی داشته باشند؛ لیکن مراد آنها این نبود که از ستایش خداوند خدا و سلطان خودشان سرباز زنند بلکه چون از عدالت پسران شموئیل مأیوس گشته بودند، خواستار ملکی شدند تا در اعمال مدنی داور ایشان باشد؛ اما طبعاً روا نمی دانستند که آن ملک مذهب ایشان را که به نظر خودشان از جانب موسى تجويز شده بود، دگرگون سازد. پس ايشان همواره به عذر و بهانهٔ عدالت يا مذهب، خودشان را، هر گاه که امکان و امید توفیق داشتند، از قید فرمانبرداری رها می ساختند. شموئیل از قوم خود آزرده شد، زیرا ایشان خواستار ملکی بودند (حال آنکه خداوند پیشاپیش ملک ایشان بود و شمونیل تنها تحت اقتدار خداوند از اقتداری برخوردار بود)؛ ولى شموئيل، وقتى شائول نصيحت وى را نيذيرفت كه بر طبق فرمان خداوند اگگ ( را نابود کند، ملک دیگری یعنی داوود را به سلطنت معین کرد تا جانشین وارثان وی گردد. رحبعام بت پرست نبود اما قوم، او را طالم و غاصب می شمردند و مکر و نزاع داخلی موجب شد که ده قبیلهٔ او به یاربعام مشرک و بت پرست بپیوندند. و عموماً در سراسر تاریخ ملوک و نیز تاریخ یهود و بنی اسرائیل پیامبرانی بودند که همواره بر ملوک کتاب دوم تواریخ ایام ۱۹:۲ – بهخاطر تعدی به مذهب و یا خطا در سیاست دولت انذار می کردند؛ همچنانکه یهوشافاط بهخاطر کمک به یادشاه اسرائیل بر ضد سوریان از جانب پیهوء نبی شماتت شد؛ و نیز حزقیاه بهخاطر نشان دادن گنجهای خود به سفرای بابل مورد سرزنش اشعیا قرار گرفت. از همهٔ این موارد چنین ظاهر می شود که گرچه قدرت دولت و مذهب هر دو در دست ملوک قرار داشت، لیکن هیچیک از ملوک در کاربرد آن قدرت فارغ از محدودیت نبود؛ مگر آنانی که بر وفق تواناییها و امیال و لذات طبیعی خود عمل میکردند. بنابراین از رویههای رایج در آن روزگار نمی توان هیچ دلیلی در این خصوص به دست آورد که حق تفوق و اقتدار در حوزهٔ مذهب در دست ملوک نبوده باشد، مگر اینکه ما اصلاً آن را از آن یپامبران بدانیم و نتیجه بگیریم که چون حزقیاه که در نزد کروبیان خدا را نیایش می گفت از خدا در آن زمان و آنجا پاسخی نمی شنید بلکه بعداً بهواسطهٔ اشعیای نبی پاسخ خود را گرفت، پس اشعیاء می باید رئیس عالی مذهب بوده باشد؛ و یا چون یوشیاه در خصوص كتاب قانون با حلداء نبيّه مشورت كرد، يس نه خود او و نه كاهن اعظم بلكه حلداء نبيّه دارای اقتدار عالیه در امر مذهب بود؛ اما بهنظر من عقیده هیچیک از متألَّهین و صاحب نظران كليسا چنين نيست.

یهودیان در دوران اسارت، هیچ دولتی نداشتند؛ و پس از بازگشت گرچه عهد خود با خداوند را تجدید کردند، لیکن هیچ وعدهای به فرمانبرداری و اطاعت از عذرا و یا کسان دیگر داده نشد؛ و پس از آن ایشان تابع یونانیان شدند (و مذهب ایشان از رسوم و اساطیر

یهودیان پس از دوران اسارت هیچ دولت مستقری نداشتند

Agag . از پادشاهان قوم عمالیق، کتاب اول شموئیل ۱۵\_م.

و آیین حروفیهٔ یونانی بسیار اثر پذیرفت و تباه شد) به نحوی که [در اثر آن تباهی] نمی توان مطلبی از آشفتگی ذهنی ایشان چه در حوزهٔ دولت و چه در حوزهٔ مذهب در خصوص تفوق و برتری یکی بر دیگری استنباط کرد. و بنابراین تا جایی که به عهد عتیق مربوط می شود می توانیم چنین نتیجه گیری کنیم که هر کس که در بین یهودیان صاحب حاکمیت بر کشور بود، همان کس نیز واجد اقتدار عالیه در امور مربوط به پرستش آشکار و ظاهری خداوند نیز بود و نمایندهٔ شخص خدا به شمار می رفت؛ یعنی شخص خداوند به عنوان اب؛ هر چند وی تا زمانی که پسر خود عیسی مسیح را برای رهانیدن آدمیان از گناه و معصیت و هدایت ایشان به سوی مملکت جاودانی و همیشگی خود به جهان اعزام نکرده بود، با چنان عنوانی خوانده نمی شد. و در این باره در فصل بعد سخن می گوییم.

فصل چهل و یکم در باب منصب و مأموریت منجی متبرک ما

در کتاب مقدس منصب مسیح سه جزء دارد: یکی مسیح به عنوان نجات بخش یا منجی؛ سه جزء منصب عیسی دوم مسیح به عنوان پیشوا، مشاور یا آموزگار یعنی به عنوان پیامبری که از جانب خداوند فرستاده شده است تا آنانی را که خداوند برای آمرزش برگزیده، به دین خدا درآورد؛ و سوم مسیح، به عنوان پادشاه یا سلطان ابدی، لیکن پادشاهی که تحت اقتدار خداوند اب، پدر خودش قرار دارد، همچنانکه موسی و کاهنان اعظم در روزگاران خود چنان بودند. و با این سه جزء [از منصب مسیح] سه دوران، متناظر است. مسیح برای نجات ما، در نخستین ظهور خود با قربانی و فداکردن خویش بر روی صلیب برای غفران معاصی ما اقدام کرد. مساعی مسیح برای گرواندن ما به دین خدا بعضاً از جانب خود او در زمان خودش و بعضاً از جانب کارگزارانش در عصر حاضر مبذول شده است و همین کار تا زمان ظهور دوبارهٔ او ادامه خواهد یافت. و پس از بازگشت دوبارهٔ او دوران حکومت پرشکوه وی بر برگزیدگان خودش آغاز خواهد شد و الی الابد ادامه خواهد یافت.

منصب مسيح بهعنوان

منصب مسیح به عنوان نجات بخش یعنی کسی که تاوان گناهان را می پردازد (و این منصب مس تاوان همان مرگ اوست) مستلزم آن است که وی فدا شود و بدان وسیله معاصی ما را بر نجات بخش روی سر خود حمل کند و با خود ببرد، بدان سان که خداوند مقرر فرموده است. مراد این نیست که فداکردن انسانی هر چند بی گناه بتواند تمامی معاصی و خطاهای همهٔ آدمیان را به مقتضای احکام عدالت جبران کند؛ بلکه آن گناهان به مقتضای رحمت خداوند بخشوده می شوند که چنین فداکاری هایی را به موجب لطف خود قبول کرده و برای جبران معاصی مقرر داشته است. در قانون قدیم (چنانکه در سفر لاریان فصل ۱۶ می خوانیم) خداوند واجب کرده بود که هر سال یک بار گناهان بنی اسرائیل اعم از

روحانیون و دیگران جبران و آمرزیده گردد: و برای انجام این کار هارون می بایست به تنهایی برای خودش و برای کاهنان گوسالهای قربانی کند؛ و برای بقیهٔ قوم نیز دو بزغاله از ایشان بگیرد و یکی از آن دو را قربانی کند؛ ولی در مورد آن بزغالهٔ دیگر که بز طلیقه ( بود، دست خود را بر روی سر آن قرار دهد و با ذکر و اقرار معاصی قوم خود، همهٔ آن گناهان را بر سر آن بز ببندد و سیس از طریق انسان شایستهای آن بز را وادارد که به بیابان برود و به آنجا بگریزد و معاصی قوم را همراه با خود ببرد. همچنانکه قربان کردن یک بز، یهایی کافی (بعنی قابل قبول) بهعنوان تاوان گناهان کل قوم بنی اسرائیل بود، بههمان سان مرگ مسبح نیز بهایی کافی برای جبران معاصی کل انسان هاست، زیرا بیش از این چیزی لازم دانسته نشد. رنجهای مسیح، منجی ما در آیهٔ زیر آشکارا به قربانکردن اسحاق و یا هر مورد مشابه دیگری در عهد عتیق تشبیه شده است: او هم بز قربانی و هم بز طلیقه بود، او مظلوم و مضروب بود (کتاب اشعیاء ۲:۵۳)؛ دهانش را باز نکرد؛ همچون برهای برای ذبح آوردندش و چون گوسفندی که در پیش بشم چین صامت و بی صدا است، پس وی نیز دهانش ۱٫<sub>۱</sub>٫۱٫ نکرد: در این آیه مسیح بز قربانی بود. او غمها و ناراحتیهای ما را حمل کرده و با خود برده است (آیهٔ ۴)؛ و نیز (آیهٔ ۶): خداوند معاصی همهٔ ما را بر سر او گذاشته است: و در این آیات او بز طلیقه است. وی از سرزمین زندگان بریده شد به علت تعدی قوم من (آیهٔ ۸): در این آیه نیز وی بز قربانی است. و نیز (در آیهٔ ۱۱): وی گناهان آنها را با خود خواهد برد: در این آیه بازیز طلبقه است. پس برهٔ خداوند معادل با هر دو بز است، و مرگ او قربانی شدن اوست؛ وگریز او در رستاخیز اوست؛ و اینکه خداوند، پدرش او را به نحوی مناسب از جای برمی دارد و از مسکن آدمیان در زمین دور می سازد، به معنی عروج اوست.

سلطنت مسیح زان این جهان نیست

بنابراین چون نجات دهنده نسبت به آنچه نجات دفته پیش از استخلاص و پرداخت تاوان، حقی ندارد؛ و این تاوان نیز مرگ نجات دهنده بود؛ پس آشکار است که منجی ما (بهعنوان انسان) پیش از آنکه کشته شود، شاه کسانی که نجات شان داد، نبود؛ یعنی در طی مدت زمانی که وی جسماً بر روی زمین بود، شاه آنان نبود؛ منظورم این است که وی در آن زمان به موجب میثاقی که مؤمنان در غسل تعمید با وی می بندند، شاه بالفعل نبود؛ با این حال مؤمنان با تجدید میثاق خود با خدا در غسل تعمید، مکلّف بودند که هرگاه وی بخواهد سلطنت را بپذیرد (البته تحت اقتدار خداوند، پدر او) از وی به عنوان پادشاه اطاعت کنند. بر این اساس، منجی ما خود به صراحت می گوید: (بوحنا ۱۸:۳۶) سلطنت من زان این جهان نیست. حال چون کتاب مقدس از دو جهان یاد می کند، یعنی همین جهانی که اینک وجود دارد و تا روز جزا باقی خواهد ماند (روز جزا به همین دلیل آخرین روز نیز خوانده می شود) و جهانی که پس از روز جزا واقع خواهد شد، آنگاه ک

آسمان و زمینی تازه برپا شود؛ پس سلطنت مسیح تا رستاخیز عمومی، آغاز نخواه.د گشت. و این همان چیزی است که منجی ما (در انجیل متی ۱۶:۲۷) میگوید: زانرو که فرزند انسان در جلال یدر خود با ملائکهٔ خویش خواهد آمد و آنگاه هر کس را بر وفق عمل او جزا خواهد داد. یاداشدادن به هرکسی بر وفق اعمال وی به معنی اجرای مسئولیت یادشاهی است؛ و این واقع نخواهد شد تا زمانی که مسیح در جلال پدر خود همراه با ملائکه بیاید. وقتی منجی ما می گوید (انجیل متی ۲۳:۲) که: کاتبان و فریسیان بر کرسی موسی نشستهاند: پس هرچه شما را امرکنند که فراگیرید پس فراگیرید و به کار ببرید؛ پس وی أشكارا اعلام مىدارد كه در أن زمان قدرت ملوكانه را نه به خودش بلكه به هم أنها منسوب مي دارد. و نيز وقتي مي گويد (انجيل لوقا ١٢:١٤): کيست که مرا قاضي يا مقسّم بر شما تعیین نموده است؟ و یا (در انجیل بوحنا ۱۲:۴۷) می گوید که: من آمده ام نه از برای اینکه بر جهان حکم کنم بلکه از برای آنکه جهان را نجات دهم، مقصودش همان است. و با اين حال منجى ما به اين جهان آمد تا آنكه بتواند در جهان آينده پادشاه و حاكم باشد؛ زيرا وي منجى موعود يعني مسيح، يا روحاني مسح شده، و اعظم انبياي الهي بود؛ به اين معنی که قرار بود که کل قدرتی را که در دست موسی پیامبر و کاهنان اعظم وارث او، و ملوک وارث کاهنان بود، در اختیار داشته باشد. و پوحنای رسول آشکارا می گوید (فصل ۵ آیهٔ ۲۲): ویدر بر هیچکس حکم نمیکند و تمامی حکمرانی را به پسر واگذاشته است. و این آیه مغایر با آن آیهٔ دیگر نیست که می گوید: من آمده ام نه از برای اینکه بر جهان حکم کنم؛ زيرا اين سخن دربارة جهان فعلي است درحالي كه موضوع آية اول جهان آتي است؛ و نيز در آنجا که گفته می شود (انجیل متی ۱۹:۲۸) به هنگام ظهور مجدد مسیح: شمایی که مرا متابعت نمودید در تولد نو اندر آن زمان که فرزند انسان بر کرسی جلال خود نشیند. شما نیز بر دوازده تخت جلوس خواهید نمود و بر دوازده فرقهٔ اسرائیل حکمرانی خواهید کرد.

پس اگر مسیح آنگاه که بر روی زمین بود، سلطنتی در این جهان نداشت، باید پرسید که غایت آمدنش در بار اول چه بود؟ غایت وی آن بود که بهموجب عهد و میثاقی جدید سلطنتی را که به حکم عهد عتیق از آن خداوند بود ولیکن به واسطهٔ طغیان بنی اسرائیل در انتخاب شائول منقرض گشته بود، احیا کند. و برای انجام این کار می بایست به آنها ابلاغ نماید که وی خود مسیح است یعنی همان پادشاهی است که انبیا به آنها وعده کرده بودند؛ و نیز لازم بود خود را به خاطر گناهان کسانی قربانی سازد که قرار بود به حکم ایمان، خودشان را به وی تسلیم کنند؛ و اگر قوم عموماً وی را نپذیرند، پس آنانی را که ممکن بود در بین قبایل غیر یهود به وی ایمان آورند، به فرمانبرداری از خویش فراخواند. پس منصب و مأموریت منجی ما در اثنای اقامتش بر روی زمین دو جزء داشت: یکی آنکه اعلام کند که وی همان مسیح است؛ و دوم اینکد از طریق آموزش و انجام معجزات،

غایت ظهور مسیح تجدید پیمان سلطنت خدا و ترغیب برگزیدگان به پذیرش آن بود که جزء دوم مأموریت وی بهشمار میرفت حیاتی که قرار بود به هنگام ظهور مسیح در عین قدرت و تصرف مملکت پدر خویش از آن برخوردار شوند. و از این روست که وی اغلب دوران تعلیم و تبلیغ خود را دوران تجدید حیات می خواند؛ و این به معنی درست کلمه سلطنت و مملکت نیست و در نتیجه بهانه و دستاویزی برای نفی اطاعت از حکام زمان به شمار نمی رود (زیرا که مسیح به پیروان خود حکم می کرد که از آنان که در آن زمان بر کرسی موسی نشسته بودند اطاعت کنند و به قیصر مالیات بپردازند)؛ بلکه [تجدید حیات] تنها پیش درآمد و نشانهٔ سلطنت آیندهٔ خداوند برای کسانی بود که به لطف و مرحمت خداوند مرید او شده و به وی ایمان آورده بودند؛ به همین دلیل گفته می شود که خدادوستان، پیشاپیش در مملکت لطف و رحمت به سر می برند زیرا به تابعیت آن مملکت آسمانی درآمدهاند.

بنابراين تا اينجا هيچ چيز انجام نداده ويا تعليم نگفته است که به کاهش حقوق مدني یهودیان و با قیصر منجر گردد. زیرا تا جایی که به دولت موجود در آن زمان در بین بهودیان مربوط می شد هم کسانی که در بین ایشان صاحب حاکمیت بودند و هم آنان که تحت حكم قرار داشتند، هر دو منتظر مسيح و سلطنت خداوند بودند؛ زيرا اگر قوانين ایشان مسیح را (به هنگام ظهور خود) از معرفی و آشکار ساختن خویشتن منع کرده بود، در آن صورت ایشان نمی توانستند در انتظار او باشند. پس چون وی جز این کاری نکرد که از طريق تبليغ و انجام معجزات كوشيد تا ثابت كندكه خودش همان مسيح است، بنابراین هیچ کاری مغایر با قوانین ایشان انجام نداد. سلطنتی که وی مدعی آن بود، قرار بود در جهان دیگر برقرار گردد؛ وی به همهٔ آدمیان آموزش می داد تا در این فاصلهٔ زمانی از کسانی فرمانبر داری کنند که جای موسی نشستهاند؛ وی به ایشان اجازه داد تا همچنان مالیات خود را به قیصر بیردازند و خود از پذیرش منصب قضاوت و حکومت سرباز زد. یس چگونه ممکن بود اعمال یا گفته های وی اخلال انگیز باشد و یا به سرنگونی حکومت مدنی ایشان در آن زمان بینجامد؟ اما خداوند که به منظور اجبار برگزیدگان خبود به فرمانبرداری بر طبق عهدی که پیشتر بسته بودند، قربانی خویش را معیّن کرده بود، بهعنوان وسیلهای که بتواند با آن به نتیجهٔ مطلوب خود برسد، از تیهکاری و شرارت و ناسیاسی ایشان بهره گرفت. و تعالیم مسیح با قوانین قیصر نیز مغایر نبود. زیرا گرچه پیلاتوس خود (بهمنظور ارضای یهودیان) مسیح را تسلیم چوبهٔ صلیب کرد، لیکن پیش از آن کار آشکارا اعلام نمود که از مسیح هیچ تقصیری سر نزده است؛ و عنوان محکومیت وي را چنانکه يهوديان ميخواستند، ادعاي تصاحب سلطنت قلمداد نکرد بلکه صرفاً اعلام نمود که وی یادشاه یهودیان بود؛ و به رغم مخالفت پر سر و صدای یهودیان از تغییر آن عنوان سر باز زد وگفت: آنچه نوشتهام دیگر نوشته شده است.

تعالیم مسیح با قوانین یهودیان و یا قوانین قیصر در آن زمان مغایر نبود

در خصوص جزء سوم منصب و مأموریت او، که عبارت از آن بود که سلطان باشد، پیش تر نشان دادهایم که قرار نبود سلطنت او تا پیش از رستاخیز برپا گردد. در آن زمان،

جزء سوم منصب مسیح آن بود که (تحت اقتدار

وی سلطان خواهد بود نه تنها به معنای خداوند که در آن معنا هم اکنون نیز سلطان است یدر خود) سلطان برگزیدگان باشد و همواره نیز بهواسطهٔ قدرت سراسری خود سلطان کل زمین خواهد بود، بلکه همچنین در معنایی اخص بهواسطهٔ میثاقی که برگزیدگان در غسل تعمید خود با وی می بندند، سلطان ایشان خواهد شد. و از اینروست که منجی ما می گوید (انجیل متی ۱۹:۲۸) که حواريون او بر دوازده تخت سلطنت جلوس خواهند كرد و بر دوازده طايفة بني اسرائيل حکم خواهند راند و این در زمانی است که فرزند انسان در تخت شکوه و عظمت خویش جلوس کند؛ و منظور او از این کلام آن است که وی می باید در آن زمان در شکل و هیئت طبيعي خودش حكومت كند؛ و (به موجب انجيل متى ١۶:٢٧): فرزند انسان در جلال بدر خود با ملائکهٔ خویش خواهد آمد و آنگاه هر کس را بر وفق عمل او جزا خواهد داد. همین مطلب را می توان در انجیل مرقس ۱۳:۲۶ و ۱۴:۲۶ و به صورت آشکار تری به نسبت زمان در انجیل لوقا ۳۰و۲۲:۲۹ مشاهده کرد: و من برای شما مهیا می نمایم ملکوتی را چنانکه یدرم برای من نموده است، تا که شما بر خوان من بخورید و بیاشامید در ملکوت من و بنشینید بر تختها و حکم نمایید بر دوازده سبط اسرائیل. از این آیه آشکار می شود که سلطنت مسيح كه پدر او براى وى مهيا ساخته، پيش از آنكه فرزند انسان با جلال و شكوه فرا رسد و حواریون خود را حکّام اسباط دوازده گانهٔ بنی اسرائیل سازد، به وجود نخواهد آمد. اما ممکن است در اینجا کسی بیرسد که چون در سلطنت آسمانی دیگر از دواجی در کارنیست، اینکه گفته می شود که آدمیان می خورند و می آشامند، چه نوع خوردنی در این آیه مورد نظر است؟ این مسئله را منجی ما (در پوحنا ۶:۲۷) توضیح داده است، آنجا که می گوید: برای خوراک فانی زحمت مکشید بلکه برای آن خوراک که در زندگی جاوید باقی می ماند و آن را فرزند انسان به شما خواهد داد به خودتان زحمت بدهید. پس مراد از خوردن بر سر سفرهٔ مسیح، خوردن از درخت زندگی، یعنی برخورداری از زندگی جاوید در مملکت فرزند انسان است. به موجب این آیات و بسیاری آیات دیگر روشن است که سلطنت منجى ما در هيئت و سرشت انساني او بهوسيلهٔ وي اجرا خواهد شد.

اقتدار مسیح در مملکت خدا تابع اقتدار پدر اوست همچنین مسیح در آن زمان تنها به این معنی پادشاه خواهد بود که تابع یا نایب و نمایندهٔ خداوند، پدر خود باشد بدانسان که موسی در بیابان چنان بود؛ و بدانسان که کاهنان اعظم پیش از سلطنت شائول، و ملوک بنی اسرائیل پس از وی چنان بودند. زیرا یکی از پیشگوییها دربارهٔ مسیح این است که وی (از لحاظ منصب و مأموریت) همانند موسی خواهد بود: (خداوند در سفر تئنیه ۱۸:۱۸ می گوید): از برای ایشان پیغمبری را مثل تو از میان برادران ایشان مبعوث خواهم کرد و کلام خود را به دهانش خواهم گذاشت؛ و این شباهت با موسی همچنین از اعمال منجی ما در دورانی که بر روی زمین سخن می گفت، آشکار می شود. زیرا همچنانکه موسی دوازده سردار قبایل را برگزید تا تحتنظر او حکومت کنند؛ به همانسان منجی ما دوازده حواری برگزید که بر دوازده تخت جلوس خواهند کرد و بر دوازده سبط بنی اسرائیل حکم خواهند راند. و همچنانکه موسی به هفتاد تن از مشایخ اختیار داد تا روح خدا را در خود دریافت دارند و برای مردم نبوت و پیشگویی کنند، یعنی (چنانکه پیش تر گفته ایم) به نام خدا با آنها سخن بگویند؛ به همین سان نیز منجی ما هفتاد تن از پیروان و مریدان خود را معین کرد تا سلطنت او و رستگاری و آمرزش برای همهٔ اقوام را تبلیغ کنند. و همچنانکه وقتی اعتراضی در نزد موسی دربارهٔ برخی از آن هفتاد تنی که در خیمه گاه بنی اسرائیل نبوت می کردند، مطرح شد، موسی کار آنان را موجه شمرد و ایشان را تابع و مطیع حکومت خود دانست؛ به همین سان منجی ما، وقتی یوحنای رسول شکایتی دربارهٔ شخص خاصی نزد او آورد که به نام مسیح شیاطین را احضار می کرد، مسیح عمل آن شخص را موجّه شمرد و فرمود (انجیل لوقا ۵۵۰) او را منع نکنید زیرا آن کس که به ضد ما نیست، به جانب ماست.

همچنین منجی ما از حیث تجویز مراسم مقدس همانند موسی بود، هم در خصوص مراسم یذیرش مؤمنان به درون مملکت خداوند و هم در خصوص مراسم یادبود رهایی برگزیدگان مسیح از وضع و حال اسفبارشان. همچنانکه بنی اسرائیل رسم ختنه را بهعنوان مراسم مقدس یذیرش در مملکت خداوند قبل از دوران موسی معمول میداشتند، ولی آن رسم در دوران سرگردانی متروک مانده بود تا آنکه دوباره به محض ورود ایشان به ارض موعود اعاده و احیا گشت؛ به همین سان یهودیان پیش از ظهور منجی ما رسم غسل تعميد داشتند به اين معنى كه كساني راكه غيريهودي بودند با آب می شستند و به این شیوه آنها به خداوند اسرائیل ایمان می آوردند. یحیای تعمیدکننده همین رسم را در پذیرش همهٔ کسانی که مسیح را پذیرفتند به کار می گرفت و تبلیغ میکرد که مسیح در آن زمان به جهان وارد شده بود؛ و منجی ما نیز همان رسم را بهعنوان مراسم مقدس برای همهٔ کسانی که به او ایمان می آوردند، برقرار کرد. اینکه رسم غسل تعميد در آغاز از كجا ريشه گرفت، آشكارا در كتاب مقدس بيان نشده است؛ ليكن می توان آن را احتمالاً تقلید و اقتباسی از قانون موسی در مورد جذامیان دانست؛ آنگاه که دستور داده شد که مرد جذامی برای مدت معینی خارج از خیمه گاه بنی اسرائیل نگهداشته شود؛ و پس از گذشت آن مدت کاهن اعظم او را پاک شده خواند و وی پس از انجام تشریفات شستشوی رسمی به درون خیمه گاه پذیرفته شد. و بنابراین ممکن است این نوعی غسل تعمید باشد که در آن کسانی که بهواسطهٔ ایمان از جذام گناه پاک و مبرّا می گردند، از طریق مراسم رسمی تعمید به درون دین پذیرفته می شوند. اقتباس احتمالي ديگري از مراسم مذهبي اقوام و قبايل غيريهود وجود دارد که مربوط به موردي است که بهندرت اتفاق می افتد؛ و آن اینکه در یک مورد وقتی کسی که مرده تصور می شد، اتفاقاً به هوش آمد و دیگران از اینکه با وی سخن بگویند، دچار شک و تردید شدند و از آن کار خودداری کردند مگر آنکه آن کس بار دیگر به واسطهٔ غسل و شستشو در

عداد آدمیان پذیرفته گردد و همچون کودکان نوزادی که از آلودگیهای ولادت تطهیر می شوند، با شستشو تولد تازهای بیابد. همین رسم در زمانی که سرزمین یهود تحت سلطهٔ اسکندر و جانشینان یونانی او بود در بین یونانیان رواج داشت، و احتمالاً از آن طريق به درون مذهب يهوديان نفوذ كرد. اما چون محتمل نيست كه منجى ما از رسوم کافران حمایت کرده باشد، به احتمال قوی آن رسم از همان مراسم قانونی شستشو پس از ابتلا به جذام ناشی شده است. و در خصوص مراسم خوردن گوشت برهٔ عید فصح نیز باید گفت که این رسم آشکارا در مراسم عشای ربانی مورد تقلید و اقتباس قرار گرفته است؛ در این مراسم تکه کردن نان و ریختن شراب ما را به یاد رهایی از مصیبت گناه بهواسطهٔ رنج و مرگ مسیح می اندازد، همچنانکه خوردن گوشت برهٔ عید فصح خاطرهٔ رهایی یهودیان از اسارت در مصر را زنده میکرد. پس چون اقتدار موسی تابع اقتدار خداوند بود و او خود تنها نایب و نمایندهٔ خدا محسوب می شد، بنابراین چنین برمی آید که مسیح، که اقتدارش به عنوان انسان می بایست همانند اقتدار موسی باشد، به همان سان تابع و مطيع اقتدار خداوند، پدر خويش بود. همين مطلب از آنچه مسيح بهعنوان نيايش به ما آموخته است به روشنی افاده می شود: ای بدر ما، بگذار سلطنت تو فرا رسد؛ و نیز سلطنت، قدرت و شکوه از آن توست؛ و نیز از این گفته که: وی در جلال و شکوه پدرش خواهد آمد و نیز از آنچه یولس رسول (نامهٔ اول به اهل قرنتس ۱۵:۲۴) گفته است: آنگاه یابان کار فراخواهد رسید که وی سلطنت را به خدای بدر واگذار کند؛ و نیز از بسیاری از صريح ترين آيات ديگر برمي آيد.

موسی و مسیح نمایندهٔ خدای واحد و یکسانی

هستند

بنابراین منجی ما هم در تعلیم و هم در حکومت (همانند موسی) نمایندهٔ شخص خداست؛ و این خدا از همان زمان به بعد بود که پدر خوانده شد، نه پیش از آن؛ و با آنکه همچنان شخص و ذات واحد و یگانهای است، وقتی موسی نمایندهٔ اوست یک شخص است، و وقتی پسرش مسیح نمایندهٔ اوست، شخص دیگری است؛ زیرا چون شخصیت با نماینده نسبت دارد، پس به واسطهٔ تنوع و کثرت نمایندگان تنوع و کثرت شخصیتها ممکن میگردد، هر چند این شخصیتها مظاهر ذات واحد و یکسانی باشند.

فصل چهل و دوم درباب قدرت كليسايي

بهمنظور فهم ماهیت قدرت کلیسایی و صاحبان آن قدرت، میباید دورانی را که از زمان عروج آسمانی منجی خودمان آغاز میشود به دو جزء بخش کنیم؛ یکی دوران پیش از آنکه ملوک و صاحبان قدرتِ مدنیِ حاکمه، به دین مسیح درآمدند؛ و دیگری پس از ورود ایشان به دین. زیرا مدتها پس از عروج مسیح بود که ملوک و حکام مدنی ایمان آوردند و

در باب روح مقدسی که به

حواريون منتقل شد

آشکارا آموزش مذهب مسیحی را مجاز داشتند.

و در آن فاصله زمانی، طبعاً قدرت کلیسایی در دست حواریون بود و پس از ایشان نیز در اختیار کسانی قرار داشت که از جانب حواریون معین شده بودند تا انجیل را آموزش دهند و آدمیان را به مسیحیت فراخوانند و آنانی را که ایمان آورده بودند به راه رستگاری رهنمون شوند؛ و پس از آن نیز بار دیگر قدرت کلیسایی به کسانی واگذار شد که خود آنان معین کرده بودند و این کار از طریق دستگذاری بر روی کسانی صورت میگرفت که به سلک پیشوایان دینی در میآمدند؛ و مقصود از این کار انتقال روح قدسی یا روح خداوند به کسانی بود که پیشوایان دین خداوند می شدند تا آنکه سلطنت خداوند را پیش ببرند. بنابراین دستگذاری چیزی جز نقشکردن مهر مأموریت ایشان برای تبلیغ مسیح و تعليم آيين وي نبود؛ و انتقال روح قدسي بهواسطهٔ مراسم دستگذاري، تقليد و اقتباس از کاری بود که موسی میکرد. زیرا موسی همین مراسم را در مورد نمایندهٔ خود یوشع به کار برد، چنانکه در سفر تثنیه فصل ۳۴ آیه ۹ می خوانیم: و یوشع ابن نون مشحون از روح حکمت و دانایی شد زیرا موسی بر روی او دست گذاشته بود. بنابراین منجی ما فی مابین رستاخيز اول و عروج خود، روح خويش را به حواريون انتقال داد؛ و اين كار را نخست با دمیدن نفّس خود بر ایشان و این گفته که روح القدس را دریافت دارید (یوحنا ۲۲:۲۰) انجام داد؛ و پس از عروج خود (کتاب اعمال رسولان ۳و۲:۲) از طریق فرستادن بادی شدید و ایجاد زبانههای آتش در بالای سرشان آن کار را به عمل آورد؛ نه از طریق دستگذاری زیرا خداوند دستهای خود را بر موسی و بر مریدان او نیز نگذاشت، بلکه همان روح را از طریق دستگذاری قابل انتقال ساخت، چنانکه موسی بر پوشع دستگذاری کرد. پس، از آنچه گفته شد آشکار می شود که در آن دوران اولیه که هیچ دولت مسیحی وجود نداشت، قدرت کلیسایی دائماً در دست چه کسانی بود؛ یعنی در دست کسانی بود که آن قدرت را از طریق دستگذاری های متوالی از حواریون دریافت داشته بودند.

در باب تثلیث

در اینجا شخص خداوند برای بار سوم ظاهر می شود. زیرا همچنانکه موسی و کاهنان اعظم، نمایندگان خدا در عهد عتیق بودند؛ و منجی ما نیز خود به عنوان انسان در اثنای اقامتش بر روی زمین چنان بود؛ پس روح قدسی یعنی حواریون و جانشینان ایشان در منصب تبلیغ و تعلیم، که روح مقدس را دریافت داشته بودند، از آن پس نمایندهٔ مسیح بودهاند. اما (چنانکه پیش تر در فصل [۱۶] نشان دادهایم) شخصیت آن چیزی است که نمایانده می شود و ممکن است کسی در چندین شخصیت نمایانده شود؛ و بنابراین به درستی می توان گفت که حداوند که سهبار نمایانده شده است (یعنی تشخّص یا نقش یافته است)، پس سه شخص است و سه نقش دارد؛ هر چند واژهٔ شخص و نقش و تثلیث در انجیل به خداوند نسبت داده نشده است. یوحنای رسول (در نامهٔ اول ۹:۵) به درستی می گوید: سه شاهد در آسمان هست: بدر، کلمه و روح مقدّس و این سه یکی هستند. اما این گفته با سه شخص و نقش در معنای درست این کلمه ناسازگار نیست بلکه کاملاً سازگار است؛ و معنی درست واژهٔ شخص و نقش آن چیزی است که [از کسی] به وسیلهٔ دیگری نمایانده شود. زیرا به این معنی خداوند پدر، چنانکه بهواسطهٔ موسی نمایانده می شود، یک شخص و نقش است؛ و چنانکه بهواسطهٔ یسر خودش نمایانده می شود، شخص دیگری است؛ و چنانکه به واسطهٔ حواریون و یا عالمان دینی نمایانده شود که با اخذ جواز از حواریون تبلیغ میکردند، شخص سومی است؛ و با این همه هر شخص یا نقشی در اینجا، شخص خداوند واحد و یگانه است. اما ممکن است در اینجا کسی بیرسد که آنچه آن سه بر آن شهادت میدادند چه چیزی بود. یوحنای رسول سپس (در آیهٔ ۱۱) به ما می گوید که آن سه شهادت می دهند که: خداوند در وجود پسر خود به ما زندگی جاودان بخشیده است. همچنین اگر بیرسند که آن شهادت در چه چیزی ظاهر می شود، یاسخ آسان است؛ زيرا خداوند از طريق معجزاتي كه نخست بهواسطة موسى و سيس بهواسطة فرزند خودش و سرانجام بهواسطهٔ حواریون وی که روح یاک را دریافت داشته بودند، انجام می داد به همان مطلب شهادت داده است؛ و همهٔ اینها در روزگار خود نمایندهٔ شخص خدا بودند و همگی یا ظهور عیسی مسیح را نوید میدادند و یا مذهب او را تبلیغ میکردند. و در خصوص حواریون هم باید گفت که دوازده حواری بزرگ و اولیه، بنا به خصلت و شأن خود می بایست شاهد رستاخیز او باشند؛ چنانکه آشکارا (از کتاب اعمال رسولان ۲۲و ۲۱:۱۱) برمی آید، در آنجاکه پطرس رسول هنگامی که قرار بود حواری جدیدی به جای یهودای اسخریوطی انتخاب شود، کلمات زیر را به کار می برد و می گوید: یس باید از آن اشخاص که مصاحبان ما بودهاند، در هر وقت که خداوند، عیسی با ما رفت و آمد می نمود، از آغاز غسل دادن یحیی، تا همان روزی که وی از نزد ما صعود نمود، یکی از ایشان با **ما شاهد باشد به برخاستن او. و این ک**لمات مفهوم شهادتدادن را که پوحنای رسول ذکر کرده بود، تفسیر میکنند. در همان باب، شهود سه گانهٔ دیگری بر روی زمین ذکر شده است. زیرا در (آیهٔ ۸) میگوید: بر روی زمین سه چیز شهادت خواهند داد: روح، آب و خون و شهادت این سه موافق یکدیگر است. و منظور از این سه الطاف روح خداوند، و دو مراسم مقدس يعنى غسل تعميد وعشاى رباني است كه همكي به امر واحدى شهادت مي دهند تا آنکه دل مؤمنان را بهزندگی جاوید اطمینان ببخشند؛ و دربارهٔ این شهادت (در آیهٔ ۱) میگوید: آن کس که به فرزند انسان ایمان داشته باشد. شاهد را در درون خودش دارد. در این تثلیث بر روی زمین، وحدت مورد نظر میان آن سه چیز نیست، زیرا روح، آب و خون، چیز یکسانی نیستند، هر چند شهادت یکسانی بدهند. اما در تثلیث آسمانی اشخاص سه گانه، نقش های خداوند واحد و یگاندای هستند، هر چند که وی در سه زمان و موقعیت متفاوت نمایانده می شود. در خاتمه، جوهر عقیده به تثلیث، تا آنجا که می توان مستقيماً از كتاب مقدس استنباط كرد، اين است كه: خداوند كه همواره يكي و يكسان

است، یکبار شخصی بود که بهواسطهٔ موسی نمایانده شد؛ یکبار شخصی که بهواسطهٔ فرزند تجسّم یافته خود نمایش یافت، و یکبار هم بهواسطهٔ حواریون نمایان گشت. وقتی در حواریون نمایانده شود، روحالقدس که ایشان بهواسطهٔ او سخن میگفتند، همان خداست؛ وقتی در فرزند خودش نمایانده شود، (و مسیح هم خدا و هم انسان بود) فرزند، همان خداست؛ وقتی در موسی و در کاهنان اعظم نمایانده شود، پدر، یعنی پدر عیسی مسیح سرور ما و همان خداست؛ و از اینجا میتوان استنباط کرد که چرا واژههای پدر، پسر و روحالقدس در معنای الوهیت، هیچگاه در عهد عتیق به کار نرفتهاند، زیرا آنها نقشهایی هستند و نام خود را از عمل نمایش [خدا] گرفتهاند و طبعاً تا وقتی که آدمیان مختلف شخص خدا را در امر حکومت کردن و هدایت کردن [مردم] به مام او نمایندگی نکرده بودند، نمی توانستند و جود داشته باشند.

پس میبینیم که چگونه قدرت کلیسایی و روحانی از جانب منجی ما برای حواریون باقی گذاشته شد و اینکه چگونه ایشان (به این منظور که آن قدرت را بهتر اعمال کنند) از روحالقدس فیض یافتند؛ و از همین روست که روحالقدس گاه در عهد جدید Paracletus [فارقلیط به معنی شفیع] خوانده می شود که به مفهوم مساعد یا کسی است که از او استمداد می گردد، هر چند عموماً این واژه به معنی آرام بخش ترجمه می شود. حال می پردازیم به خود قدرت روحانی، ماهیت آن و آنان که این قدرت بر ایشان اعمال می گردد.

قدرت روحانی صرفاً قدرتی کاردینال بلارمین در سومین مبحث عمومی خود به مسائل بسیاری دربارهٔ قدرت برای آموزش است کلیسایی و روحانی پاپ روم پرداخته است؛ وی بحث خود را با این پرسش آغاز میکند که آیا آن قدرت و حکومت می باید سلطنتی، اشرافی یا مردمی باشد. همهٔ این اشکال قدرت، واجد حاکمیت، و اجبار آورند. حال اگر معلوم شود که هیچ قدرت اجبارآمیزی از جانب منجی ما برای ایشان، در نظر گرفته نشده است، بلکه تنها قدرت اعلام و تبلیغ سلطنت مسیح و ترغیب آدمیان به تسلیم در مقابل آن سلطنت، و نیز آموزش دادن به مؤمنان از آیندهٔ خداوند پذیرفته شوند، و نیز اگر معلوم شود که حواریون و مبشران پیام انجیل، آموزگاران ما هستند و نه فرماندهان ما و احکام ایشان قانون نیست بلکه نصیحت و اندرز

قدرت خود مسیح یکی از پیش تر نشان دادهایم (در فصل پیشین) که سلطنت مسیح زان این جهان نیست. دلایل آن است پس خادمان و کارگزاران او (مگر آنکه شهریاران باشند) نمی توانند به نام او خواستار اطاعت و تبعیت ما باشند. زیرا اگر سلطان اعظم [مسیح] در این جهان به قدرت سلطنتی و ملوکانهٔ خود نرسد، پس به موجب چه حکمی اطاعت از کارگزاران او الزامی تواند بود؟ (منجی ما می گوید) بدان سان که پدرم مرا فرستاد، من نیز شما را می فرستم. اما منجی ما

فرستاده شد تا یهودیان را ترغیب کند که به سلطنت پدرش باز گردند و نیز غیریهودیان را به پذیرش آن سلطنت فرا خواند، نه آنکه در جلال و شکوه بهعنوان نایب و نمایندهٔ او پیش از آنکه روز جزا فرا رسد، بر مردم حکومت کند.

دوران فاصله میان عروج و رستاخیز عمومی، نه دوران حکومت بلکه دوران نوزایی و و نیز مفهوم احیا احیا خوانده می شود؛ یعنی دوران تمهید آدمیان برای بازگشت مجدد و پر شکوه مسیح در روز قیامت؛ همچنانکه از کلمات منجی ما در انجیل متی ۱۹:۲۸ برمی آید: شما که مرا متابعت نمودید در تولد نو، اندر آن زمان که فرزند انسان بر کرسی جلال خود نشیند. شما نیز بر دوازده تخت جلوس خواهید نمود؛ و نیز از کلمات پولس رسول (در نامهٔ به اهل افسس ۲:۱۵): کفش انجیل را بپوشید تا بتوانید همه جا بروید و پیغام دلنشین انجیل را برسانید.

و این [نوزایی و احیا] را منجی ما به ماهیگیری تشبیه کرده است یعنی به جلب نظر و نیز از مقایسهٔ آن با آدمیان به اطاعت نه از طریق اجبار و مجازات بلکه به شیوهٔ اقناع و ترغیب؛ و بنابراین وی ماهیگیری، برگدانه و دانه ها به حواریون خود نگفت که ایشان را به نمرودهایی بدل خواهد کرد که شکارگر آدمیان باشند، بلکه [گفت که آنان را] صیادان آدمیان خواهد ساخت. همچنین [احیا] با برگدادن گیاهان، کشت دانه ها، و ازدیاد دانه گیاه خردل تشبیه شده است که در همهٔ آنها اجبار منتفی است؛ پس در آن دوران احیاء، حکومت بالفعل نمی تواند در کار باشد. کار کارگزاران مسیح بشارتدادن است یعنی اعلام مژده و انجیل مسیح و تمهید شرایط بازگشت مجدد او؛ همچنانکه تبشیر یحیای تعمیدگر، تمهید بازگشت اولیهٔ مسیح بود.

همچنین مأموریت کارگزاران دین مسیح در این جهان آن است که آدمیان را نسبت به حکم ماهیت ایمان به مسیح معتقد و مؤمن بسازند؛ اما ایمان اصلاً هیچ رابطهای و هیچ نسبتی با اجبار یا فرماندهی ندارد؛ بلکه تنها متکی به قطعیت یا احتمال صحت استدلالهایی است که از عقل و یا از چیزی که آدمیان پیشاپیش بدان باور دارند، استنتاج شوند. بنابراین پیشوایان دین مسیح در این جهان، بهموجب این عنوان هیچگونه قدرتی ندارند تا آنکه آدمیان را بهخاطر ایمان نیاوردن کیفر بخشند و یا سخن ایشان را نقض و ابطال کنند؛ یعنی بمعنوان پیشوای دین مسیح قدرت مجازات ندارند؛ لیکن اگر دارای قدرت حاکمهٔ مدنی باشند، در آن صورت به حکم منصب سیاسی خود می توانند قانوناً هرگونه نقض قانونی را مجازات کنند؛ و پولس رسول دربارهٔ خودش و کسان دیگری که در آن زمان مبلغ انجیل بودند، صریحاً میگوید: و این نیست که بر ایمان شما حکرانی نماییم بلکه با شما رفیق در نامة دوم به اهل قرنتس ۱:۲۴

استدلال دیگر در این باره که پیشوایان دین مسیح در جهان فعلی حق حکمرانی و نیز به حکم اقتداری که ندارند، از این مطلب قابل استنباط است که مسیح برای همهٔ شهریاران بعد از خود، چه مسیح برای حکام مدنی باقی مسیحی باشند و چه بیایمان، قدرت و اقتدار قانونی قائل شد. پولس رسول (در نامه به قلسیان ۲۰:۲۰) میگوید: و ای فرزندان، والدین خود را در هر امر مطیع باشید، که در این است

رضای خداوند؛ و در آیهٔ ۲۲ می گوید: و ای نوکران، سروران خود را در هر امر واقعاً مطیع باشید، نه به خدمتهای ریایی چون کسانی که مردم را بهظاهر خوشامد میگویند، بلکه با خلوص قلب همچون مردم خداترس. این سخن به کسانی گفته شده است که سروران شان بی دین و ایمان بودند؛ و با این حال به آنان حکم می شود که در همهٔ امور از سروران خود تبعیت کنند. و نیز در خصوص اطاعت از شهریاران (در نامه به اهل روم باب ۱۳، شش آیهٔ اول) با تأکید بر اینکه: هر شخص را باید که قدرتهای برتر [از خود را] اطاعت نماید. می گوید: زیرا که هر قدرتی که هست خداوند مقرر داشته است؛ پس باید مطیع ایشان باشیم نه تنها از ترس آنکه موجب غضب ایشان شویم و پس، بلکه همچنین از سر وجدان و آگاهی. و يطرس رسول (نامهٔ اول ۱۵و۱۴و۱۴و۲) می گوید: پس، از هر حکم انسان بهخاطر خداوند اطاعت نمایید خواه حکم یادشاه و خواه حکم کارگزاران دولت باشد که از طرف یادشاه منصوب شدهاند تا خلافكاران راكيفر و نيكوكاران را تكريم كنند، زيرا خواست خدا چنين است. و نیز پولس رسول می گوید (نامه به تیطوس ۲:۱) به آنان یادآوری کن که از مقامات کشوری و قدرتها تبعیت کنند و از حکام اطاعت نمایند. همهٔ این قدرتها و شهریارانی که یطرس رسول و یولس رسول از آنها در اینجا سخن میگویند، بیایمان بودند؛ پس باید بسیار بیش از این از مسیحیانی اطاعت کنیم که خداوند مقرر کرده است تا بر ما قدرت حاکمه داشته باشند. پس اگر پیشوایان دین مسیح ما را به امری خلاف حکم یادشاه و یا ديگر نمايندگان قدرت حاكمة دولتي كه ما تابع أنيم و از أن انتظار حمايت داريم، فرمان دهند، چگونه می توانیم مکلّف به پیروی از فرمان آنان باشیم؛ پس آشکار است که مسیح هیچگونه قدرت و اقتدار حکمرانی بر مردم برای پیشوایان دین خود در این جهان باقی نگذاشته است، مگر اینکه از اقتدار مدنی نیز برخوردار باشند.

اما (برخی ممکن است ایراد بگیرند) اگر پادشاه یا شورای مشایخ و یا شخص صاحب حاکمیت دیگری ما را از اعتقاد به مسیح منع کنند، تکلیف چیست؟ پاسخ من به این ایراد آن است که چنین منعی هیچگونه اثری ندارد، زیرا ایمان و بیایمانی هیچگاه تابع فرامین آدمیان نیستند. ایمان عطیهٔ خداوند است و آدمی نمیتواند با وعدهٔ پاداش و یا تهدید زجر و شکنجه، آن را ایجاد یا سلب کند. و اگر باز هم بپرسند که اگر شهریار قانونی به ما حکم کند که با زبان خودمان بگوییم ایمان نداریم، آنگاه تکلیف چیست؟ آیا باید از آن حکم تبعیت کنیم؟ بیان چیزی با زبان تنها امری ظاهری و بیرونی است و صرفاً همانند هر حرکت دیگری است که ما بدان وسیله اطاعت خودمان را اعلام میداریم؛ و در این خصوص نیز مؤمن مسیحی درحالیکه به ایمان به مسیح در قلب خود سخت پایبند است، از همان آزادی عملی برخوردار است که الیشاع نبی برای نعمان سوری قائل بود. نعمان در قلب خود به خدای بنی اسرائیل ایمان آورد؛ زیرا (در کتاب دوم ملوک ۲۱:۵) میگوید: بندهٔ تو بار دیگر قربانی سوختنی و ذبایح به خدایان دیگر تقدیم نخواهد کرد الآبه

مسیحیان برای پرهیز از تعقیب و آزار چه کار باید بکنند خداوند؛ در این باب خداوند بندهٔ تو را عفو نماید که آنگاه که سرورم به خانهٔ رمون درمی آید تا آنکه در آنجا سجده نماید و به دست من تکیه نموده و من خویشتن را در خانهٔ رمتون خم می نمایم؛ پس تمنّا می کنم که وقتی خود را در خانه رمون خم می کنم خداوند در این باب بندهٔ تو را عفو نماید. آن پیامبر این تمنا را پذیرفت و به وی فرمود: با خیال راحت برو. در اینجا نعمان در قلب خود ایمان داشت، لیکن با تعظیم در نزد بتی موسوم به رمّون، در ظاهر خدای راستین را انکار کرد، چنانکه گویی این کار را با زبان خود انجام داده است. لیکن در این صورت پاسخ ما به این گفتهٔ منجی ما چیست که می گوید: هر کس که مرا نزد آدمیان انکار کند. پس من او را در نزد پدرم که در آسمان است، انکار خواهم کرد؟ پاسخ ما این خواهد بود که هر کاری که هر یک از اتباع مثل نعمان در اطاعت از حاکم خویش مجبور به انجام آن باشد و آن کار را نه به طیب خاطر خود بلکه برای رعایت قوانین کشور انجام دهد، در أن صورت أن عمل نه عمل او بلكه عمل شخص حاكم شمرده مي شود؛ و نيز أن کس که در این مورد در نزد آدمیان منکر مسیح می شود، خود وی نیست بلکه حاکم او و قانون کشور آن حاکم است. اگر کسی این عقیده را به عنوان عقیده ای مغایر با مسیحیت راستین و اصیل، محکوم کند، از آن کس خواهم پرسید که اگر در یک کشور مسیحی یکی از اتباع در درون قلب خود به مذهب محمد پایبند باشد، و اگر حاکم وی به وی حکم کند. تا در مراسم مقدس کلیسای مسیح حضور یابد و اگر نیابد به مرگ محکوم شود، آیا گمان میکنند که آن مرد مسلمان باید به آن دلیل وجداناً ملزم به تحمل مجازات مرگ گردد یا اینکه حکم شهریار قانونی خود را بیذیرد. [؟] اگر بگویند که وی باید متحمل مجازات مرگ شود، در آن صورت به همگان اجازه میدهند تا از فرمان شهریاران خود سرپیچی کنند، برای آنکه مذهب خود راچه برحق باشد و چه باطل، حفظ نمایند؛ اماگر بگویند که جنان کسی می باید مطیع باشد در آن صورت آن چیزی را که از دیگران دریغ می دارند برای خود جایز می شمارند و این برخلاف سخنان منجی ماست که می گوید: انچه می خواهی دیگران نسبت به تو روا دارند، پس تو نسبت به دیگران روا دار، و نیز برخلاف این قانون طبیعی است (که قانون تردیدنایذیر ابدی و همیشگی خداوند است) که: آنچه را که از جانب دیگران نسبت به خود روا نمی داری نسبت به دیگران روامدار.

اما دربارهٔ آن همه شهیدانی که در تاریخ مذهب مسیح خواندهایم که بیجهت جان دربارهٔ شهیدان خود را از دست دادند، چه بگوییم؟ برای پاسخ به این سؤال باید کسانی را که شهید شدهاند از این حیث از یکدیگر تمیز دهیم که برخی از ایشان وظیفهٔ تبلیغ و تعلیم آشکار سلطنت مسیح را به عهده داشتند، و برخی دیگر هیچ وظیفهای نداشتهاند و جز آنکه ایمان داشته باشند چیز دیگری از آنها طلب نشده است. گروه اول اگر به دلیل شهادت در این خصوص شهید شده باشند که شاهد برخاستن مسیح از میان مردگان بودند، شهدای راستیناند. زیرا شهید (Martyr) (اگر بخواهیم تعریف درست آن را به دست بدهیم) به معنی شاهد رستخیز عیسی مسیح است؛ و به این معنی هیچکس نمی تواند شهید باشد مگر آنان که با وی بر روی زمین سخن گفتند و او را پس از برخاستن دیدند؛ زیرا شاهد میباید آنچه را که گواهی می دهد، دیده باشد، وگرنه شهادتش درست نیست. و اینکه تنها چنین کسانی را می توان به درستی شهید مسیح نامید، از سخنان پطرس رسول در کتاب اعمال رسولان ۲۲ و ۲۱: آ شکارا برمی آید: پس از آن اشخاص که مصاحبان ما بوده اند در هر وقتی که خداوند عیسی با مارفت و آمد می نمود، از آغاز غسل دادن یحیی تا آن روزی که از نزد ما صعود نمود می باید یکی از ایشان مقرر شود که با ما شهید (یعنی شاهد) باشد به برخاستن او. در این مورد باید بگوییم که آن کس که شاهد حقیقت رستاخیز مسیح، یعنی یکی از حواریونی باشد که با وی سخن گفته و او را پیش و پس از برخاستن دیده باشد؛ و در نتیجه می باید یکی از همان حواریون اصلی او بوده باشد؛ حال آنکه کسانی که چنان در نتیجه می باید یکی از همان حواریون اصلی او بوده باشد؛ حال آنکه کسانی که چنان می کردند، نمی توانند شاهد چیزی بیش از این باشند که پدران شان چنان چیزی را نقل می کردند؛ و بنابراین تنها شهود شهادت آدمیان دیگرند؛ یعنی شهدای ثانویه یا شهدای

آن کس که هر عقیددای را بپذیرد که خودش از تاریخ زندگی منجی ما و از شرح اعمال و رسالات حواریون استنباط کرده باشد و یا به آن بر پایهٔ اقتدار و مرجعیت افراد خصوصی ایمان آوردد باشد و با تکیه بر آن عقیده به مخالفت با قوانین و اقتدار حاکم مدنی برخیزد، به هیچ روی شهید مسیح و یا شهید شهدای او نیست. تنها یک اصل است که مردن برای آن مستحق چنین عنوان افتخارآمیزی است؛ و آن اصل این است که عیسی، همان مسیح است یعنی همان کسی که ما را رهایی بخشیده و بار دیگر باز خواهد گشت تا رستگاری و آمرزش و زندگی جاوید در مملکت پرشکوه خود را به ما ارزانی دارد. جان دادن برای هر اصلی که به جاه طلبی و سودجویی روحانیون کمک کند، لازمهٔ شهادت نیست؛ آنچه کسی را در مقام شهدا قرار می دهد، صرف مرگ نیست بلکه شهادت و گواهی است؛ زیراکلمهٔ شهید هیچ مصداق دیگری ندارد جز آن کسی که شهادت می دهد، خواه

همچنین آن کس که برای تبلیغ این اصل اساسی فرستاده نشده بلکه با اجازهٔ شخصی خودش دست به آن کار میزند، گرچه وی شاهد و در نتیجه شهید اولیهٔ مسیح و یا شهید ثانویهٔ حواریون و پیروان و یا جانشینان ایشان باشد؛ لیکن لازم نیست به آن دلیل متحمل مرگ شود، زیرا چون به آن کار فراخوانده نشده است، انجام آن بهواسطهٔ وی لازم نیست؛ و نیز اگر از دست کسانی که وی را بدان کار مأمور نساختهاند، پاداشی دریافت ندارد، نباید شکوه و شکایت کند. بنابراین هیچکس نمی تواند شهید درجه اول یا درجه دوم باشد مگر آنکه اجازهٔ تبلیغ در این باره داشته باشد که مسیح در جسم

[عیسی] ظاهر شد؛ یعنی تنها کسانی که برای گرواندن مردم بی دین و ایمان به دین مسيح اعزام شدهاند [شهيدند]. زيرا هيچكس شاهد كسى كه ييشاييش ايمان دارد و بنابراین به شاهد نیازی ندارد، نتواند بود؛ بلکه شاهد کسانی تواند بود که [در ایمان] تردید و آن را انکار کنند و یا دربارهٔ آن چیزی نشنیده باشند. مسیح حواریون خود و هفتاد پیرو و مرید خود را با جواز تعلیم و تبلیغ اعزام داشت؛ وی ایشان را تنها برای آنان که ایمان داشتند نفرستاد؛ بلکه برای بی ایمانان نیز فرستاد؛ (مسیح می گوید): من شما را می فرستم همچون گوسفندان در میان گرگها؛ نه همچون گوسفندان برای گوسفندان دیگر.

سرانجام اینکه هیچیک از اصول مأموریت ایشان چنانکه آشکارا در انجیل بیان شده به دلیل اصول مأموریت ايشان: است، متضمن [حق اعمال] قدرت و اقتدار بر جماعت مسیحی نیست.

نخست (در انجیل متی باب ۱۰) می بینیم که دوازده حواری مسیح برای گوسفندان گم شده بنی اسرائیل فرستاده شدند و به آنان امر شد که در این خصوص تبلیغ کنند که سلطنت خداوند نزدیک است. حال تبلیغ در معنای اصلی آن عملی است که منادی، برای تبلیغ پیشقراول و یا کارگزار دیگری انجام میدهد تا آشکارا حضور شهریاری را اعلام نماید. اما منادیان حق حکمرانی برکسی ندارند. و آن هفتاد مرید و پیرو (بر طبق انجیل لوقا ۲:۰۱) نه به عنوان صاحبان حصاد بلکه به عنوان کارگران، فرستاده شدهاند؛ و به آنها امر شده است که (آیهٔ ۹) بگویند: خداوند به زودی سلطنت خود را در بین شما برقرار خواهد کرد؛ و منظور از سلطنت در این آیه نه سلطنت لطف و مرحمت بلکه سلطنت عظمت و شکوه است؛ زیرا به ایشان حکم شده است تا آن را به شهرهایی که پذیرای ایشان نیستند (آیهٔ ۱۱) اعلام کنند و ذر مقام تهدید بگویند که [سرنوشت شومی در انتظارشان است] و حتی وضع شهر فاسدی چون سدوم در روز داوری از وضع آن شهرها بهتر خواهد بود. و (در انجیل متی ۲۰:۲۸) منجی ما به حواریون خود می فرماید که کسانی که خواهان برتری مقام باشند، وظيفه شان أن است كه به همه خدمت كنند همچون من كه فرزند انسانم و نيامده ام تا به من خدمت کنند بلکه آمدهام تا به مردم خدمت کنم. پس مبلغان و پیشوایان، قدرت حکومتی ندارند بلکه قدرتشان در خدمتکردن است. (منجی ما در انجیل متی ۲۳:۱۰ می گوید) مگذار کسی شما را پیشوا صدا کند چون یک پیشوا دارید که مسیح است.

اصل دیگر مأموریت ایشان آموزش دادن به همهٔ افوام است؛ همچنانکه در انجیل متی برای تعلیم ۲۸:۱۹ و یا در انجیل مرقس ۱۶:۱۵ آمده است: پس بروید در سراسر جهان و انجیل را به همه تبلیغ کنید. بنابراین آموزشدادن با تبلیغ یکی است. زیرا آنان که آمدن شهریاری را اعلام می دارند، اگر منظورشان آن باشد که آدمیان خود را تسلیم و مطیع وی کنند، مي بايد به علاوه معلوم نمايند كه آن شهريار براساس چه حقى مي آيد؛ بدان سان كه یولس رسول با یهودیان تسالونیکی عمل کرد، آنگاه که: در سه روز سبت براساس مکتوبات مقدس با ایشان احتجاج کرد و گفت و اعلام نمود که مسیح بی شک مرگ را تحمل کرده ولی بار

دیگر از میان مردگان برخاسته است و این عیسی، همان مسیح است. اما تعلیم این مطلب براساس عهد عتیق که عیسی همان مسیح بود (یعنی سلطان بود) و از میان مردگان برخاست به این معنی نیست که آدمیان پس از آنکه بدان ایمان آورند مجبورند که از کسانی که آن مطلب را اعلام داشتهاند، برخلاف قوانین و فرامین حکام خود تبعیت و فرمانبرداری کنند؛ بلکه مراد این است که عمل عاقلانه و درست آن است که در عین شکیبایی و ایمان و ضمن اطاعت از حکام فعلی خود، منتظر ظهور مسیح باقی بمانند.

براي غسل تعميد

یکی دیگر از اصول مأموریت ایشان، دادن غسل تعمید به نام پدر و پسر و روحالقدس است. غسل تعمید چیست؟ فروکردن در آب است. اما برای چه باید کسی را به نام هر چیزی در آب فرو کرد و معنای آن چیست؟ معنای غسل تعمید این است که آن کس که غسل تعمید شود در آب فرو برده و شسته میشود و این نشانهای است از آنکه وی به انسان تازمای تبدیل میگردد و مطیع مخلص خداوندی می شود که شخصیت او در عهد قديم بهواسطهٔ موسى و كاهنان اعظم به هنگام سلطنت ايشان بر قوم يهود نمايانده شد؛ و تابع وفادار عیسی مسیح فرزند خداوند میگردد، که همان خدا و انسان است و ما را رهایی بخشید، و پس از رستاخیز در جسم و هیئت انسانی خود نقش پدر خویش را در سلطنت جاويدان نمايش خواهد داد؛ [و نيز غسل تعميد نشانهاي است از آنكه وي] آيين و عقیدهٔ حواریونی را می پذیرد که به مدد روح [خداوند] پدر و پسر، به عنوان راهنمایان ما تعیین میشوند تا ما را به درون آن مملکت رهنمون گردند و ایشان تنها و مطمئن ترین طریق دخول بدان مملکت هستند. این وعدهای است که در غسل تعمید به ما داده می شود؛ و از این رو قرار نیست که اقتدار حکام دنیوی پیش از روز جزا منقرض شود؛ (و یولس رسول در نامهٔ اول به اهل قرنتس ۲۴و۲۲و۱۵:۲۲ این مطلب را آشکارا تأیید. میکند، آنجا که می گوید: که چنانکه در آدم همه می میرند، در مسیح همه زنده خواهند گشت؛ اما هر کس در مرتبت خود؛ نخست مسیح که میوهٔ نوبر است و سپس آنان که زان مسیح هستند به هنگام آمدنش؛ آنگاه پایان کار فرا می رسد وقتی که وی سلطنت را به خداوند بدر بسیارد و آنگاه که همهٔ قواعد و اقتدارها و قدرتها را معدوم گرداند.) پس آشکار است که ما با غسل تعمید قدرت و اقتدار دیگری برای حکومت بر خودمان تأسیس نمی کنیم که اعمال بیرونی ما را در این زندگی دنیوی تحت استیلا داشته باشد؛ بلکه وعده میکنیم که عقیده و آیین حواریون را برای راهنمایی خود در طریق زندگی جاوید به کار ببریم.

و برای بخشودن گناهکاران

قدرت بخشش و عدم بخشش گناهان که قدرت فتح و عقد و گاه نیز مفتاح مملکت ملکوت خوانده می شود، جزئی از اقتدار انجام غسل تعمید یا خودداری از انجام آن است. زیرا غسل تعمید، در حکم مراسم اعلام وفاداری کسانی است که قرار است در مملکت خداوند پذیرفته شوند، یعنی زندگی جاوید یابند و به عبارت دیگر گناهان شان بخشوده شود؛ زیرا چون زندگی جاوید به واسطهٔ ارتکاب گناه [به وسیلهٔ آدم] از دست رفت، پس

۴۲۰ لویاتان

بهواسطة بخشش معاصي أدميان بار ديگر به دست خواهد آمد. غايت غسل تعميد، بخشش گناهان است؛ و بنابراین وقتی کسانی که بهواسطهٔ موعظهٔ یطرس رسول در روز عيد فصح ايمان أوردند، از وي پرسيدند كه پس از آن چه كار كنند، وي به ايشان نصيحت کردکه توبه کنند و به نام عیسی برای غفران معاصی خود غسل تعمید نمایند. و بنابراین چون غسل تعميد به معنى اعلام يذيرش آدميان به درون مملكت خداوند است؛ و خودداري از غسل تعميد به معنى اعلام عدم ورود ايشان به آن مملكت است؛ پس چنين برمي آيد كه قدرت اعلام اینکه آدمیان از آن مملکت اخراج شده و یا در آن ابقا گشتهاند به همان حواریون مسیح و جانشینان و وارثان ایشان داده شده است. و بنابراین منجی ما پس از آنکه نفس خود را به ایشان دمیده و گفت: (یوحنا ۲۰:۲۲) روح یاک خداوند را دریافت دارید، در آیهٔ بعد می افزاید: گناهان هر کسی را که ببخشید هر آینه آن گناهان بخشیده می شود و گناهان هر که را که نبخشید، هر آینه آن گناهان بخشیده نخواهند شد. چنین آیاتی اقتدار واختیار بخشش و یا عدم بخشش گناهان را به طور مطلق اعطا نمی کنند، بدان سان که خداوند که از قلب آدمیان آگاه است و صدق توبه و ایمان ایشان را تشخیص می دهد، گناهان را به طور مطلق می بخشد و یا نمی بخشد؛ بلکه به طور مشروط در مورد آنان که از گناه پشیمان شده و توبه کردهاند، اعطامی نمایند. و اگر شخص عفو شده از صدق دل توبه نكرده باشد، عفو و بخشش او بدون نیاز به هر عمل یا گفتهای از جانب بخشندهٔ گناهان، باطل می شود و هیچ تأثیری بر رستگاری و آمرزش او ندارد الآ اینکه بالعکس موجب تشديد معصيت او مي كردد. بنابراين حواريون و جانشينان ايشان مي بايد تنها از نشانه های بیرونی توبه پیروی کنند؛ و اگر این نشانه ها ظاهر شود، آنها اختیار ندارند که از عفو و بخشش دريغ ورزند؛ و اگر آن نشانهها آشکار نشوند، ايشان نيز اختيار عفو و بخشش نخواهند داشت. همین مطلب را باید در خصوص غسل تعمید گفت؛ زیرا حواریون اختیار نداشتند تا غسل تعمید را از یهودیان و یا غیریهودیانی که به مسیح ایمان آورده بودند، دریغ ورزند؛ و یا به کسانی که توبه نکرده بودند، غسل تعمید دهند. اما چون هیچکس نمی تواند صدق توبهٔ شخص دیگری را تشخیص دهد الآ اینکه نشانههای بیرونی را که از گفتار و کردار وی برمی آیند، در نظر بگیرد، و در این دو نیز همواره دورویی و نفاق راه دارند؛ پس پرسش دیگری پیش می آید و آن اینکه: چه کسی داور تشخیص آن نشانه های بیرونی قرار داده شده است؟ و منجی ما خودش پاسخ این پرسش را داده است (وی می *گوید*): اگر برادری به تو تعدی و بدی کند برو و خصوصی بین خودتان با او صحبت انجیل متی ۱۷و۱۶و۱۸:۱۸ کن و خطایش را بازگو. اگر به حرف تو گوش داد و به تقصیر خود اعتراف کرد، پس برادری را بازیافتهای؛ اما اگر به سخن تو گوش نداد پس یکی دو نفر را، با خودت به همراه ببر؛ و اگر باز هم به حرفهای ایشان گوش نداد، آنگاه مطلب را به اطلاع کلیسا برسان؛ اما اگر او به حرف کلیسا هم گوش نداد، پس وی در نزد تو چون خارجی و عشاری باشد. از ایـن آ یـه آشکـار

می شود که حق داوری دربارهٔ صدق توبه از آن هیچ انسان واحدی نیست بلکه از آن کلیسا یعنی از آن جماعت مؤمنان و یا از آن کسانی است که جواز و اختیار نمایندگی از جانب ایشان داشته باشند. اما علاوه بر حق داوری، اعلام حکم نیز ضروری است و این حق همواره از آن حواریون و یا یکی از پیشوایان کلیسا بهعنوان سخنگوی آن است. و منجی ما در این خصوص در آیهٔ ۱۸ سخن میگوید: و به شما راست میگویم که هر چه را که در زمین ببندید، در آسمان بسته خواهد شد، و هر چه را که در زمین بگشایید، در آسمان گشوده خواهد شد. و رویهٔ پولس رسول نیز موافق این بود، آنجا که می گوید: (نامهٔ اول به اهل قرنتس ۵و۴و۵:۵) و بهدرستی که من هر چند از حیث جسم غایبم لیک از جهت روح حاضرم و دربارهٔ این کس که اینچنین کرده است [یعنی با زن بدر خود رابطهٔ جنسی داشته] چنانکه کویے که من خود حاضر باشم حکم می نمایم؛ به اسم خداوند ما عیسی مسیح، شما دور هم جمع گشته همراه با روح من، تا با قوت خداوند ما عیسی مسیح، آن کس را برای هلاکت به شیطان بسیارید؛ یعنی اینکه آن کس را به عنوان کسی که گناهانش بخشوده نشده است، از کلیسا بیرون کنید. در اینجا یولس حکم را اعلام میکند اما مجمع کلیسا نخست می بایست قضیه را استماع نماید (زیرا یولس رسول غایب بود) و در نتیجهٔ آن، وی را محکوم سازد. اما در همان باب (آیهٔ ۱۱و۱۲) حق داوری در این قضیه به نحو آشکارتری به آن مجمع واگذار شده است: به شما نوشتهام که اگر کسی از بین خودتان که برادر خوانده می شود زناکار و غیره باشد، با او معاشرت نکنید و با چنین کسی سریک سفره ننشینید. به ما مربوط نیست که افراد خارج از کلیسا چه میکنند، اما آیا نباید دربارهٔ کسانی که در داخل کلیسا هستند داوری کنیم؟ پس حکمی که بهموجب آن کسی از کلیسا اخراج می شد از جانب حواری و یا پیشوای دینی اعلام می گشت؛ اما حق داوری دربارهٔ کموکیف قضیه از آن کلیسا بود؛ یعنی از آن جماعت مسیحیانی که در یک شهر سکونت داشتند، (زیرا در دوران پیش از پذیرش آیین مسیح بهوسیلهٔ شهریاران و صاحبان اقتدار دولتی معنای کلیسا همین بود)، چنانکه در قرنتس، جماعت مسیحیان قرنتس [همان کلیسا بود]. این بخش از قدرت تصرف مفاتیح مُلک ملکوت، که بهموجب آن آدمیان از مملکت

در باب تکفیر

این بخش از قدرت نصرف مفادیخ ملک ملکوت، که بهموجب آن آدمیان از مملکت خداوند بیرون افکنده می شوند، همان چیزی است که تکفیر خوانده می شود؛ و تکفیرکردن در معنای اصلی آن [در یونانی] ποτείν γον ποτείν، به مفهوم بیرون افکندن از کنیسه است یعنی از مکان انجام خدمات مقدس؛ و این کلمه از رسوم یهودیان گرفته شده است که کسانی راکه از لحاظ کردار یا عقیده همچون جذامیان، بیمار واگیردار می شمردند، به همان سان که جذامیان به موجب قانون موسی از جماعت بنی اسرائیل جدا نگهداشته می شدند، از کنیسه های خود بیرون می افکندند تا آن زمان که کاهن آنها را بار دیگر پاک و منزه به حساب آورد.

فایده و اثر تکفیر در زمانی که هنوز بدواسطهٔ قدرت مدنی تحکیم و حمایت نشده بود

۱. Zacchaeus، عشاری ثروتمند اریحاکه از عیسی در خانهاش پذیرایی کرد.م.

خود کلیسا بازمی گردد، زیرا کلیسا با تکفیر و اخراج افراد ایشان را به اجرای آزادانه تر تبهکاری های خودشان تحریک میکند.

بنابراین تکفیر تنها بر کسانی تأثیر داشت که معتقد بودند که عیسی مسیح بار دیگر در عین جلال و شکوه می آید، تا بر زندگان و مردگان هر دو حکومت کند و بنابراین می تواند از ورود کسانی که گناهشان بخشوده نشده باشد یعنی کسانی که از جانب کلیسا تکفیر شدهاند، به درون مملکت خداوند جلوگیری کند. و از این روست که پولس رسول تکفیر را، سیردن تکفیر شدگان بهدست شیطان میخواند. زیرا خارج از مملکت مسیح، همهٔ سلطنتهای دیگر پس از روز جزا در مملکت شیطان ادغام خواهند شد. مؤمنان از همین می ترسیدهاند زیرا مادام که تکفیر شده باقی بمانند در وضعی خواهند بود که گناهانشان بخشوده نمی شود. و از این مطلب می توانیم چنین استنباط کنیم که تکفیر در دورانی که هنوز مذهب مسیحیت از جانب قدرت مدنی مجاز نبود، تنها برای تصحیح کردار و رفتار مؤمنان به کار می رفت و نه برای رفع اشتباه و خطا در عقیده؛ زیرا تکفیر، مجازاتی است که برای هیچکس جز آنان که معتقد و منتظر بازگشت مجدد منجی ما برای حکمرانی بر جهان باشند، قابل فهم و دریافتنی نیست؛ و آنان که چنان اعتقادی داشته باشند، برای آنکه رستگار شوند به هیچ عقیدهٔ دیگری نیاز نداشتند جز آنکه در زندگی درستکار باشند.

تکفیر به ازای چه تقصیری

[اولاً] تكفير به خاطر ظلم صورت مي گيرد؛ چنانكه (در انجيل متى باب ١٨) گفته صورت میگیرد می شود که اگر یکی از برادرانت به تو آزار رساند، اول به صورت خصوصی با او سخن بگو؛ سیس همراه با شهود؛ سرانجام، مسئله را باکلیسا در میان بگذار؛ و اگر باز هم گوش نداد: بگذار تا در نزد تو خارجی و عشاری باشد. [ثانیاً] تکفیر به خاطر رسوایی و بدنامی در زندگی صورت می گیرد؛ چنانکه پولس (در نامهٔ اول به اهل قرنتس ۵:۱۱) می گوید: اگر کسی از بین خودتان ادعا کند که برادر مسیحی شماست ولی زناکار یا طمع کار یا بت برست و میخواره و یا اخاذ باشد، با چنین کسی بر سر یک سفره ننشینید. اما تکفیر کسی که به این اصل بنیادی معتقد باشد که عیسی همان مسیح بود، ولی در نکات دیگر عقیدهٔ مخالفی داشته باشد و این اختلاف عقیده آسیبی به آن اصل بنیادی نرساند، ظاهراً هیچ مجوزی در کتاب مقدس و هیچ سابقهای در سنت حواریون ندارد. در حقیقت در گفتار پولس رسول (نامه به تیطوس ۳:۱۰) مطلبی هست که ظاهراً به خلاف آن اشاره می کند: کسی ۱۱ که بدعتگذار است، یکی دو بار اخطار بده و بعد رهایش کن. زیرا بدعت گذار کسی است که عضو كليسا باشد ولى عقيدة خصوصي خاصى را تعليم دهد كه كليسا ممنوع ساخته است؛ و یولس رسول به تیطوس اندرز میدهد که چنین کسی را، پس از یکی دو اخطار و انذار، به حال خود واگذار. اما رهاکردن و به حال خود واگذاشتن کسی (در این آیه) به معنی تکفیر نیست؛ بلکه به معنی دست کشیدن از اخطار او، تنها گذاشتن او و ترک مشاجره

بلکه تنها بر مؤمنان دارد

با است؛ همچون کسی که باید تنها براساس رأی و نظر خودش متقاعد گردد. همان حواری می گوید (در نامهٔ دوم به تیموتانوس ۲:۲۳): از پرسش های احمقانه و یوج و بی معنی پرهیز کن. واژهٔ پرهیز کن در این آیه و رها کن در آیهٔ قبلی هر دو در اصل یونانی یکی هستند:  $\pi a 
ho a \pi a 
ho$ . اما می توان بدون تکفیر کردن از بحث های احمقانه پر هیز کرد. و نیز در عبارت (نامه به تیطوس ۳:۹) از پرسشهای احمقانه بپرهیز، اصل یونانی واژهٔ بپرهیز (کناره بگیر) معادل همان واژهٔ اول یعنی رهاکن است. هیچ آیهای از اخراج  $\pi \epsilon 
ho \hat{\mu} \sigma \sigma \sigma$ و تکفیر مسیحیانی که به زیربنای دین معتقد باشند، صرفاً به خاطر عقاید روبنایی که احتمالاً هم ممكن است حتى ناشى از وجدان و نيت نيك و ياك ايشان باشد، حمايت نمی کند؛ و آیهٔ فوق بیش از هر آیهٔ دیگری به روشنی مؤید این معناست. اما بالعکس کل آیاتی که به اجتناب از مشاجره حکم میکنند بهعنوان نصیحتی برای پیشوایان دینی (همچون تیموتائوس و تیطوس) نوشته شدهاند تا آنکه ایشان با طرح هر نزاع کوچکی که آدمیان را مقید به تحمل بار اضافی در وجدان خودشان ساخته و یا ایشان را به ایجاد تفرقه در کلیسا تحریک کند، اصول دین و ایمان تازمای وضع نکنند. و این نصیحت را خود حواریون به خوبی به کار بردند. پطرس رسول و پولس رسول گرچه مشاجرات بسیاری با یکدیگر داشتند (چنانکه می توان در نامه به مسیحیان غلاطیه ۲:۱۱ دید)، لیکن یکدیگر را از کلیسا و جماعت مؤمنین بیرون نمی انداختند. با این حال در دوران حواریون، پیشوایان دیگری بودند که به آن نصیحت گوش نکردند؛ همچون دیوطرفیس (در نامهٔ سوم یوحنا آیهٔ ۹ وغیره) که کسانی را که خود یوحنای رسول قابل پذیرش در کلیسا میدانست از روی غرور و نخوت از کلیسا بیرون انداخت؛ از همان آغاز خودخواهی و جاهطلبی به درون کلیسای مسیح راه یافت.

برای آنکه کسی قابل تکفیر شود، شرایط بسیاری لازم است؛ اولاً اینکه وی باید عضو در مورد افراد قابل تکفیر نوعی اجتماع یعنی مجمع و انجمنی قانونی یا همان کلیسای مسیح باشد که دربارهٔ علت و دلیل ضرورت تکفیر او قدرت داوری داشته باشد؛ زیرا در جایی که جماعتی در کار نباشد نمی توان کسی را از آن اخراج کرد؛ و نیز وقتی حکم و داوری در کار نباشد، قدرتی برای محکومکردن هم در دست نخواهد بود.

> از این مطلب چنین برمی آید که کلیسایی نمی تواند کلیسای دیگر را تکفیر و اخراج کند؛ زیرا یا آن دو دارای قدرت برابری در تکفیر و اخراج یکدیگرند؛ که در آن صورت تکفیر و اخراج به معنی اِعمال حکم و انضباط و یا قدرت و اقتدار نیست بلکه به معنی ایجاد تفرقه و از میانبردن جامعهٔ مذهبی است؛ و یا اینکه یکی از آن دو کلیسا چنان تابع و مطیع دیگری است که هر دو تنها یک صدا دارند و در آن صورت آن دو در واقع یک کلیسا هستند؛ و جزء تکفیر و اخراج شده، دیگر کلیسا نیست بلکه شماری از افراد منفرد گمراه است.

و چون حکم تکفیر و اخراج متضمن اندرز و نصیحت در این خصوص است که باید از معاشرت و حتی از نشستن بر سر یک سفره با فرد تکفیر شده خودداری کرد، پس اگر شهریار یا مجمع صاحب حاکمیتی تکفیر شود، این حکم هیچگونه تأثیری ندارد. زیرا همهٔ اتباع به حکم قانون طبیعی موظّف و ملزماند که (هرگاه حاکم ایشان لازم بداند) در اجوار و یا در حضور او باشند؛ و نیز اتباع نمیتوانند قانوناً حاکم خود را از هیچیک از اماکنی که کلاً، خواه مقدس یا غیرمقدس باشد، در تحت قلمرو اوست، اخراج کنند؛ و یا اینکه بدون اجازهٔ او از قلمرو حکم او خارج شوند، تا چه رسد به اینکه از نشستن با او بر شهریاران و دولتهای دیگر [باید گفت که] چون آنها اجزای اجتماع واحد و یکسانی نیستند، نیاز به حکم دیگری ندارند تا از معاشرت آنها با دولت تکفیر شده ممانعت به عمل آورد؛ زیرا با تأسیس هر دولتی، همچنانکه آدمیان بسیاری در درون جماعت واحدی و احادی واحد می یابند، جماعات مختلف هم از هم منفک و مجزا میشوند؛ پس به تکفیر و اخراج برای جدا نگهداشتن شهریاران و دولتها از آنچه که در سرون جماعت بر یک شوند؛ پس به می می می مختلف هم از هم منفک و مجزا میشوند؛ پس به تکفیر و اخراج برای جدا نگهداشتن شهریاران و دولتها از آنچه که در سرشت هم از می منف و مجزا می شوند؛ پس به تکفیر و اخراج برای جدا نگهداشتن شهریاران و دولت ها از یکدیگر نیازی نیست؛ و تکفیر تکفیر و اخراج برای جدا نگهداشتن شهریاران و دولت ها از یکدیگر نیازی نیست؛ و تکفیر مریک شهریاران به جنگ به یکدیگر باشد.

همچنین تکفیر و اخراج هر یک از اتباع مسیحی که مطیع قوانین حاکم خویش باشد، خواه آن حاکم مسیحی باشد و خواه کافر، هیچگونه اثری ندارد. زیرا اگر چنان کسی معتقد باشد که عیسی، همان مسیح است، بنابراین از روح خدا برخوردار است (نامهٔ اول یوحنا ۲:۱) و خدادر او سکونت می کند و او در خدا. (نامهٔ اول یوحنا ۲:۱۵). اما آن کس که از روح خدا بهره دارد؛ آن کس که در خدا سکونت می کند؛ آن کس که خدا در او سکونت می کند، چنین کسی از تکفیر آدمیان آسیب نخواهد دید. بنابراین آن کس که عیسی را مسیح می داند، مصون از هرگونه خطری است که اشخاص تکفیر شده را تهدید می ماید. و آن کس که بدین اصل ایمان نداشته باشد، مسیحی نیست. پس مسیحی واقعی و اصیل در معرض تکفیر قرار ندارد؛ و نیز آن کس که به مسیحیت خود اعتراف کند قابل تکفیر نیست مگر آنکه ریا و نفاقش در کردارش عیان گردد؛ یعنی وقتی رفتارش با قانون سلطان حاکم، که قاعدهٔ اصلی کردار و رفتار است و مسیح و حواریونش ما را به تبعیت از آن توصیه کردهاند، مغایرت داشته باشد. زیرا کلیسا نمی تواند جز از روی اعمال ظاهری دربارهٔ کردار و رفتار داوری کند، و این اعمال هیچگاه غیرقانونی نیستند مگر وقتی که

اگر پدر یا مادر و یا سرور کسی تکفیر شده باشد؛ با ایـن حـال فـرزندان ایشـان از معاشرت و غذا خوردن با ایشان ممنوع نیستند، زیرا آن کار (غالباً) به معنی جلوگیری از تغذیهٔ آنهاست چون در آن صورت وسیلهای برای کسب معاش ندارند؛ و نیز آن کار بـه

معنی آزاد شمردن آنها در نافرمانبرداری از والدین و ارباب خویش است و این خود مغایر با نصایح حواریون است.

خلاصه آنکه قدرت تکفیر را نمی توان برای مقصودی غیر از آن به کار برد که حواریون مسيح و پيشوايان کليسا براي اجراي آن از جانب منجي ما مأموريت يافتند؛ و مقصود از آن مأموریت، هدایت و ارشاد آدمیان به طریق رستگاری در آخرت است و آن هم نه از طريق حكم واجبار بلكه از طريق تبليغ و تعليم. و همچنانكه استاد هر علمي ممكن است دانش آموز خود را وقتی که با لجاجت از کاربرد قواعد استاد سرباز زند، رها کند و به حال خود واگذارد؛ بدون آنکه بتواند وی را به ظلم و بیداد متهم و محکوم کند؛ زیرا شاگرد هیچگاه ملزم و متعهد به اطاعت از استاد نیست؛ به همین شیوه آموزگار عقاید مسیحی می تواند پیروان و مریدانی را که با لجاجت به شیوهٔ زندگی غیرمسیحی خود ادامه می دهند، رهاکند و به حال خودشان واگذارد، لیکن نمی تواند مدعی شود که آنها در حق وی ظلم کردهاند زیرا ایشان ملزم به اطاعت از وی نیستند؛ و به چنان آموزگاری که چنین شکوه و شکایتی سر دهد، می توان همان یاسخ خداوند به شموئیل را داد که فرمود: ایشان تو را رد نکردهاند بلکه مرا رد کردهاند. بنابراین تکفیر و اخراج وقتی مستظهر به کتاب اول شموئیل فصل ۸ حمایت قدرت مدنی نباشند، مثل وقتیکه دولت یا شهریاری مسیحی از جانب قدرتی خارجی تکفیر شود، هیچ اثری ندارد و در نتیجه نمی تواند ترس و هراسی ایجاد کند. عنوان لاتین Fulmen Excommunicationis (یعنی «رعد و برق تکفیر و اخراج») از قوهٔ تخیل سراسقف [یاپ] روم برخاسته است که نخستینبار آن را به کار برد تا خود را شاه شاهان بهشمار آورد، همچنانکه کفار روم ژوپیتر را خدای خدایان خود ساختند و در سرودها و تصویرهای خود قوهٔ رعد و برقی بهوی نسبت دادند، که بدان وسیله غولهایی را که جرأت تردید در قدرت وی داشتند، منقاد و مجازات می کرد؛ و این خیال پردازی بر دو خطا استوار بود: یکی اینکه سلطنت مسیح زان این جهان است که برخلاف گفته منجى ماست كه مي كفت: سلطنت من زان اين جهان نيست؛ و ديگر اينكه [ياپ] نه تنها برای اتباع خود بلکه برای همهٔ مسیحیان جهان، نایب و جانشین مسیح است؛ و این گفته نیز هیچ مبنایی در کتاب مقدس ندارد و خلاف آن در جای مناسب خود اثبات خواهد شد.

در باب تفسیر کتاب مقدس پیش از آنکه شهریاران، مسیحی شدند پولس رسول هنگام ورود به شهر تسالونیکا که در آن کنیسهٔ یهودیان وجود داشت (کتاب اعمال رسولان ۳و۱۷:۲) به عادت همیشگی خود وارد کنیسه شد و سه هفته پشتسر هم روزهای شنبه از کتاب آسمانی برای مردم می خواند و پیشگوییهای آن را دربارهٔ مردن و زنده شدن مسیح شرح می داد و ثابت می کرد که عیسی، همان مسیح است. کتاب مقدسی که در این آیه از آن ذکر می شود کتاب مقدس یهودیان یعنی عهد عتیق بود. کسانی که وی می خواست برایشان ثابت کند که عیسی همان مسیح بود و بار دیگر از بین مردگان برخاست، یهودیان بودند و پیشاپیش باور داشتند که کتاب مقدس کلام خداست. در آن حال (بر طبق آیهٔ ۴) برخی از ایشان [به گفتهٔ پولس] ایمان آوردند و (بر طبق آیهٔ ۵) برخی نیز ایمان نیاوردند. وقتی همگی به کتاب مقدس ایمان داشتند پس چرا و به چه دليلي همكي بهطور يكسان [به سخن يولس] ايمان نياوردند؛ بلكه برخي تفسير يولس رسول را که کتاب مقدس را می خواند، تأیید کردند و برخی نکردند؛ و هر کسی آن را برای خودش تفسير ميكرد؟ دليل آن اين بود كه يولس رسول بدون هرگونه مأموريت قانوني بر ایشان وارد شد، به شیوهٔ کسی که حکم نمی کند بلکه ترغیب می کند؛ و وی می بایست لاجرم برای ترغیب ایشان یا معجزه کند، چنانکه موسی برای ترغیب بنی اسرائیل در مصر کرد، تا ایشان اعتبار و حجیت وی را در کارهای خداوند باز بینند؛ و یا اینکه می بایست براساس کتاب مقدس موجود برایشان استدلال کند تا آنکه ایشان صدق و حقیقت آیین او را در کلام خداوند باز یابند. اما هر کس که از طریق استدلال و استنتاج از اصول مکتوب به ترغیب دیگری بپردازد، مخاطب خود را قاضی و داور معنای آن اصول و نیز قوت و درستی استنباطهای خود از آنها قرار می دهد. اگر همان یهودیان شهر تسالونیکا قاضی و داور آنچه پولس رسول از کتاب مقدس تفسیر می کرد، نبودند، پس چه کسی قاضی و داور آن کلام بود؟ اگر پولس رسول خود قاضی و داور بود، پس چه نیازی داشت که آیاتی را برای اثبات نظر خود نقل کند؟ در آن صورت کافی بود بگوید که بهنظر من معنای کتاب مقدس يعنى قوانين شما همين است كه من ميگويم و تفسير ميكنم و من از جانب مسيح فرستاده شدهام. بنابراين هيچكس نمي توانست مفسر كتاب مقدس به آن معنا باشد که یهودیان تسالونیکا خود را ملزم به پذیرش تفسیر وی بیابند؛ هر کس می توانست برحسب تفاسیری که به نظر خودش موافق و یا مخالف با معنای آیات مورد نظر بود، به آن تفاسیر ایمان بیاورد و یا نیاورد. و عموماً در همه جای جهان هر کس که براهین و ادلهای می آورد، مخاطب کلام خود را داور ادله و برآهین خویش می سازد. و در خصوص یهودیان، ایشان بهموجب آیات صریح (سفر تثنیه فصل ۱۷) ملزم و موظف شده بودند که ياسخ و رامحل همهٔ مسائل دشوار را عجالتاً از روحانيون و قضاة بني اسرائيل بخواهند. اما این گفته در مورد یهودیانی درست است که هنوز [به مسیح] ایمان نیاورده بودند.

برای گرواندن قبایل غیریهودی [به مسیحیت] تفسیر کتاب مقدس فایدهای نداشت زیرا ایشان بدان ایمان نداشتند. بنابراین حواریون از طریق استدلال می کوشیدند تا آیین بت پرستی را نفی و ابطال کنند و پس از آن ایشان را با عرضهٔ شواهدی دربارهٔ زندگی و رستاخیز مسیح به پذیرش ایمان مسیحی ترغیب نمایند. پس در این مورد هیچگونه مشاجرهای دربارهٔ جواز و صلاحیت تفسیر کتاب مقدس هنوز نمی توانست مطرح شود؛ زیرا هیچکس در زمان بی ایمانی خود مجبور نبود تفسیر هیچ کسی را از هر کتاب مقدسی بپذیرد، مگر تنها تفسیر سلطان حاکم خویش از قوانین کشور خود را.

است که موجب چنان تعهد و التزامی می گردد. ایمان آورندگان به هیچ چیز دیگری جز به آنچه حواريون تبليغ ميكردند، نگرويدند؛ و حواريون نيز هيچ چيز جز اين تعليم نمی دادند که عیسی همان مسیح یعنی همان سلطانی است که ایشان را نجات خواهد داد و در جهان آخرت الىالابد بر آنها حكمرانى خواهد كرد؛ و بنابراين مسيح نمرده است، بلکه از میان مردگان برخاسته و به آسمان رفته و یک روز باز خواهد گشت تا بر جهانیان حکومت کند (و جهانیان نیز پس از مرگ برخواهند خاست تا مورد داوری قرار گیرند) و به هر کس برحسب اعمالش پاداش دهد. هیچیک از آن حواریون تبلیغ نمی کرد که خودش با حواري ديگري مفسر کتاب مقدس به اين معني است که همهٔ کساني که مسيحي می شوند می باید تفسیر ایشان را بهعنوان قانون بیذیرند. زیرا تفسیر قوانین جـزئی از رویهٔ ادارهٔ مملکتی موجود است، و حواریون مملکتی در دست نداشتند. پس ایشان و همهٔ پیشوایان دینی پس از ایشان دعامی کردند که ای خدا سلطنت خودت را فرابرسان؛ و ایمان آورندگان را تشویق می نمودند که از حکّام قوم خود تبعیت کنند. کتاب مقدس عهد جدید هنوز بهطور کامل و مجموع انتشار نیافته بود. هر یک از رسولان مبشّر انجیل، مفسر انجیل خودش بود و هر یک از حواریون رسالهٔ خودش را تفسیر می کرد. و در خصوص کتاب مقدس عهد عتیق، منجی ما خودش به یهودیان می گوید (انجیل بوحنا ۵:۳۹): کتاب آسمانی تورات را بهدقت بخوانید زیرا عقیده دارید که به شما زندگی جاوید می بخشد و همان کتاب آسمانی است که وجود مرا برای شما تأیید می کند. اگر منظور وی آن نبود که ایشان به تفسیر کتاب مقدس بپردازند، در آن صورت به ایشان حکم نمی کرد که دلیل مسیح بودن خودش را از آن کتاب استخراج کنند؛ در آن صورت یا خودش آن را تفسير ميكرد و يا ايشان را به تفسير كاهنان و روحانيون رجوع ميداد.

وقتی مشکلی پیش میآمد، حواریون و مشایخ کلیسا انجمن میکردند و تصمیم میگرفتند که در چه خصوصی به تبلیغ و تعلیم بپردازند و چگونه کتب مقدس را برای مردم تفسیر کنند؛ لیکن در عین حال آزادی قرائت و تفسیر آن کتب را از خود مردم سلب نمیکردند. حواریون نامه های گوناگون به جماعات مسیحی فرستادند و مکتوبات دیگری هم برای تعلیم و آگاه ساختن ایشان ارسال داشتند؛ و اگر آنها برای آن جماعات اجازه تفسیر یعنی کشف معنای آن رسالات را قائل نمی بودند، در آن صورت ارسال آن رسالات بیهوده می بود. و چون وضع در زمان حواریون بدین منوال بود پس می باید تا زمانی که پیشوایان دینی وجود دارند و تفسیر مفسری را مجاز می شمارند و آن تفسیر اعتبار عمومی می یابد، وضع به همان منوال باقی بماند؛ لیکن آن زمان که شهریاران پیشوای دینی شوند و یا پیشوایان دینی شهریار شوند، وضع فرق خواهد کرد.

به دو معنا می توان گفت کـه نـوشتهای مـعتبر و قـانونی (Canonicall) است زیـرا قدرت تبدیل کتاب مقدس [ Canon قانون و شرع] به معنی قاعده است و قاعده، اصلی است که آدمی در هر عملی <sup>به قانون</sup> بهواسطهٔ آن هدایت و راهبری شود. [در معنای اول] چنین اصولی هر چند از جانب آموزگاری به شاگرد خود و یا از سوی مشاوری به دوست خود اعطا شوند، و بدینسان فاقد قدرتِ اجبارِ ایشان به رعایت آنها باشند، باز هم دستوراتی هستند؛ زیرا قواعدی هستند؛ اما [در معنای دوم] وقتی آن قواعد از جانب کسی مطرح شود که مخاطبینش ملزم به اطاعت از وی باشند، در آن صورت آن دستورات نه تنها قواعد بلکه قوانین نیز محسوب می شوند؛ بنابراین مسئلهٔ مورد نظر در اینجا قدرتی است که کتب مقدس را (که همان قواعد ایمان مسیحی هستند) به قانون [الزامآور] تبدیل می کند.

ده فرمان

آن بخش از کتاب مقدس که از آغاز قانون [الزامآور] محسوب می شد، همان ده فرمانی بود که در دو نوح سنگی نوشته شده و از جانب خداوند به موسی داده شد و موسی نیز آنها را به آگاهی قوم خود رساند. پیش از آن زمان هیچ قانون مکتوبی از جانب خدا صادر نشده بود زیرا خداوند تا آن زمان هیچ قومی را بهعنوان [قوم برگزیده و] اتباع مملکت خاص خود، برنگزیده و هیچ قانونی را جز قانون طبیعی، یعنی اصول عقل طبيعي كه در قلب هر انساني مكتوب است، صادر نكرده بود. از اين دو لوح، لوح اول شامل قانون حاکمیت است [به این شرح] : فرمان اول: [قوم برگزیده] نباید خدایان اقوام دیگر را اطاعت يا اعزاز و تعظيم كنند؛ و عبارت [لاتين] أن اين است: Non habebis Deos alienos coram me که معنایش این است: خدایانی را که اقوام دیگر می پرستند به عنوان خدای خود نپذیرید، بلکه تنها من را [بپذیرید] . بهموجب این فرمان بنی اسرائیل از فرمانبرداری و اعزاز و تکریم هر خدای دیگری به عنوان سلطان و حاکم خویش، جز همان خدایی که اوّل از طریق موسی و پس از آن از طریق کاهن اعظم با ایشان سخن گفت، منع شدند. فرمان دوم: [قوم بنى اسرائيل] نبايد هيچ بتى به عنوان تمثال خدا بسازند؛ يعنى اینکه نمی توانستند برای خودشان نمایندهای خیالی [برای خدا] چه در آسمان و چه در زمین جز موسی و هارون داشته باشند و خدا این دو را منصوب داشته بود. فرمان سوم: ایشان نباید نام خدا را بیهوده به زبان جاری کنند. یعنی نباید سرسری از خداوندگار سلطان خود سخن گویند و یا در حق او تردید روا دارند و یا در مأموریت موسی و هارون، نمایندگان و کارگزاران او خلاف کنند. فرمان چهارم: ایشان باید هر هفت روز یکبار از کار روزانه و معمولی خود دست بکشند و آن زمان را صرف تعظیم و تکریم خداوند به شیوهای عمومی نمایند. لوح دوم حاوی فرامین مربوط به تکالیف افراد نسبت به یکدیگر است؛ مثل احترام گذاشتن به بدر و مادر؛ خودداری از قتل نفس؛ برهیز از زنا؛ برهیز از دزدی؛ خودداری از اخلال حکم و قضاوت به واسطهٔ شهادت دروغ؛ و بالاخره اینکه: در دل خود این اندیشه را راه ندهید که به یکدیگر آسیب برسانید. حال مسئله این است که چه کسی به این الواح مكتوب قوت الزام أور قانون بخشيد. شكى نيست كه خداوند خودش آنها را بهعنوان قانون اعلام داشت؛ اما چون قانون تنها برای کسانی الزامآور و در حکم قانون است که آن

را به عنوان نظر حاکم تصدیق نمایند، پس چگونه قوم بنی اسرائیل که از نزدیک شدن به کوه سینا منع شدند و آنچه راکه خدا به موسی گفت نشنیدند، باید ملزم به اطاعت از همه قوانینی باشند که موسی به ایشان اعلام داشت؟ برخی از آن قوانین در حقیقت قوانین طبیعی بودند؛ چنانکه کل لوح دوم حاوی چنین فرامینی بود؛ و بنابراین چنین قوانینی می شدند. اما پرسش دربارهٔ قوانینی که مخصوص بنی اسرائیل بودند، مثل فرامین لوح اول، به جای خود باقی است؛ مگر آنکه بگوییم که ایشان بلافاصله پس از اعلام آن قوانین خود را ملزم به اطاعت از موسی ساختند و گفتند (سفر خروج ۲۰:۰۷): تو با ما سخن بگو و سخنانت را می شنویم، اما مگذار خداوند با ما سخن بگوید، مبادا بمیریم. بنابراین در روی اداره کنندهٔ مملکت خویش معرفی کرده بود، قدرت آن داشتند تا مکتوب موجز ده فرمان اداره کنندهٔ مملکت خویش معرفی کرده بود، قدرت آن داشتند تا مکتوب موجز ده فرمان را به قانون کشور بنی اسرائیل تبدیل کنند. اما موسی و هارون و کاهنان اعظم پس از ایشان، حکّام مدنی بودند. بنابراین تاکنون اعطای اعتبار قانونی به کتب مقدس و تبدیل

قوانین قضایی یعنی قوانینی که خداوند به قضات بنی اسرائیل توصیه و تجویز کرد تا در باب قوانین قضایی بر آن اساس، دستگاه قضا، و احکام و قضاوتهایی را که در دعاوی بین افراد اعلام و مذهبی میداشتند سامان دهند؛ و قوانین مذهبی یعنی قواعدی که خداوند در خصوص شعائر و مراسم کاهنان و لاویان تجویز کرد، همگی تنها از طریق موسی به ایشان اعلام گشت؛ و بنابراین به واسطهٔ همان قول [بنی اسرائیل به] اطاعت از موسی به قانون تبدیل شد. در متن کتاب مقدس معلوم نَشَده که آیا این قوانین مکتوب بودند و یا شفاهاً از جانب موسی (پس از چهل روزی که با خدا در کوه بود) به قوم ابلاغ شد؛ لیکن همهٔ آن قوانین قوانین موضوعه و به منزلهٔ مکتوب مقدس بودند و از جانب موسی به عنوان حاکم مدنی اعتبار قانونی [به مفهوم الزام آور] یافتند.

پس از آنکه بنی اسرائیل وارد دشتهای موآب در مقابل شهر اریحا شدند و آمادگی قانون ثانی ورود به ارض موعود را پیدا کردند، موسی به قوانین قبلی خود قوانین گوناگون دیگری افزود، و این قوانین به همین دلیل سفر تورات مثنی یا سفر تثنیه و قوانین ثانیه خوانده می شوند. و چنانکه (در سفر تثنیه ۲۹:۱) آمده است، این قوانین، کلمات عهد و پیمانی هستند که خداوند در سرزمین موآب امر فرمود تا با بنی اسرائیل ببندد، سوای آن عهد و میثاقی که با ایشان در حوریب بسته بود. زیرا موسی پس از توضیح قوانین پیشین در آغاز سفر تورات مثنی، قوانین دیگری را می افزاید که از فصل ۱۲ آغاز می شوند و تا پایان فصل ۲۶ از همان سفر ادامه می یابند. (بر طبق سفر تثنیه ۲۷:۱): به بنی اسرائیل امر شد بنویسند؛ همین قانون را خود موسی در کتابی نوشت و به دست کاهنان و مشایخ بنی اسرائیل سپرد، (سغر تثنیه ۳۱:۹) و امرکرد که آن کتاب در جنب صندوق عهد خداوند گذاشته شود (آیهٔ ۲۶)، زیرا در خود صندوق چیزی جز ده فرمان نبود. این همان قانونی بود که موسی به ملوک بنی اسرائیل فرمان داد (سغر تثنیه ۱۷:۱۸) تا نسخه ای از آن را در نزد خود نگه دارند؛ و این همان قانونی است که پس از آنکه مدتهای مدید ناپدید شده بود، بار دیگر در عهد یوشیاه در هیکل اورشلیم یافته شد و به حکم وی به عنوان قانون خداوند پذیرفته گردید. اما هم موسی هنگام نگارش آن قانون و هم یوشیاه هنگام یافتن آن، هر دو صاحب حاکمیت مدنی بودند. بدین سان تا آن زمان قدرت اعطای اعتبار قانونی

جز این کتابِ قانون، هیچ کتاب دیگری از زمان موسی تا پس از دوران اسارت در میان یهودیان به عنوان کتاب قانون خدا مقبول نبود. زیرا انبیا خود (جز قلیلی) در دوران اسارت میزیستند؛ و بقیه نیز اندکی پیش از آن زندگی کردند؛ و نه تنها پیشگویی های ایشان به عنوان قوانین پذیرفته نشد بلکه خودشان نیز بعضاً از جانب پیامبران کذّاب و آزار قرار گرفتند. و همان کتاب که از جانب یوشیاه به عنوان کتاب قانون خداوند تأیید شد، از قرار گرفتند. و همان کتاب که از جانب یوشیاه به عنوان کتاب قانون خداوند تأیید شد، در دوران اسارت و غارت شهر اورشلیم مفقود گردید و همراه با آن کل تاریخ اعمال بنابراین هیچکس به اعمالی که انجام دادهای و به اعمالی که آغاز خواهد شد واقد نیست. و بین از دوران اسارت یعنی از زمانی که کتاب قانون گم شد (و در کتاب مقدس ذکری از بیس از دوران اسارت یعنی از زمانی که کتاب قانون گم شد (و در کتاب مقدس ذکری از تاریخ آن نشده لیکن شاید بتوان گفت که در دوران رحبعام ملک یعنی در دورانی بوده که شد، حکام بنی سلطان مصر معبد اورشلیم را غارت کرد) تا زمان یوشیاه که دوباره آن کتاب پیدا شد، حکام بنی اسرائیل هیچگونه کلام مکتوبی از خداوند در دست نداشتند بلکه بر طبق شد، حکام بنی اسرائیل هیچگونه کلام مکتوبی از خداوند در دست نداشتند بلکه بر طبق ملاحدید خود و یا با راهنمایی کسانی که خودشان ایشان را پیامبر می شمردند، حکومت کردند.

> عهد عتیق چه زمانی اعتبار قانونی یافت

ر از این مطلب می توان استنباط کرد که کتاب مقدس عهد عتیق، به شکلی که ما امروزه در دست داریم، برای یهودیان تا زمان تجدید عهد ایشان با خداوند به هنگام بازگشت از اسارت و اعادهٔ دولت ایشان تحت حکومت عزرا، اعتبار قانونی نداشت و قانون محسوب نمی شد. اما از آن زمان به بعد قانون یهودیان به شمار می رفت و به همین عنوان به وسیلهٔ هفتاد تن از مشایخ یهود به زبان یونانی ترجمه شد و در کتابخانهٔ بطلیموس در اسکندریه قرار گرفت و به عنوان کلام خداوند تأیید شد. حال چون عزرا کاهن اعظم بود و کاهن اعظم نیز حاکم مدنی یهودیان محسوب می شد، آشکار است که کتاب مقدس هیچگاه به قانون تبدیل نشد جز به واسطهٔ قدرت مدنی حاکم. عهد جدید از زمان حکومت حکام مسیحی اعتبار قانونی یافت از نوشته های آباء کلیسا، که پیش از آنکه مذهب مسیحیت از جانب کنستانتین امپراتور [روم] پذیرفته و مجاز شود، زندگی می کردند، می توان استنباط کرد که کتب عهد جدیدی که اینک در دست ماست از دیدگاه مسیحیان آن زمان، فرموده های روح القدس محسوب می شدند (جز اندکی از مسیحیان که به لحاظ قلّت شمار ایشان، بقیهٔ مسیحیان محسوب می شدند (جز اندکی از مسیحیان که به لحاظ قلّت شمار ایشان، بقیهٔ مسیحیان تابع کلیسای عام (کاتولیک)؛ و کسان دیگر بدعت گذار خوانده شدند)، و در نتیجه قوانین معتبر و اصول دین به شمار می رفتند؛ تا بدین پایه ایشان برای آموزگاران و راهنمایان خود احترام و عزت قائل بودند؛ همچنانکه عموماً احترام شاگردان برای نخستین آموزگاران خود در هر نوع آیین و عقیده ای که از ایشان فراگیرند، کم نیست. بنابراین شکی نیست که وقتی پولس رسول به جماعات مسیحی که بر اثر تبلیغ او ایمان آورده بودند، نامه می نوشت؛ و یا هر یک از حواریون و پیروان مسیح به کسانی که آیین مسیح ر پذیرفته بودند، رساله ای می فرستاد، آن جماعت نامه های ایشان را به عنوان آیین راستین مسیح می پذیرفتند. اما در آن روزگار که نه قدرت و اقتدار آموزگاران بلکه ایمان مسیح می پذیرفتند. اما در آن روزگار که نه قدرت و اقتدار آموزگاران بلکه ایمان مسیح می پذیرفتی های می می می می می می می می ای ایشان را به عنوان آیین راستین مسیح می پذیرفتان موجب پذیرش آیین مسیح می گشت، خود حواریون به نوشته های خویش

اما مسئله در اینجا این نیست که هر یک از مسیحیان چه چیزی را برای خود قانون و قاعدهٔ معتبر قرار دهد (و هر یک نیز حق دارد همان قاعده را همچنانکه در آغاز پذیرفته است بعداً رد کند) بلکه مسئله این است که چه چیزی برای ایشان به چنان قاعده و قانوني تبديل شودكه ايشان نتوانند جزبا ارتكاب خطا، برخلاف آن عمل كنند. تلقى عهد جدید به عنوان قاعدهٔ دارای اعتبار قانونی بدین معنا یعنی به معنای قانون [الزامآور]، در جایی که قانون دولتی آن را بدینعنوان تصدیق نکند، با ماهیت مفهوم قانون مغایرت دارد. زیرا قانون (چنانکه پیشتر نشان دادهایم) حکم کس یا مجمعی از کسان است که ما خود اقتدار حاکمه را بهوی سیرده باشیم تا چنانکه خودش مقتضی بداند قواعدی برای تمشيت اعمال ما وضع كند و هرگاه عملي برخلاف آن انجام دهيم ما را مجازات نمايد. بنابراین وقتی هر کس دیگری هر قاعدهٔ دیگری را به ما توصیه کند که سلطان حاکم آن را تجویز نکرده باشد، آن قاعده تنها در حکم نصیحت و اندرز است؛ که چه خوب و چه بد باشد، مخاطب نصيحت مي تواند بدون آنكه مرتكب ظلم و خطابي شود از رعايت آن سرباز زند؛ و وقتی هم آن نصیحت مغایر با قوانین مستقر باشد، هر قدر هم آن را نیکو بيندارد، نمى تواند بدون آنكه مرتكب جرم و خطابي شود آن را رعايت كند. منظور من این است که چنین کسی نمی تواند چنان قاعدهای را ملاک عمل و یا گفتار خود با دیگران قرار دهد، هر چند می تواند بدون آنکه مر تکب تقصیری شود به آموزگاران خصوصی خود ایمان داشته باشد و آرزو کند که روزی بتواند به نصیحت ایشان عمل کند و یا اینکه نصيحت ايشان را عموم مردم بهعنوان قانون بيذيرند. زيرا عقيده و ايمان دروني به حكم ماهیت خود نامرئی است و در نتیجه از هرگونه بازرسی انسانی مصون و محفوظ است؛ حال آنکه گفتار و کرداری که از آن عقیده ناشی شود و مخّل اطاعت و فرمانبرداری مدنی ماگردد، هم در نزد خداوند و هم در نزد آدمیان خطا و ناروا است. پس چون منجی ما منکر آن شد که سلطنت وی در این جهان برقرار شود و چون وی گفته است که نه برای حکمرانی بر جهان بلکه برای نجاتدادن جهانیان آمده است، پس وی ما را به هیچ قانون دیگری جز قانون دولت ملزم و منقاد نساخته است؛ یعنی یهودیان را مطیع قوانین موسی ساخته (و در انجیل متی باب ۵ میگوید که وی نه برای تخریب بلکه برای تکمیل آمد) و اقوام دیگر را منقاد قوانین خودشان قرار داده و همهٔ آدمیان را فرمانبردار قوانین طبيعت مقرّر داشته است؛ و هم خودش و هم حواريونش در تعاليم خود رعايت آن قوانین را به ما توصیه کرده و این کار را شرط لازم پذیرش ما در سلطنت جاوید خود در روز قیامت ساختهاند زیراکه در آن امنیت و زندگی جاوید خواهد بود. پس چون منجی ما و حواریون او هیچ قانون تازمای باقی نگذاشتند تا ما را در این جهان ملزم و مقیّد بدارد، بلکه تنها آیین و عقیدهای گذاشتند تا ما را برای آخرت آماده سازد، پس کتب عهد جدیدی که حاوی آن آیین و عقیدهاند، تا وقتی که اطاعت از آنها از جانب کسانی که خداوند به ایشان قدرت داده تا بر روی زمین قانونگذار باشند، الزامی نشده باشد، قواعد الزامآور يعنى قانون نيستند بلكه تنها در حكم نصايحي نيكو و مطمئن براي هدايت گنهکاران به طریق رستگاری بهشمار می روند و هر کسی می تواند آنها را بیذیرد و یا به زبان خود رد کند بدون آنکه مرتکب خلاف و جرمی شود.

همچنین مأموریتی که منجی ما مسیح به حواریون و پیروان خود داد این بود که سلطنت آیندهٔ او (و نه سلطنت کنونی وی) را نوید دهند و آیین او را به تمامی اقوام بیاموزند و آنانی را که ایمان می آورند غسل تعمید دهند و به خانههای کسانی که آنان را بپذیرند، در آیند و هر جا که از آنان پذیرایی نشد گرد پای خود را در آنجا بتکانند؛ لیکن برای نابودکردن آنها خواستار نزول آتش آسمانی نشوند و ایشان را به حکم شمشیر به فرمانبرداری وادار نکنند. در همهٔ این موارد هیچ اثری از قدرت نیست بلکه تنها ترغیب در کار است. مسیح حواریون خود را بهعنوان گوسفندانی در بین گرگها فرستاد نه بهعنوان شهریارانی در بین اتباع. ایشان مأموریتی برای وضع قوانین نداشتند بلکه مأموریت آنها اطاعت و تعلیم اطاعت از قوانین موضوعه بود؛ و در نتیجه ایشان نمی توانستند مکتوبات خود را، بدون یاری قدرت مدنی حاکم به قوانین الزام آور تبدیل کنند. و بنابراین کتاب مقدس عهد جدید تنها در جایی قانون است که قدرت مدنی قانونی، آن را بهعنوان قانون بشناسد. و شهریار یا حاکم بنیز در آن صورت آن را برای خودش قانون قرار میدهد؛ و بهواسطهٔ آن خود را مطیع و منقاد خداوند و فرزدش

عیسی مسیح می سازد، همچنانکه حواریون نیز خود را بلاواسطه مطیع خداوند و مسیح ساختند؛ یعنی اینکه حاکم با این کار مطیع و فرمانبردار عالم دین و یا پیشوایی که وی را به دین درآورده باشد نمی گردد.

قدرت شورای کلیسا در تبدیل کتاب مقدس به قانون

آنچه می تواند به ظاهر کتاب عهد جدید را از دیدگاه کسانی که آیین مسیح را یذیرفتهاند، در شرایط و دورههای تعقیب و آزار قوت قانون بخشد، دستوراتی است که ایشان در بین خود در مجامع کلیسا وضع می کردند. زیرا (در کتاب اعمال رسولان ۱۵:۲۸) شيوة حكمكردن حواريون ومشايخ وكل كليسا را چنين مي يابيم: با هدايت روح خدا صلاح دیدیم که از [قوانین یهود] باری بر دوش شما نگذاریم جز اینکه ضرورتا [ از خوردن مردار و زنا) پرهیز کنید. و این وجود قدرتی را افاده میکند که تنها میتواند بردوش کسانی که دین و آیین حواریون را پذیرفته بودند، باری تحمیل کند. حال تحمیل باری بر دیگران ظاهراً به معنى ملزم ساختن است؛ و بنابراين مصوبات آن مجامع براى مسيحيان آن زمان در حكم قانون بود. ليكن آن مصوبات همانند اصول و احكام اخلاقي مختلفي مثل: توبه كنيد؛ غسل تعميد كنيد؛ از فرامين الهي اطاعت كنيد؛ به انجيل ايمان داشته باشيد؛ به من بیبوندید؛ آنچه را که دارید بفروشید و به تهیدستان بدهید؛ و از من پیروی کنید، خصلت قانوني نداشتند؛ و اين اصول و احكام اخلاقي امريه نيستند بلكه فراخوان و دعوت آدميان به پذیرش مسیحیتاند: همانند دعوتی که اشعیاء (۵۵:۱) به عمل می آورد و می گوید: ای کسانی که تشنه اید به سوی آب بیایید، بیایید و بدون یول شراب و شیر بخرید. زیرا اولاً قدرت حواريون با قدرت منجى ما تفاوتي نداشت و قدرت او در دعوت مردم به پذيرش سلطنت خداوند نهفته بود؛ و مردم خودشان سلطنت آیندهٔ خداوند را قبول داشتند (هر چند در آن زمان موجود نبود)؛ و آنان که سلطنت و مملکتی ندارند، نمی توانند قانون وضع کنند. و ثانياً اگر مصوبات شورای حواريون قانون می بود، در آن صورت عدم اطاعت از آنها متضمن گناه می شد، لیکن در هیچ جایی نخوانده ایم که آنان که آیین مسیح را نپذیرفتند، مرتکب كناه شده باشند؛ تنها [گفته می شود كه] آنها با گناه مردند؛ یعنی اینکه گناهان ایشان برخلاف و در نقض قوانینی که میبایست از آنها اطاعت میکردند، بخشوده نشد. و آن قوانین، قوانین طبیعی و قوانین مدنی دولت بودند که هر انسان مسیحی به حکم عهد و میثاق، خود را تسلیم آنها ساخته بود. و بنابراین منظور از باری که ممکن بود حواریون بر دوش ایمان آورندگان بگذارند، قوانین نیست بلکه شروطی است که برای جویندگان رستگاری وضع میشد؛ و ایشان میتوانستند آنها را بیذیرند و یا با مسئولیت خود رد کنند بدون آنکه مرتکب گناه تازهای شوند، هر چند ممکن بود به خاطر گناهان گذشتهٔ خود در معرض خطر لعنت و محکومیت و طرد و اخراج از مملکت خداوند قرار بگیرند. و بنابراین یوحنای رسول دربارهٔ مردم بی ایمان نگفته است که خشم خداوند بر ایشان نازل خواهد شد بلکه گفته است که ایشان همچنان گرفتار خشم خداوند باقی خواهند ماند؛ و نیز انجیل یوحنا ۳:۳۶؛ ۳:۱۸

نگفته است که ایشان محکوم خواهند شد بلکه گفته است که ایشان از هماکنون محکوم شدهاند. همچنین نمی توان تصور کرد که فایدهٔ ایمان، بخشش گناهان باشد مگر آنکه بهعلاوه تصور کنیم که زیان بی ایمانی، استمرار و ابقای گناهان است.

اما (ممکن است برخی بپرسند) که اگر هیچکس ملزم به اطاعت از دستورات حواریون و دیگر پیشوایان کلیسا بعد از ایشان نبود پس چرا ایشان می بایست گرد هم آیند و دربارهٔ آیینی توافق کنند که می باید در زمینهٔ ایمان و دین و نیز مراسم و شعائر، تعلیم و تبلیغ شود؟ به این پرسش می توان چنین پاسخ داد که حواریون و مشایخ آن شورا، تنها به شرطی مجاز به تعلیم آیینی بودند که در آن شورا مورد توافق قرار گرفته و برای تعلیم و تبلیغ ابلاغ شده بود و اصلاً تنها به این شرط به آن شورا راه می یافتند که، آیین مصوب مغایر با هیچ قانونی که مسیحیان پیشاپیش مکلف به رعایت آن بودند نباشد؛ ولیکن منظور این نبود که همهٔ مسیحیان دیگر می بایست به اطاعت از آنچه ایشان تعلیم می دادند، ملزم گردند. زیرا گرچه ایشان می توانستند دربارهٔ آنچه هر یک باید آموزش دهد، تصمیم بگیرند؛ لیکن نمی توانستند دربارهٔ آنچه دیگران می بایست انجام دهند می حکمی صادر کنند، مگر آنکه شورای ایشان دارای قدرت قانونگذاری می بود؛ و البته میچکس جز حکام مدنی چنین قدرتی نداشت. زیرا گرچه خداوند بر کل جهانیان حاکم است، لیکن ما مجبور نیستیم آنچه راکه هر کسی به نام وی اعلام می دارد، به عنوان قانون خداوند بپذیریم؛ و نیز نباید آنچه راکه خداوند صریحاً ما را به اطاعتش حکم کرده، مغایر با قانون مدنی بدانیم.

پس همچنانکه مصوّبات شورای حواریون، قانون نبود بلکه تنها نصایحی بود؛ بههمینسان مصوبات علمای دین و یا هر شورایی از ایشان که از آن پس تشکیل شده باشد، اگر آن شورا از جانب حاکم مدنی مجاز نبوده باشد، قانون بهشمار نمیرود. و در نتیجه، کتب مقدس عهد جدید، گرچه حاوی قواعد کامل آیین مسیحیتاند، لیکن بهموجب هیچ اقتدار دیگری جز اقتدار شهریاران و مجامع صاحب حاکمیت قابل تبدیل به قانون نیستند.

نخستین شورایی که کتب مقدس موجود را بهعنوان مکتوبات اصیل و معتبر بازشناخت، دیگر موجود نیست؛ زیرا آن مجموعه از کتب اصیل و معتبر حواریون که به کِلِمان نخستین اسقف کلیسای روم بعد از پطرس رسول نسبت داده میشود، مشکوک است؛ به این دلیل که هر چند کتب معتبر و اصیل در آن مجموعه ظاهراً معین و مشخص شدهاند، لیکن عباراتی چون «ادای احترام یکسان به روحانیون و غیر روحانیون، متضمن تمایزی میان روحانی و غیر روحانی است که در دوران زندگی پطرس رسول [یعنی دوران اولیهٔ مسیحیت] متداول نبود. نخستین شورایی که برای تعیین کتب مقدس اصیل و

معتبر تشکیل شده و هنوز موجود است، شورای لائودیسیا<sup>۱</sup> است که بر طبق قانون ۵۹ قرائت کتب دیگر غیر از آن کتابها را در کلیسا ممنوع میسازد؛ ولی این حکمی است که خطاب به همهٔ مسیحیان صادر نشده بلکه تنها کسانی مخاطب آناند که اجازهٔ قـرائت کتب را بهطور عمومی در کلیسا دارا باشند و تنهاکشیشان چنین اجازه و اختیاری دارند.

دربارهٔ حق نصب مقامات کلیسایی در دوران حواریون از جمله مقامات و کارگزاران امور کلیسا در دوران حواریون برخی مناصب پیشوایی و برخی مناصب اداری و اجرایی داشتند. مناصب پیشوایی از آنِ کسانی بود که از انجیل به مردم بی دین و ایمان دربارهٔ سلطنت خداوند بشارت می دادند و مراسم و خدمات مقدس را معمول می داشتند و قواعد و اصول ایمان و شعائر را به ایمان آورندگان تعلیم می دادند. مناصب اداری و اجرایی از آنِ کارگزاران موظف (Deacons) یعنی کسانی بود که برای ادارهٔ امور مربوط به حوائج دنیوی کلیسا منصوب می شدند؛ و در آن زمان ایشان از ذخیرهٔ مالی مشترکی ار تزاق می کردند که از اعانات مالی مؤمنان فراهم می آمد.

نخستین و مهم ترین صاحبان مناصب پیشوایی، حواریون بودند؛ شمار حواریون در آغاز دوازده تن بود؛ و ایشان از جانب خود منجی ما برگزیده و گمارده شدند؛ و کار ایشان صرفاً تبلیغ و تعلیم و تغسیل نبود بلکه میبایست شهید (یعنی شاهد رستاخیز منجی ما) نیز باشند. همین شهادت و گواهی نشانهٔ خاص و ذاتی [حواریون] بود؛ و بدان وسیله منصب حواریون از دیگر مناصب پیشوایی کلیسا متمایز شد؛ و برای هر حواری لازم بود که یا منجی ما را پس از رستخیز دیده باشد و یا اینکه پیش از آن با وی سخن گفته و اعمال و دیگر علائم الوهیت او را مشاهده کرده باشد؛ بدین حکم می توان ایشان را شهدا و شهود کافی شمرد. و بنابراین پطرس رسول هنگام انتخاب حواری تازهای بهجای یهودای اسخریوطی (در کتاب اعمال رسولان ۲۲و ۱۲۱۱) چنین میگوید: پس اینک باید یک تن انتخاب کنیم که از آغاز معاشرت ما با مسیح همواره با ما بوده باشد، یعنی از همان روزی که انتخاب کنیم که از آغاز معاشرت ما با مسیح همواره با ما بوده باشد، یعنی از همان روزی که یعیی او را تعمید داد تاروزی که جلو چشمان ما به آسمان بالارفت. در این آیه کلمهٔ باید به یکی از اوصاف ضروری حواریون اشاره دارد و آن اینکه با حواریون اولیه و ارشد در دورانی

نخستین رسول از جمله رسولانی که مسیح در دوران اقامت خود، ایشان را منصوب متی به حکم جماعت ننمود، انجیل متی بود که بدین شیوه انتخاب شد که (بر طبق کتاب اعمال رسولان ۱۰:۱۵) مومنان، رسول شد حدود ۱۲۰ مسیحی در اورشلیم گرد هم آمدند. ایشان دو تن را نامزد کردند یکی یوسف ملقب به عادل و دیگری انجیل متی (آیهٔ ۲۳) و در میان آن دو قرعه انداختند؛ و قرعه بهنام متی افتاد که همکار رسولان دیگر شد (آیهٔ ۲۶) پس در اینجا می بینیم که نصب این رسول

۱. Laodicea ، شهری در فریجیا۔م.

نه از جانب پطرس رسول و نه از جانب یازده رسول دیگر بلکه بهواسطهٔ جماعت مسیحی و اعضای انجمن صورت گرفت.

> پولس و برنابا بهوسیلهٔ کلیسای انطاکیه بهعنوان رسول انتخاب شدند

پس از او هیچ رسول دیگری معین و منصوب نشد جز پولس و برنابا، و این کار (بر طبق کتاب اعمال رسولان ۲و۲و (۱۳:۱) بدین شیوه صورت پذیرفت: در کلیسای انطاکیه عدهای از انبیا و آموزگاران بودند، مثل برنابا و شمعون ملقب به سیاه چهره، و لوکیوس اهل قیروان، و مناحم (که برادر همشیر هیرودیس فرماندار بود) و پولس. یک روز که ایشان روزه گرفته و خداوند را عبادت می کردند، روح پاک خدا به ایشان فرمود، هبرنابا و پولس را وقف آن کار مخصوص بکنید که من برای آنها در نظر گرفته ام، پس چند روز بیشتر روزه گرفتند و دعا

از این آیات آشکار می شود که گرچه آن رسولان از جانب روح القدس فراخوانده و مبعوث شدند لیکن دعوت و بعثت ایشان از جانب کلیسای خاص انطاکیه اعلام شد و مأموريت ايشان نيز بهوسيلة آن كليسا رسميت يافت. و نيز اينكه بعثت و مأموريت ايشان برای منصب رسالت بود، از آنجا آشکار می شود که هر دو (در کتاب رسولان ۱۴:۱۴) رسول نامیده شدهاند. و یولس رسول نیز آشکارا (در نامه به رومیان ۱:۱) اعلام میدارد که بهواسطهٔ مصوّبهٔ کلیسای انطاکیه بود که آن دو رسول شدند؛ زیرا وی در آن آیه کلمهای را به کار می برد که روح خدا در هنگام بعثت وی به کار برد: یعنی خودش را به عنوان رسولی که وقف انجیل خداوند شده است. توصیف میکند و بدین سان به کلمات روح خدا اشاره میکند [که در آن آیه گفته بود]که برنابا و پولس را وقف کار من کنید و غیره اما چون کار رسولان آن بود که شاهد رستخیز مسیح باشند، پس در اینجا ممکن است کسی بپرسد که چگونه بود که پولس رسول که پیش از عذاب و مرگ منجی ما با وی سخن نگفته بود، میدانست که مسیح از میان مردگان برخاسته است. به این پرسش می توان به آسانی یاسخ گفت که منجی ما خود پس از عروج، از آسمان بر پولس در سر راه دمشق ظاهر شد؛ و وی را برگزید تا حامل نام وی در نزد قبایل و ملوک و بنی اسرائیل باشد؛ و بنابراین یولس (که مسیح را پس از مرگ وی دیده بود) شاهدی صالح بر رستخیز او بود؛ و در مورد برنابا [هم باید گفت که] وی پیش از مرگ عیسی مرید و پیرو او بود. پس آشکار است که پولس و برنابا رسول بودند لیکن از جانب کلیسای انطاکیه انتخاب شدند و جواز یافتند (یعنی تنها بهوسیلهٔ نخستین رسولان انتخاب نشدند)؛ همچنانکه متی از جانب کلیسای اورشلیم انتخاب شد و جواز یافت.

واژهٔ اسقف (Bishop) که در زبان ما از واژهٔ یونانی Episcopus گرفته شده است به معنی ناظر و مراقب و بهویژه بهمعنی شبان و چوپان است؛ و این واژه سپس به معنایی استعاری نه تنها در بین یهودیان که اصلاً گلهداری می کردند، بلکه به علاوه در بین کفّار نیز به معنای منصب ملک یا هر حاکم دیگری و یا رهبر قوم به کار رفت، خواه حکومت وی

چه مناصبی در کلیسای مسیح مناصب پیشوایی هستند براساس قوانین و یا براساس آیین و دین بوده باشد. و بنابراین رسولان، نخستین پیشوایان و اسقفهای مسیحی بودند که خود مسیح ایشان را منصوب کرد. بههمین معنا رسالت یهودا (در کتاب اعمال رسولان ۱۰۲۰) منصب نظارت وی خوانده شده است. و بعدها وقتی مشایخی در کلیساهای مسیح منصوب شدند تا رعیت مسیح را با تعلیم و نصایح خود راهنمایی کنند، این مشایخ نیز اسقف و ناظر خوانده شدند. تیموتائوس یکی از مشایخ بود، (کلمه شیخ (Elder) در کتاب عهد جدید هم نام منصب است و هم به کهنسالی اشاره دارد)، ولی در عین حال اسقف و ناظر نیز بود. و اساقفه در آن زمان از و اطلاق عنوان مشایخ به خودشان راضی بودند. حتی یوحنای رسول، حواری محبوب مسیح خود رسالهٔ دوم خویش را با این کلمات آغاز می کند: کشیش به خاتون برگزیده [...]. و از اینجا معلوم میشود که واژههای اسقف، شبان، شیخ، عالم دین یعنی آموزگار همگی ملمای گوناگونی برای توصیف منصب واحدی در دوران رسولان بودند. زیرا در آن دوران حکومتی مبتنی بر اجبار وجود نداشت و تبلیغ آیین و ترغیب مبنای حکمرانی بود. مملکت خداوند قرار بود در آینده در جهانی تازه فرا رسد؛ پس هیچ کلیسایی تا پیش از آنکه دولت خود آیین مسیح را پذیرفت، دارای اقتدار برای اعمال اجبار نبود؛ و در نتیجه موزیع اقتداری نیز در کار نبود هر چند انواعی از مناص و میال اجبار نبود؛ و در نتیجه

بهجز اینگونه صاحبان مناصب پیشوایی در کلیسا یعنی رسولان، اسقفان، مشایخ، پیشوایان و عالمان دین، که کارشان اعلام و تبلیغ مذهب مسیح به یهودیان و کافران و ارشاد و تعلیم مؤمنان بود، از هیچ صاحب منصب دیگری در کتاب عهد جدید یاد نشده است. زیرا مراد از ذکر نام مبشرین انجیل و پیامبران، ذکر منصب و مقام نیست بلکه ذکر خدماتی است که کسانی به کلیسا مبذول میداشتند؛ مثلاً مبشّرین و کاتبان انجیل با نگارش تاریخ زندگی و اعمال منجی ما به کلیسا خدمت میکردند چنانکه متی و یوحنای رسول و مرقس و لوقای حواری و هر کس دیگری که دربارهٔ آن موضوع مطالبی مینوشت خادم کلیسا بودند (مثلاً گفته میشود که توماس حواری و برنابای رسول چنین مطالبی نوشتند اماکتابهای ایشان به دست کلیسا نرسید)؛ و نیز پیامبران و پیشگویان با تفسیر کتب عهد عتیق و گاه با اعلام وحی و الهامات خاص خود، به کلیسا خدمت میکردند. زیرا بهیچیک از این خدمات مانند آشنایی با السنه و یا اخراج شیاطین و یا شفای امراض بهعنوان مثال و هیچ چیز دیگری جز دعوت و بعثت به امر تعلیم و تبلیغ مبنای مناصب

همچنانکه رسولانی چون متی، پولس و برنابا از جانب خود منجی ماگماشته نشدند نصب آموزگاران بلکه بهوسیلهٔ کلیسا یعنی جماعت مسیحیان انتخاب شدند؛ یعنی متی بهوسیلهٔ مسیحیان اورشلیم، و پیولس و برنابا بهوسیلهٔ مسیحیان انطاکیه گزیده شدند؛ بههمینسان مشایخ و پیشوایان شهرهای دیگر نیز بهوسیلهٔ جماعات مسیحیان آن

شهرها گماشته می شدند. برای اثبات این مطلب نخست باید ببینیم که چگونه پولس رسول، بلافاصله پس از آنکه همراه با برنابا به منصب رسالت دست یافت، به گماشتن مشایخی برای شهرهایی پرداخت که بهواسطهٔ تبلیغ وی به دین مسیح ایمان آورده بودند. (در کتاب اعمال رسولان ۱۴:۲۳) می خوانیم که ایشان مشایخی برای هر جماعت مسیحی مقرر کردند؛ و این مطلب ممکن است در بادی نظر حاکی از آن باشد که ایشان خود آن مشایخ را برگزیدند و به آنها اختیار دادند؛ اما اگر به متن اصلی نگاه کنیم، آشکار خواهد شد که آن مشایخ از جانب جماعت مسیحیان هر شهر انتخاب شدند و اختیار يافتند. زيرا كلمات نصّ اصلي [به يوناني] اين است: χειροτονήσαντεσ άντοισ که به این معنی است: چون، ایشان کشیشان و مشایخ  $\pi \rho \epsilon \sigma \beta v \tau \epsilon \rho o v \sigma \chi \alpha \tau' \epsilon \chi \chi \lambda \eta \sigma i \alpha v$ را در هر کلیسا مقرر کرده بودند، از طریق بلندکردن دستها در هر یک از جماعات. حال کاملاً معروف است که در همهٔ آن شهرها طریقهٔ انتخاب حکام و کارگزاران براساس اکثریت آرا بود؛ و (چون شیوهٔ معمول تشخیص آرای مثبت از آرای منفی، بلندکردن دست بود) بنابراین مقررکردن صاحب منصبی برای هر یک از شهرها، جز از طریق گردآوردن مردم بهمنظور انتخاب صاحب منصبان از طريق اكثريت آراي ايشان صورت نمي گرفت؛ حال ممکن بود به حکم اکثریت دست هایی که بلند کرده بودند، یا اکثریت صداهای رأيدهندگان، يا اکثريت توپها يا لوبياها يا ريگهايي که هر کس در داخل ظرف آراي مثبت و یا ظرف آرای منفی می انداخت، رأی گیری صورت گیرد؛ زیرا از این لحاظ شهرهای مختلف رسوم مختلفی داشتند. پس خود جماعت مسیحیان بود که مشایخ و کشیشان را برمیگزید؛ رسولان و حواریون تنها رؤسای آن جماعت بودند و ایشان را برای شرکت در انتخابات فرامیخواندند و نیز اسامی انتخاب شدگان را اعلام می کردند و به انتخاب شدگان تبرکی می بخشیدند که امروزه به عنوان تقدیس کشیشان خوانده می شود. و بههمین دلیل آنان که رؤسای جماعات مسیحی بودند، همانند مشایخ و کشیشان (که در غیاب رسولان و حواریون جانشین آنها می شدند)، [به یونانی  $\pi
ho arepsilon$ و به لاتين Antistities خوانده مي شدند، كه به معنى رئيس و شخص اصلى هر جماعتي است و کارش شمارش آرا و اعلام اسامی انتخاب شدگان بود؛ و وقتی آرا مساوی بودند، آن رئيس با افزودن رأى خود، قضيه را فيصله مىداد؛ و اين منصب معادل هـمان مـنصب رئیس در شوراهاست. و (چون در همهٔ کلیساها و جماعات مسیحی مشایخ و کشیشان به همان شیوه مقرر و معین می شدند) هر جاکلمه تعیین و گماشتن به کار رود (چنانکه در نامه به تيطوس ۱:۵ آمده است: Γνα χαταστήσησ χατὰ πόλιν πρεσβυτέρουσ به این معنی که: تو را به این منظور در جزیره کرت گذاشتم تا برای هر شهر کشیشی تعیین کنی ، منظور همان است؛ یعنی اینکه وی [رسول و حواری] باید مؤمنان را گردهم فراخوانده و برای آنها مشایخی به حکم اکثریت آرا قرار دهد. زیرا در شهری که مردمش هیچگاه ندیده بودند که احدی از حکّام ایشان به طریق دیگری جز به رأی جماعت برگزیده شده باشند، غریب مینمود اگر گروهی از مردم همان شهر که به مسیح ایمان آورده بودند به طریقۀ دیگری جز طریق اکثریت آرا در انتخاب مبلّغان و مرشدان یعنی مشایخ وکشیشان (یا به عبارت دیگر اسقفان) خود بیندیشند؛ و به همین طریقۀ اکثریت آرا در کـلام پـولس رسـول (در کـتاب اعـمال رسـولان ۱۴:۲۳) در ضـمن کـلمۀ کشیشان به هیچ طریق دیگری جز به حکم انتخاب جماعات مسیحیان در هر یک از شهرها نصب نمی شدند (البته پیش از آنکه امپراتوران لازم بدانند که به منظور حفظ نظم و آرامش در بین کشیشان، مناصب ایشان را تنظیم کنند).

همین رویه به واسطهٔ شیوهای که حتی تا به امروز در انتخاب اسقف های کلیسای روم [بابها] استمرار دارد، تأبيد مي شود. زيرا اگر اسقف هر كليسايي حق داشت كه هنگامی که از شهری به شهر دیگر می رفت، اسقف دیگری را که خود به منصب پیشوایی گمارده بود، در آن شهر دیگر منصوب کند، در آن صورت به طریق اولی حق می داشت که جانشین خود را در همان مکانی که خود مقیم آن بوده و در آنجا مرده است، تعیین کند؛ ولی هرگز ندیدهایم که هیچیک از اسقفهای روم جانشین خودش را نصب کرده باشد. زیرا اسقفها برای مدتهای مدید بهوسیلهٔ مردم انتخاب می شدند، چنانکه می توان از فتنهای که در مورد امر انتخاب بین دماسوس و اورسیکینوس <sup>(</sup> برخاست، استنباط کرد؛ و آمیانوس مارسلینوس کمی گوید که آن فتنه چنان بزرگ بود که یونتیوس ملقب به بینقص، چون نتوانست صلح را میان آن دو پاس دارد، پس مجبور به ترک شهر شد؛ و به گفتهٔ او بیش از صد تن در آن واقعه در درون خود کلیسا جان خود را از دست دادن. وكرچه بعدها، اسقفان [پایان] نخست به وسیلهٔ كل روحانیون روم و سیس به وسیلهٔ اعضای هیئت مقدس انتخاب کنندگان پاپ انتخاب می شدند، لیکن هیچگاه هیچیک بهوسیلهٔ سلف خود به جانشینی برگزیده نشد. پس اگر پاپها مدعی برخورداری از هیچ حقی برای گماردن جانشینان خود نبودند، آنگاه به نظر من می توان به درستی استنتاج کرد که ایشان حق نصب و تعیین جانشینان اسقف ها و کشیش های دیگر را نیز نداشتند؛ مگر آنکه قدرت تازهای به دست میآوردند و هیچیک نمی توانست چنان قدرتی را از کلیسا بگیرد و در آن بجوید بلکه تنها می توانست از کسی بخواهد که هم دارای اقتدار قانونی برای تبلیغ و تعلیم دین و هم برای حکمرانی بر کلیسا باشد و هیچکس جز حاکم مدنی دارای چنین اقتداری نبود.

I Damasus . ۹ و Ursicinus ، که بعد از مرگ پاپ لیبریوس در سال ۳۶۶ هر دو به پاپی برگزیده شدند.م. ۲. Ammianus Marcellinus (۳۹۵-۳۳۰)، آخرین مورخ بزرگ روم\_م.

خدمتگذاران کلیسا

واژهٔ خدمتگذار در اصلی یونانی آن یعنی Διάχονοσ به معنی کسی است که بهدلخواه خود و از روی اختیار کار کس دیگری را انجام دهد و تنها از این حیث با بنده تفاوت دارد که بندگان به واسطهٔ شرایط و وضع خود ملزم به انجام چیزی هستند که به آنها امر می شود؛ درحالی که خدمتگذاران تنها به موجب تعهد خودشان ملزم و مقیدند و از این رو مکلّف به انجام هیچ کار دیگری جز آنچه تعهد کردهاند نیستند؛ پس هم کسانی که کلام خدا را تعلیم می دهند و هم کسانی که امور دنیوی کلیسا را اداره میکنند، هر دو گروه خدمتگذارند؛ هر چند خدمتگذاران اشخاص متفاوتی هستند. زیرا پیشوایان کلیسا که (در کتاب اعمال رسولان ۶:۴) خدمتگذاران کلام [خدا] خوانده می شوند، خدمتگذاران مسیحاند که کلام خدا کلام اوست. اما خدمتگذاری کارگزاران امور اداری و دنیوی کلیسا که (در آیهٔ ۲ از همان باب) سفره انداختن و طعام دادن خوانده شده است، خدمتی است که به کلیسا یا جماعت مؤمنان می شود؛ پس هیچیک از مؤمنان و پاکل جماعت آنها نمی توانستند پیشوای خودشان را خدمتگذار به این معنا بخواند؛ اما کل جماعت مسيحيان مے توانست کارگزاران ديگر غير از پيشوايان را خواہ مسئوليت آنها سفرهانداختن و طعامدادن و خواه توزیع معاش در بین مسیحیان و یا مراقبت از یرستشگاه و یا نگهداری درآمدها و دیگر کارهای دنیوی کلیسا بوده باشد، بهدرستی خدمتگذار بنامند، مثل وقتی که ایشان در هر شهری در اوایل کاربا تکیه بر ذخایر مشترک و یا اعانات گردآوری شده، می زیستند.

زیرا شغل خدمتگذارانِ امور اداری و دنیوی کلیسا، خدمت به جماعت مؤمنان بود؛ هر چند گهگاه و به مقتضای مورد از تعلیم انجیل و کوشش در پاسداری از آیین مسیح نیز، هر یک برحسب توانایی و استعداد خود، امتناع نمی ورزیدند؛ همچنانکه استیفان حواری تعلیم و تبلیغ می کرد؛ و یا همچنانکه فیلیپوس هم تعلیم و هم تعمید می داد؛ زیرا همین فیلیپوس که (بهموجب کتاب اعمال رسولان ۵:۸) انجیل را در سامره تبلیغ می کرد و (بهموجب آیهٔ ۳۸) آن حبشی خواجه را غسل تعمید داد، فیلیپوس خادم بود نه فیلپوس رسول. زیرا (در آیهٔ ۱) آشکار است که وقتی فیلپیوس در سامره تبلیغ دین می کرد، رسولان در اورشلیم بودند؛ و رفتی شنیدند که اهل سامره کلام خدا را پذیر فتهاند. پطرس و یوحنا را نزد ایشان فرستادند (آیهٔ ۱۴)؛ و در اثر دستگذاری این دو رسول کسانی پیش تر با غسل تعمید می شدند، روح خدا را در وجود خود دریافت می کردند (درحالی که پرای القای روح پاک خدا لازم بود که غسل تعمید آنها به واسطهٔ یکی از پیشوایان و برای القای روح پاک خدا لازم بود که غسل تعمید آنها به واسطهٔ یکی از پیشوایان و خدمتگذاران کلام خدا اجرا و تأیید شود نه به وسیلهٔ خدمتگذاران کلیسا. و بنابراین رسولان در اورشلیم به منظور تأیید غسل تعمید آنها به واسطهٔ یکی از پیشوایان و بر سولان در اورشلیم به منظور تأیید غسل تعمید آنها به واسطهٔ یکی از پیشوایان و معرود نده به وسیلهٔ خدمتگذاران کلیما در اجرا و تأیید شود نه به وسیلهٔ خدمتگذاران کلیسا. و بنابراین بین خود پطرس و یوحنا را به سامره فرستادند و این دو به کسانی که پیش تر صرفاً غسل

تعمید شده بودند الطافی را ارزانی داشتند که نشانه هایی از روح پاک خدا بود؛ و روح خدا در آن زمان همهٔ مؤمنان راستین را همراهی می کرد. و معنای مؤمن واقعی را می توان از آنچه مرقس رسول گفته است (انجیل مرقس ۱۶:۱۷) دریافت: آنان که بهنام من ایمان دارند با چنین علائم و آیاتی مقرون خواهند بود، که به اسم من دیوها را بیرون خواهند نمود و به زبان های تازه تکلم خواهند کرد و مارها را خواهند گرفت و اگر چیزی مهلک بیاشامند، آسیب نخواهند دید و بر بیماران دست خواهند گذاشت و ایشان تندرست خواهند گردید. این کاری بود که از دست فیلیپوس برنمی آمد؛ لیکن رسولان قادر به این کار بودند و (چنانکه از این آیه برمی آید) آن کار را برای همهٔ کسانی که واقعاً ایمان داشتند و به وسیلهٔ خدمتگذاران مسیح خسل تعمید یافته بودند، عملاً انجام دادند؛ و این قدرتی است که یا کم است و یا اینکه مسیح خدمتگذاران اندکی دارد.

این واقعیت که نخستین خدمتگذاران امور اداری کلیساها، نه از جانب رسولان بلکه شیوه گزینش آنها به وسیلهٔ جماعت پیروان و مریدان یعنی مسیحیان از هر نوعی انتخاب می شدند، از کتاب اعمال رسولان باب ۶ آشکار می شود؛ در این باب می خوانیم که آن دوازده حواری پس از آنکه شمار مریدان افزایش یافت، ایشان را گردهم فراخواندند و به ایشان گفتند که برای مریدان و پیروان، شایسته نیست که کلام خدا را ترک گویند و به سفرهانداختن و خدمت خان بپردازند؛ و سپس به ایشان گفتند (آیهٔ ۳) که: ای برادران، شما هفت مرد خوش سابقه مقرر خواهیم داشت. در اینجا آشکار است که گرچه حواریان انتخاب کنید و ما آنها را بر این شغل لیکن جماعت مسیحیان ایشان را انتخاب کرد؛ و در (آیهٔ پنجم) به وجه روشن تری گفته می شود که این گفتار جماعت را خوش آمد و ایشان هفت تن برگزیدند و غیره.

در باب درآمد کنیسه تحت قانون موسی در عهد عتیق، تنها قبیلهٔ لاویان، توانایی کهانت و دیگر مناصب نازل تر کنیسه را حائز بود؛ سرزمین [بنی اسرائیل] میان قبایل دیگر (به جز قبیلهٔ لاویان) تقسیم شده بود و این قبایل با در نظر گرفتن تقسیم داخلی قبیلهٔ یوسف به دو قبیلهٔ افریم و مِنسّه دوازده قبیله را دربرمی گرفت. برخی از شهرها برای اقامت قبیلهٔ لاویان، و حومهٔ آن شهرها نیز برای گلههای آنها تخصیص یافته بود؛ اما آنها حق داشتند یک دهم محصول زمینهای برادران خود را به عنوان سهم خویش به دست آورند. به علاوه کاهنان برای معاش خود یک دهم از آن عشریه را همراه با بخشی از نذور و قربانی ها دریافت می کردند. زیرا خداوند به هارون گفته است (سفر اعداد ۲۰۱۰) که: میراثی در زمین ایشان نخواهی داشت و در میان ایشان قسمتی برایت نخواهد بود. قسمت تو و میراث تو در میان بنی اسرائیل منم. زیرا چون خداوند در آن زمان سلطان بود و قبیلهٔ لاویان را به عنوان خدمتکاران و کارگزاران عمومی خود قرار داده بود، پس عواید عمومی یعنی سهمی را که خداوند برای خودش تخصیص داده بود، برای تأمین معاش به ایشان ارزانی می داشت؛ و سهم خدا همان عشریه ها و نذور بود؛ و منظور خدا وقتی می گوید که من میراث تو هستم، همین است. و بنابراین شاید اطلاق عنوان روحانیت که از کلمهٔ یونانی Κλῆροσ به معنی قسمت و میراث گرفته شده است، به طایفهٔ لاویان نابه جا نباشد؛ نه اینکه ایشان بیش از دیگران وارثان مملکت خداوند بوده باشند؛ بلکه منظور این بود که سهم و میراث خدا برای تأمین معاش آنها بود. حال چون در این زمان خداوند خودش سلطان بنی اسرائیل بود، و موسی و هارون و کاهنان اعظم پس از ایشان نواب و جانشینان خدا بودند، پس آشکار است که حق اخذ عشریه ها و نذور از جانب قدرت مدنی برقرار شده بود.

پس از آنکه بنی اسرائیل خداوند را رد کردند و خواستار ملکی شدند، روحانیون همچنان از آن عواید برخوردار بودند؛ لیکن حق ایشان نسبت به آن مورد حمایت ملوک بود و ملوک هیچگاه آن حق را از ایشان پس نگرفتند؛ زیرا عواید عمومی در اختیار کسی بود که شخص عمومی [نمایندهٔ حاکمیت] محسوب می شد؛ و این شخص عمومی (تا آغاز دوران اسارت) ملک بود. و بنی اسرائیل پس از بازگشت از اسارت دوباره عشریه های خود را همچون گذشته به کاهنان می دادند. از این رو تا به امروز معاش کلیسا به حاکم مدنی وابسته شده است.

کتاب اعمال رسولان ۴:۳۴ پس از عروج منجی ما، مسیحیان هر شهر از پولی که از فروش زمینها و داراییهای خود بهدست آورده و آن را نه از روی وظیفه بلکه با حسن نیّت به حواریون تقدیم داشته بودند، بهصورت مشاع و مشترک امرار معاش میکردند. زیرا (پطرس رسول در کـتاب اعمال رسولان ۲۰:۴ به حنّانیا میگوید:) زمین مال خودت بود که بفروشی یا نفروشی، بعد از فروش هم دست خودت بود که چقدر بدهی یا ندهی؛ و این نشان می دهد که [حنّانیا] لازم نبود با دروغ گفتن زمین یا پول خودش را حفظ کند زیرا اصلاً مجبور نبود که سهمی از مال خود بدهد، مگر آنکه خودش بخواهد. و همانند دوران حواریون، در همهٔ ادوار بعدی تا بعد از دوران کنستانتین کبیر، می بینیم که معاش اسقف ها و پیشوایان کلیسای مسیح از طریق اعانات داوطلبانهٔ کسانی که ایمان آور ده بودند، تأمین می شد. هنوز هیچ ذکری از پیشوایان خودشان آنقدر بود که آمیانوس مارسیلیوس (در وصف فتنهای که داماسوس و پیشوایان خودشان آنقدر بود که آمیانوس مارسیلیوس (در وصف فتنهای که داماسوس و نزاعش می ارزید زیرا اسقف های آن زمان به واسطهٔ سخاوت رعیت خود و به ویژه بخشندگی بانوان، با فر و شکوه زندگی می کردند، در کجاوهها حمل می شدند و برای خورد و خوراک و لباس و پوشاک خود بسیار هزینه می کردند.

خدمتگذاران انجیل برای معاش خود متکی به خیرات و صدقات رعایا بودند؛ نامهٔ اول به اهل قرنتس ۹:۱۳ اما در اینجا برخی ممکن است بیرسند که آیا پیشوایان دینی می بایست از ممر صدقات و اعانات دلبخواهانه امرار معاش کنند. (یولس رسول در نامهٔ اول به اهل قرنتس ۹.۷ میگوید:) کدام سربازی در حال جنگ خرج خود را خودش می پردازد؟ کدام چوپانی از کلهٔ کوسفند نگهداری میکند و حق ندارد از شیر آن گله قدری بخورد. و نیز می گوید: آیا نمی دانید که کسانی که در امور مقدس خدمت می کنند. از محل هدایای معبد ارتزاق می کنند و آنان که در قربانگاه کار میکنند، قسمتی از قربانی را برمی دارند؟ یعنی اینکه بخشی از آنچه راکه در قربانگاه قربانی می شود، برای معاش خود برمی دارند؟ و سیس نتیجه گیری میکند: به همین سان خداوند فرموده است که آنان که انجیل را تبلیغ میکنند باید از ممر انجیل ارتزاق کنند. از این آیه می توان به درستی استنباط کرد که پیشوایان کلیسا می بایست از جانب رعایای خود تأمین و تغذیه شوند؛ ولیکن پیشوایان نمی توانستند میزان و یا نوع سهم خود را تعیین کنند و (به اصطلاح) خودشان کارد و چاقو باشند، بنابراین سهم ایشان لاجرم می بایست یا برحسب میزان امتنان و سخاوت هر یک از رعایا و يا از جانب كل جماعت مؤمنان تعيين گردد. اما تعيين آن سهم بهوسيلهٔ كل جماعت ممكن نبود زيرا در آن زمان مصوبات جماعات وكليساها قانون محسوب نمى شد. بنابراین تأمین معاش پیشوایان کلیسا، پیش از آنکه امپراتوران و حکام مدنی بهمنظور تعیین تکلیف آن قوانینی وضع کنند، مبتنی بر خیرات بود. آنان که در قربانگاهها خدمت میکردند از قربانیها ارتزاق مینمودند. پس پیشوایان دینی میتوانستند آنچه را که رعايايشان به ايشان تقديم ميكردند، قبول كنند وليكن نمي توانستند آنچه را كه تقديم

۱. ر.ک. به زیرنویس صفحهٔ ۴۴۱.

نشده بود طلب نمایند. در دورانی که محکمهای در کار نبود، در چه دادگاهی ممکن بود برای دریافت سهم خود طرح دعواکنند؟ و حتی اگر ایشان در بین خود کسانی را به عنوان حَکَم میداشتند، چه کسی میتوانست احکام آنها را اجرا کند، درحالی که ایشان قدر تی برای تسلیح کارگزاران خود نداشتند؟ پس معلوم است که هیچ طریقهٔ قطعی و مطمئنی برای تأمین معاش پیشوایان کلیسا جز از راه تصویب کل جماعت مؤمنان وجود نداشت، و این نیز تنها وقتی ممکن می شد که مصوبات آنها قوت قانونی داشته باشد (نه تنها قوت شرعی)؛ و قانون نیز جز از جانب امپراتوران و ملوک و حکام مدنی قابل وضع نبود. حق عشریه در قانون موسی، در آن زمان بر خدمتگذاران انجیل قابل اعمال نبود؛ زیرا موسی و کاهنان اعظم، حکام مدنی قوم بنی اسرائیل تحت اقتدار خداوند بودند که سلطنتش در فرامی رسد.

تا اینجا نشان داده ایم که پیشوایان کلیسا چه کسانی هستند؛ مأموریت و رسالتشان برای چیست؛ (چون آنان که تبلیغ و تعلیم و تعمید را به عهده داشتند می بایست هر یک رئیس جماعت خود باشد) طرد و نفی از جانب کلیسا یعنی تکفیر و اخراج چه معنایی دارد؛ هم در سرزمین هایی که مسیحیت در آنجا از جانب حاکم مدنی ممنوع بود و تکفیر به معنای خودداری از معاشرت با افراد خارج از دین تلقی می شد و هم در سرزمین هایی که قانون مدنی از مسیحیت حمایت می کرد و تکفیر و اخراج به معنی اخراج تکفیر شدگان از جماعات مسیحیان بود؛ [و نیز نشان داده ایم که] چه کسانی کارگزاران و خدمتگذاران کلیسا را انتخاب می کردند (که همان جماعت مسیحی باشد)؛ چه کسانی ایشان را تقدیس و تبرّک می نمودند (که همان پیشوایان باشند)؛ و درآمد و عایداتشان داز چه محلی بود (که از محل دارایی ها و کار و کوشش خودشان و نیز از محل اعانات داوطلبانهٔ مسیحیان مخلص و سپاسگزار بوده باشد). حال باید ببینیم که آنان که حکام درخی هستند، و به آیین مسیح نیز ایمان آورده اند چه کار و وظیفه ای دارند.

و نخست باید به یاد بیاوریم که حق تشخیص اینکه چه عقایدی با حفظ صلح و آرامش سازگار است و میباید به اتباع آموزش داده شود، در همهٔ دولتها بهنحو تفکیکناپذیری منضم و ملحق به قدرت مدنی حاکمه است (چنانکه در فصل ۱۸ ثابت شده است)، خواه آن قدرت در دست یک تن و یا مجمعی از کسان باشد. زیرا بر کمهوش ترین آدمیان نیز آشکار و روشن است که اعمال و کردارهای انسانها منتج از عقایدی است که ایشان دربارهٔ نیک و بد دارند؛ و خیر و شر آن اعمال نیز به خودشان باز میگردد؛ و در نتیجه آدمیان به محض آنکه به این عقیده برسند که اطاعت ایشان از قدرت مدنی بیش از نافرمانبرداری ایشان، برایشان زیانبار خواهد بود، از اطاعت از قوانین

وقتی حاکم مدنی، خؤد مسیحی باشد، حق نصب پیشوایان دینی از آن اوست داخلی به راه خواهند انداخت؛ و برای پرهیز از همین حال و وضع است که حکومت مدنی مقرر شده است. و بنابراین در همهٔ دولتهای اقوام کافر و خارجی، حکام راعی و شبان مردم نامیده شدهاند زیرا هیچیک از اتباع نمی توانست جز با کسب اجازه و اختیار از ایشان، قانوناً به تعلیم مردم بپردازد.

نمی توان تصور کرد که حق شهریاران کافر و خارجی در این خصوص به واسطهٔ گرویدن ایشان به آیین مسیح از ایشان سلب شده باشد؛ زیرا مسیح هیچگاه مقرر نکرد که شاهان باید به دلیل ایمان آوردن به وی از منصب خود خلع شوند یعنی مطیع شخص دیگری جز خودش گردند و یا (به سخن دیگر) از قدرت لازم برای پاسداری از صلح در میان اتباع خویش و دفاع از ایشان در مقابل دشمنان خارجی، محروم شوند. و بنابراین پادشاهان مسیحی همچنان راعیان و پاسبانان عالیهٔ مردم خویش اند و قدرت دارند تا پیشوایان دلخواه خود را برای تعلیم جماعت مؤمنان، یعنی تعلیم مردمی که مسئول شان هستند، مقرر دارند.

همچنین (چنانکه پیش از ایمان آوردن پادشاهان رایج بود) حتی اگر حق گزینش پیشوایان به جماعات مسیحی واگذار شده باشد چنانکه در دوران خود حواریون نیز شیوه متداول همین بود (این مطلب را قبلاً در همین فصل نشان دادهایم): با این حال این حق از آنِ حاکم مدنی مسیحی خواهد بود. زیرا وی از این حیث که مسیحی است اجازهٔ تعلیم و تبلیغ آیین مسیح را می دهد؛ و از این حیث که حاکم است (یعنی به عبارت دیگر نمایندهٔ کل جماعت مسیحیان و کلیساست) پس مبلغان و معلمانی که برگزیند، برگزیده جماعت و کلیسای مسیحی هستند. و وقتی جماعتی از مسیحیان پیشوای دینی خود در دولت مسیحی را برمیگزینند، مثل این است که حاکم وی را برگزیده باشد زیرا این گزینش با اجازهٔ وی صورت گرفته است؛ به همان سان که وقتی [مردم] شهر شهردار خود را برمیگزینند، این عمل در حکم عمل کسی است که صاحب قدرت حاکمه است؛ زیرا هر بنابراین هر مثال و حکایتی هم که در خصوص انتخاب پیشوایان کلیسا از جانب مردم و یا بنابراین هر مثال و حکایتی هم که در خصوص انتخاب پیشوایان کلیسا از جانب مردم و یا روحانیون از تاریخ گذشته بیاوریم، نمی تواند دلیلی بر نفی حق حاکم مدنی در این خصوص باشد، زیراکسانی که در هر حال پیشوایان دینی را انتخاب میکردند، این کار را با اذن و اجازهٔ حاکم مدنی انجام میدادند.

پس چون در هر دولت مسیحی، حاکم مدنی راعی و پیشوای عالی است وکل رعیت و اتباع وی در کنف حمایت و مسئولیت او قرار دارند و در نتیجه به حکم اقتدار و جواز اوست که همهٔ پیشوایان دینی تعیین میشوند و قدرت تعلیم و اجرای دیگر امور روحانی را بهدست می آورند؛ در نتیجه چنین برمی آید که کل پیشوایان سایر حق تعلیم و اجرای سایر وظایف مربوط به منصب خود را از حاکم مدنی می گیرند، و صرفاً خدمتگذاران او هستند؛ بههمان سان که فرمانداران شهرها، قضات محاکم و فرماندهان لشکر همگی تنها خادمان و کارگزاران کسی هستند که فرماندار کل دولت، قاضی کل قضایا و فرماندهٔ کل نیروهای نظامی باشد، و این کس همواره همان حاکم مدنی است. و این بدان دلیل نیست که مبلغان و آموزگاران، اتباع حاکماند بلکه به این دلیل است که مخاطبین ایشان اتباع حاکماند. زیرا فرض کنید که شهریاری مسیحی اجازه و اختیار تعیین پیشوایان کلیسا در متصرفات خود را به شهریار دیگری واگذارد (بههمانسان که سلاطین مسیحی مختلف آن قدرت را به پاپ واگذاشتهاند)؛ حتی در این صورت هم آن شهریار با این کار پیشوایی برتر و بالاتر از خودش برقرار نمی سازد و یا پیشوای دینی حاکمی بر مردم خویش مستولی نمی سازد؛ زیرا این کار به معنی محرومکردن خودش از قدرت مدنی خواهد بود؛ و قدرت مدنی بستگی به این دارد که مردم چه نظری نسبت به تکلیف خود به اطاعت از حاکم مدنی داشته باشند و چقدر از ترس مجازات در آخرت بترسند و این هم بستگی به مهارت و خلوص نیت عالمان دین دارد که خود به اندازهٔ بقیه مردم نه تنها در معرض جاهطلبی هستند بلکه گرفتار جهالت نیز میگردند. پس وقتی بیگانهای اجازه و اختیار نصب مبلغان در کشور را داشته باشد این اجازه و اختیار از جانب شخص و حاکم به او واگذار شده است تا در متصرفات وی به تعلیم و تبلیغ بیردازد. عالمان دین مسیحی، مدیران مدرسهٔ مسیحیتاند؛ اما یادشاهان، اولیای خانوادهها هستند و می توانند براساس توصيه بيگانهاي مديران مدرسهاي براي تعليم اتباع خود داشته باشند ليكن به حكم و فرمان او چنين نميكنند؛ بهويژه وقتي بدآموزي اتباع به نفع آشكار كسي تمام شود که آن مبلغان را تجویز کرده باشد؛ و نیز حکام را نمی توان مجبور کرد که آن مبلغان را وقتی دیگر وجودشان به مصلحت عموم نیست، ابقاکنند؛ زیرا حکام تا زمانی که از هر یک از حقوق ذاتی و اساسی حاکمیت برخوردار باشند، مسئول مراقبت از خیر و صلاح عمومی نیز هستند.

پس اگر کسی از پیشوایی دینی بپرسد، همچنانکه کاهنان و مشایخ بزرگ قوم بنی اسرائیل از منجی ما پرسیدند (انجیل متی ۲۱:۲۲) که در اجرای منصب خود: با چه اجازه ای این کار را کردی، چه کسی به تو این اختیار را داده است، وی نمی تواند هیچ پاسخ درست دیگری بدهد جز اینکه بگوید که آن کار را براساس اجازه و اختیاری که دولت به واسطهٔ سلطان و یا مجمع نمایندهٔ خود به وی اعطا کرده است انجام می دهد. همهٔ پیشوایان، جز پیشوای حاکم عالیه، مسئولیتهای خود را براساس حق یعنی اجازه و اختیار حاکم مدنی اجرا می کنند یعنی براساس حق مدنی (Jure Civili) انجام می دهند. اما سلطان و هر صاحب حاکمیت دیگری مسئولیت خود به عنوان پیشوای حاکم عالیه را بلاواسطه به اذن و اجازهٔ خداوند یعنی براساس حق خداوندی (Jure Divino) اجرا می کند. و بنابراین هیچکس جز پادشاهان نمی تواند عنوان سلطنت خداداه

تنها اقتدار روحانی حکام مبتنی بر حق الهی است؛ اقتدار روحانی پیشوایان دیگر مبتنی بر حق مدنی است Dei gratia Rex و غیره را در ضمن القاب خود بیاورد (و این البته تنها نشانهای از تسلیم ایشان به حکم خداوند است). اسقفها باید در ابتدای احکام مأموریت خود چنین بیاورند: به لطف و مرحمت اعلی حضرت شهریار، اسقف فلان قلمرو شده ام؛ چنانکه کارگزاران و خدمتگذاران مدنی سخن خود را چنین آغاز میکنند: به نام نامی اعلی حضرت. زیرا در غیر این صورت اگر بگویند به خواست الهی Divina Providentia که به همان معنی لطف الهی Dei gratia است، این حقیقت را هر چند به صورتی پوشیده و پنهانی انکار میکنند که اذن و اختیار خویش را از دولت مدنی به دست آورده اند؛ و بدین سان با زرنگی و فریبکاری از زیر یوغ انقیاد مدنی خود به در می روند و این مغایر با وحدت و امنیت دولت است.

اما اگر هر حاکم و سلطان مسیحی، راعی و پیشوای اعلای اتباع خویش باشد، در آن صورت بهنظر می رسد که وی هم از اختیار تعلیم و تبلیغ برخوردار باشد (و شاید هیچکس در این باب تردیدی نکند) و هم دارای اذن و اجازهٔ غسل تعمید و اجرای مراسم مقدس عشای رتانی و نیز تقدیس و تخصیص معابد و پیشوایان دینی برای خدمت به خداوند باشد؛ اما بسیاری کسان چنین اذن و اختیاری را انکار میکنند؛ بعضاً به این دلیل که سلاطین مسیحی عملاً چنین نمیکنند و بعضاً نیز به این دلیل که اجرای مراسم مقدس کلیسا و تقدیس و تخصیص افخاص و اماکن برای مصارف مقدس، مستلزم مقدس کلیسا و تقدیس و تخصیص اشخاص و اماکن برای مصارف مقدس، مستلزم مقدس کلیسا و تقدیس و تخصیص اشخاص و اماکن برای مصارف مقدس، مستلزم مقدس کلیسا و تقدیس و تخصیص اشخاص و اماکن برای مصارف مقدس، مستلزم مقدس کلیسا و تقدیس و تخصیص اشخاص و اماکن برای مصارف مقدس، مستلزم می دوران حواریون به بعد، برای انجام همان کار تعیین شدهاند. پس برای اثبات اینکه شهریاران مسیحی دارای اقتدار و اختیار لازم برای تعمید و تقدیس هستند دلیلی می آورم و توضیح میدهم که چرا ایشان عملاً آن مراسم را انجام نمیدهند و نیز چگونه ایشان می توانند وقتی بخواهند، بدون مراسم متعارف دستگذاری آن مراسم را اجراکنند.

شکی نیست که هر پادشاهی اگر در علوم و دانشها ماهر و وارد باشد، می تواند به موجب حقوق پادشاهی خود، درسهای همان علومی را که خودش دیگران را در مطالعهٔ آنها در دانشگاهها آزاد گذاشته است، شخصاً مطالعه کند. با این حال چون رسیدگی به کل امور کشور، تمامی وقت وی را اشغال میکند، نمی تواند به راحتی شخصاً در آن امر خاص [مطالعهٔ علوم] اهتمام ورزد. همچنین هر پادشاهی می تواند اگر بخواهد، به قضاوت و داوری بپردازد و انواع مختلف قضایا و دعاوی را استماع کند و فیصله بخشد و نیز به دیگران اذن و اختیار دهد تا آن کار را به نام وی انجام دهند؛ لیکن مسئولیتی که در امر فرمانروایی و حکمرانی بر عهده اوست، وی را بر آن می دارد تا دائماً زمام امور و سکّان [کشتی کشور] را در دست بگیرد و وظایف اداری و اجرایی را به افراد تحت امر خود بسپارد. به همین شیوه منجی ما (که بی شک اختیار داشت تا مردم را غسل تعمید دهد) خود هیچکس را غسل تعمید نداد، بلکه حواریون و مریدان خود را برای انجام آن کار

پادشاهان مسیحی حق دارند کل وظائف پیشوایی دینی را ایفاکنند

**۴۵۰ ل**ویاتان

می فرستاد. همچنین پولس رسول که به حکم ضرورت در مکان های گوناگون و دور تبلیغ میکرد، شمار اندکی را غسل تعمید داد. در بین تمامی اهل قرنتس وی تنها کریسپوس، نامهٔ اول به اهل قرنتس – غایوس و استیفانوس را غسل تعمید داد؛ و دلیل آن این بود که مسئولیت اصلی وی تیلیغ بود. از اینجا آشکار می شود که مسئولیت بزرگ تر (مثل مسئولیت ادارهٔ کلیسا) مسئولیتهای کوچک تر را زائل میکند. پس دلیل اینکه پادشاهان مسیحی غسل تعمید نمیدهند آشکار است و به همین دلیل است که امروزه نیز شمار اندکی به وسیلهٔ اسقف ها و شمار باز هم اندک تری بهوسیلهٔ پاپ غسل تعمید داده می شوند.

و در خصوص اینکه آیا قاعدهٔ دستگذاری برای آنکه یادشاهی اجازهٔ غسل تعمید و تقديس [افراد و اماكن] داشته باشد، ضرورت دارد، ملاحظات زير را مي آوريم.

دستگذاری رسم عمومی بسیار دیرینهای در بین یهودیان بود که بهموجب آن شخص یا چیزی که در نمازها، تبرکها، قربانیها، مراسم تقدیس و تخصیص، محکومیتها و دعاهای مذهبی دیگر، مورد توجه بود مشخص می شد. بدین سان یعقوب به منظور متبرک ساختن فرزندان یوسف (در سفر تکوین ۴۸:۱۴): دست راست خود را بر سر افریم فرزند کوچکتر، و دستچپ خود را بر سر منسّه فرزند بزرگتر گذاشت؛ و وی این کار را عمداً انجام داد تا مشخص کند که در نظر داشت کدامیک را بیشتر تبرّ ک نماید (هر چند یوسف آن دو را چنان نزد یعقوب برد که یعقوب مجبور شد دست. ای خود را مقراضوار بهسوی آنها دراز کند). همچنین به هارون در هنگام عرضهٔ قربانی سوختنی امر می شود [سفر خروج ۲۹:۱۰] تا دستهایش را بر روی سر آن گوساله بگذارد و [ در آیهٔ 1۵] دستش رابر روی سر آن قوچ بگذارد. همین مطلب بار دیگر در سفر لاویان ۱:۴ و ۸:۱۴ گفته میشود. بههمینسان موسی، وقتی مقرّر کرد که پوشع، سردار بنیاسرائیل گردد یعنی اینکه پوشع را برای خدمت به خدا تقدیس و تخصیص کرد [سفر اعداد ۲۷:۲۳] دستهای خود را بر روی سر او گذاشت و مسئولیت را بهوی سیرد، تا اینکه مشخص و روشن سازد که بنی اسرائیل می بایست از چه کسی در جنگ اطاعت کنند. و خداوند در تقدیس و تخصیص لاویان [به امر کهانت] فرمان داد که: بنی اسرائیل باید دستهای خود را بر سر لاویان بگذارند [اعداد ۱۰]. و خدا به هنگام محکومکردن کسی که وی را لعن کرده بود حکم داد [لاویان ۲۴:۱۴] که همهٔ کسانی که سخن او راشنیدند باید دستهایشان را روی سر اوبگذارند و همهٔ جماعت باید او را سنگسار کنند. و چرا می بایست تنها کسانی که سخن او را شنیده بودند، دستهای خود را روی سر او بگذارند و نه هر یک از کاهنان، لاویان و دیگر کارگزاران امر قضا؛ [؟] زیرا هیچکس دیگر نمی توانست کسی را که مرتکب لعن خدا شده و محکوم به مرگ گشته بود در پیش چشمان جماعت مشخص کند و نشان دهد. و نشاندادن هر کسی یا چیزی با دست بهنحوی که دیگران با چشم ببینند کمتر قابل اشتباه است تا ذکر نام آن کس یا چیز تا مردم با گوش بشنوند.

1:17 و 1:17

و این رسم آنقدر رایج و محترم بود که هارون، در امر متبرک ساختن کل جماعت به یکباره، یعنی در کاری که از طریق دستگذاری ممکن نبود، با این حال [لاویان ۹:۲۲]: دست خود را به سوی قوم بلند کرد و ایشان را متبرک نمود. و نیز در مورد مراسم مشابه تقدیس معابد در بین کفار و خارجیان در کتاب ها می خوانیم که کاهن دست های خود را بر روی یکی از ستون های معبد می گذاشت و در همان حال بود که کلمات تقدیس را به زبان جاری می کرد. پس در امور مربوط به خدمات عمومی برای خداوند نشان دادن هر چیز خاصی به وسیلهٔ دست، تا چشم بینندگان اطمینان یابد، بسیار طبیعی تر از به زبان آوردن کلمات بود تا آنکه ایشان از طریق گوش آگاه شوند.

پس این رسم در دوران منجی ما تازه نبود. زیرا یایروس که دخترش مریض بود از منجی ما خواست [ انجیل مرقس ۵:۲۳] (نه اینکه وی را شفا بخشد بلکه) دستهای خود را بر روی او قرار دهد تا آنکه وی شفایابد. و نیز در [ انجیل متی ۱۹:۱۳] : کودکانی خردسال نزد او بردند تا وی دست خود را روی آنها قرار دهد و دعاکند.

برحسب این رسم دیرین، حواریون و مشایخ و خود کشیشان نیز دستهای خود را بر روی کسانی قرار میدادند که بدان وسیله بهعنوان پیشوایان مقرر میشدند و بهعلاوه برای ایشان دعا می کردند که روح پاک خدا را در وجود خود دریافت کنند؛ و این کار را نه فقط يكبار بلكه برحسب هر موقعيتي كه ييش ميآمد، چندين بار انجام ميدادند؛ اما هدف در هر حال یکی بود و آن تعیین شخصی به شیوهای مذهبی و در مواقعی معین بود که مسئولیت کلی امور پیشوایی را برعهده گیرد و یا رسالت خاصی برایش مقرر گردد. بدینسان حواریون دعا خواندند و دستهای خود را بر روی آن هفت خدمتگذار گذاشتند؛ و این کاربرای القای روح القدس به ایشان انجام نشد (زیرا ایشان پیش از آنکه انتخاب شوند مشحون از روح پاک خدا بودند \_ چنانکه از آیهٔ ۳ بلافاصله پیش از این آیه برمی آید؛) بلکه منظور از آن گماشتن ایشان بدان منصب بود. و پس از آنکه فیلیپوس خدمتگذار برخی کسان را در سامره به دین گرواند، یطرس و یوحنا [کتاب اعمال رسولان ۸:۱۷] رفتند و دستهای خودشان را روی ایشان گذاشتند و ایشان روح القدس را دریافت کردند. و نه تنها حواریون بلکه مشایخ و کشیشان نیز دارای چنین قدرتی بودند؛ زیرا پولس رسول به تیموتائوس اندرز میدهد [نامهٔ اول به تیموتانوس ۵:۲۲] که: دست خود را با عجله بر روی کسی مگذار؛ یعنی هیچکس را با عجله به منصب پیشوایی مگمار. چنانکه در نامهٔ اول به تیموتائوس ۴:۱۴ میخوانیم کل کشیشان دست های خود را بر سر تیموتائوس گذاشتند، اما معنای این آیه آن است که برخی از ایشان این کار را به حکم منصب کشیشی خود و به احتمال بسیار، به حکم رسولی که با آنها متکلم ( $\pi
hoarepsilon\sigma$ ) شده بود، انجام دادند که ممکن است خود یولس رسول بوده باشد. زیرا پولس در نامهٔ دوم خود به تیموتائوس ۶: ۱ به وی می گوید: آتش استعدادی را که در وجودت هست شعلهور کن ـ همان

استعدادی که وقتی دست روی سرت گذاشتم خدا به تو عطا کرد؛ در این آیه ضمناً توجه کنید که منظور از روح مقدس، شخص ثالث در تثلیث نیست بلکه استعدادهای لازم برای منصب پیشوایی است. همچنین [در کتاب اعمال رسولان ۱۸ و۹:۱۷] می خوانیم که بر یولس رسول دوبار دستگذاری شد؛ یکبار از جانب حنّانیا در دمشق در زمانی که وی غسل تعميد شد؛ و ديگري [كتاب اعمال رسولان ١٣:٣] در انطاكيه وقتىكه أو را برأي تبليغ اعزام کردند. پس فایدهٔ این رسم که در امر تعیین پیشوایان دینی مـرسوم بـوده است، تعیین شخصی است که چنان قدرتی به وی اعطا میگردد. اما اگر در آن زمان مؤمنی مسیحی وجود داشت [یعنی امیراتور]که پیشاپیش از قدرت تعلیم و تبلیغ برخوردار بود، غسل تعمید وی یعنی گرواندن او به آیین مسیح، هیچ قدرت تازمای به وی نمی بخشید بلکه تنها او را بر آن میداشت تا آیین راستین را تبلیغ کند، یعنی اینکه قدرت خود را بهدرستی به کار ببرد؛ و بنابراین دستگذاری بر او ضرورت نداشت و تنها غسل تعمید وی كافي بود. اما هر سلطان حاكمي قبل از مسيحيت داراي قدرت تعليم و تبليغ و تعيين مبلغان بود؛ و بنابراین مسیحیت هیچ قدرت تازمای بهوی نمی بخشید بلکه تنها وی را به راه تعلیم حقیقت هدایت می کرد؛ و در نتیجه آن حکّام نیازی به دستگذاری نداشتند (بهجز آنچه در غسل تعمید انجام می گیرد) تا اجازه و اختیار اجرای وظایف پیشوایان دین یعنی غسل تعمید و تقدیس و تخصیص را بهدست آورند. و در کتاب مقدس عهد عتیق گرچه کاهن اعظم تنها در زمانی که حاکمیت در دست وی بود، حق تقدیس و تخصیص [اشخاص و اماکن را] داشت، لیکن وقتی حاکمیت در دست ملوک افتاد، دیگر چنان نبود. زیرا [ در کتاب اول ملوک فصل ۸] می خوانیم که سلیمان قوم را تبرّک بخشید، هیکل اورشلیم را تقدیس کرد و نیایش عمومی را مقرر داشت و این خود هم اینک شیوهٔ تقديس همهُ كليساها و معابد مسيحي است؛ و از اين مطلب أشكار مي شود كه وي نه تنها دارای حق حکومت دینی بود بلکه از حق اجرا و إعمال وظایف پیشوایان دین نیز برخوردار بود.

> حاکم مدنی اگر مسیحی باشد از تلف رئیس کلیسا در متصرفات <sub>می شو</sub>د ک خویش است آدمیان چ

از تلفیق و ادغام حق سیاسی و حق مذهبی در حکام مسیحی به این معنا آشکار میشود که ایشان از هر نوع قدرت و سلطهای که برای اِعمال حکومت بر اَعمال ظاهری آدمیان چه در حوزهٔ سیاست و چه در حوزهٔ مذهب، به آدمی قابل تفویض باشد، برخوردارند و بر اتباع خویش از هر حیث حاکماند؛ و ایشان می توانند قوانینی را که خود مناسب ترین قوانین تشخیص می دهند برای اِعمال حکومت بر اتباع خویش وضع کنند. و این کار را هم به عنوان دولت و هم به عنوان کلیسا انجام دهند؛ زیرا دولت و کلیسا یکی و یکسان هستند.

بنابراین اگر ایشان خود بخواهند می توانند (به شیوهٔ بسیاری از پادشاهان مسیحی امروز) اِعمال حکومت بر اتباع خویش در امور مذهبی را به پاپ واگذار کنند؛ اما در آن در باب دولت مسیحی ۴۵۳

صورت یاب از این لحاظ تابع حکام است و آن مسئولیت را در قلمرو حاکم دیگری بهعنوان حقى مدنى، و براساس حق حاكم مدنى اجرا مىكند، نه بهعنوان حق الهي و براساس حق خداوند؛ و بنابراین ممکن است وقتی حاکم به لحاظ خیر و مصلحت اتباع خود لازم بداند، [یاپ] از آن مسئولیت مبرّاگردد. همچنین [حکام] می توانند اگر بخواهند رسیدگی به امور مذهب را به پیشوای عالیهٔ واحدی و یا به مجمعی از پیشوایان دینی واگذار کنند؛ و قدرتی راکه خود مناسب و مفید تشخیص می دهند به ایشان اعطا نمایند تا بر کلیسا و یا بر یکدیگر اعمال کنند؛ و نیز القاب و عناوین افتخارآمیزی چون اسقف، اسقف اعظم، روحانيون و مشايخ را كه خود مي يسندند، به ايشان اعطا نمايند و قوانینی برای تأمین معاش آنها از طریق گردآوری عشریهها و یا از هر طریق دیگری که می خواهند، وضع کنند و این کار را از روی خلوص نیت که تنها خداوند بدان عالم است انجام دهند. برعهدهٔ حاکم مدنی است که قضات و مفسران کتب مقدس معتبر و اصیل را بگمارد؛ زیرا تنها اوست که آن کتب را به قانون الزامآور تبدیل میکند. همچنین تنها حاكم است كه مي تواند به احكام تكفير و اخراج قوت ببخشد؛ و اين احكام جز در مورد قوانین و مجازاتهایی که افسار گسیختگان سرکش را رام میکنند و آنبها را به حفظ وحدت با بقية جماعت مسيحيان وادار مي سازند، مقبول نيستند. به طور خلاصه حاكم در همهٔ قضایا چه مذهبی و چه مدنی تا جایی که به اعمال و گفتار افراد مربوط می شود، دارای قدرت عالیه است؛ زیرا تنها اعمال و گفتار، ظاهر و معلوماند و ممکن است محکوم گردند؛ و در مورد آنچه دربارهٔ آن نمی توان حکمی داد، هیچ داوری جز خداوند وجود ندارد و اوست که به قلبها آگاه است. و این حقوق جزء حقوق همهٔ حکاماند خواه شهریاران و خواه مجامع صاحب حاکمیت؛ زیرا آنان که نمایندگان ملت مسیحی هستند؛ نمایندگان کلیسا نیز هستند، چرا که کلیسا و دولت مسیحیان یک چیزند.

گرچه آنچه در اینجا و در فصول دیگر این کتاب گفته ایم، برای اِسناد قدرت عالیهٔ بررسی کتاب کاردینال کلیسایی و مذهبی به حکام مسیحی در حد کافی روشن به نظر می رسد، لیکن چون در بلارمین: مجموعه اصول رسالهٔ کاردینال بلارمین تحت عنوان مجموعه اصول قدرت پاپ از ادعای پاپ روم نسبت به کل چنان قدرتی، (به گمان من) به نیرومندترین شیوه ای دفاع شده است، پس لازم دیدم که مبانی و قوت گفتار او را، تا آنجا که ممکن باشد به اختصار بررسی کنم.

از پنج کتابی که وی در این موضوع نوشته است، کتاب اول مشتمل بر سه مبحث کتاب اول است: یکی اینکه بهترین حکومت چیست: حکومت سلطنتی، اشرافی و یا مردمی؛ و وی به نفع هیچیک نتیجه گیری نمی کند بلکه حکومتی مرکّب از آن سه را بهترین حکومت میداند؛ دوم اینکه کدامیک از آن سه برای ادارهٔ کلیسا بهتر است و باز هم به سود حکومتی مرکب نتیجه گیری می کند؛ لیکن سهم حکومت سلطنتی باید در آن بیشتر باشد؛ و سوم اینکه آیا در این نوع سلطنت مرکب کلیسا، پطرس رسول جایگاه پادشاه را داشت یا نه. در خصوص نتیجه گیری اول او، پیش تر (در فصل ۱۸) به کفایت اثبات کردهام که همهٔ حکومتهایی که مردم ملزم به اطاعت از آنها هستند، بسیط و مطلقانید. در حکومت سلطنتی تنها یک تن فائق و مستولی است؛ و همهٔ کسان دیگری که دارای نوعی قدرت در دولتاند، این قدرت را از جانب او و به خواست او بهدست می آورند و آن را بهنام او اعمال میکنند. و در حکومت اشرافی و مردمسالاری نیز تنها یک مجمع عالیهٔ واحده دارای همان قدرتی است که در نظام سلطنتی از آن شهریار است؛ و این نیز حاکمیتی نه مرکب بلکه مطلقه است. و این مطلب که کدامیک از آن سه نوع بهترین حکومت است، وقتی هر یک از آنها پیشاپیش مستقر شده باشد، دیگر قابل طرح و بحث نیست؛ بلکه وضع فعلى بايد همواره ترجيح داده شود و حفظ گردد و بهترين وضع بهشمار آيد؛ زيرا انجام هر کاری بهمنظور اخلال در آن وضع هم برخلاف قانون طبیعی و هم برخلاف قانون موضوعة الهي است. بهعلاوه اينكه چه نوعي از حكومت بهترين نوع است، تأثيري بر قدرت پیشوایان دینی ندارد (مگر آنکه آنها حاکمیت مدنی را در دست داشته باشند)؛ زيرا وظيفه و رسالت آنها اين نيست كه با اوامر و فرامين بر مردم حكمراني كنند بلكه آنها بايد به تعليم مردم و ترغيب آنها از طريق استدلال بيردازند و سيس آنها را بهحال خود واگذارند تا پیش خود تصمیم بگیرند که آن عقاید را بیذیرند یا رد کنند. زیرا حکومت سلطنتی، اشرافی و مردمسالاری سه نوع از حکّام را در نظر ما تصویر میکنند نه انواع ییشوایان دینی را؛ و یا بهعبارت دیگر سه نوع از اولیای خانوادهها را در نظر ما می آورند نه سه نوع از مديران مدرسهٔ فرزندان آن اوليا را.

و بنابراین نتیجهگیری دوم او در باب بهترین شکل ادارهٔ امور کلیسا، هیچ ربطی به مسئلهٔ قدرت پاپ در بیرون از متصرفات وی ندارد؛ زیرا در همهٔ دولتهای دیگر، قدرت او (اگر اصلاً قدرتی داشته باشد)، از نوع همان قدرت مدیر مدرسه است نه از نوع قدرت اولیای خانوادهها.

وی برای اثبات نتیجه گیری سوم خود در این خصوص که پطرس رسول سلطان کلیسا بود، بهعنوان دلیل عمدهٔ خود، گفتهٔ متی (انجیل متی ۱۹و۸، ۱۶۱) را نقل میکند که میگوید: تو پطرس هستی [معنای پطرس در یونانی سنگ است] و من بر روی این صخره کلیسای خود را بنا میکنم و غیره. و من کلیدهای آسمان را در اختیار تو میگذاره؛ تا بر روی زمین هر دری را ببندی، در آسمان هم بسته شود و هر دری را که بکشایی در آسمان هم گشوده گردد؛ و اگر در این آیه نیک بنگریم می بینیم چیزی بیش از این نمی گوید که کلیسای مسیح تنها یک اصل بهعنوان اساس و بنیاد خود دارد؛ یعنی اینکه آنچه پطرس بهنام همهٔ رسولان و حواریون اعلام داشت، موجب شد که منجی ما آنچه را که در این آیه نقل شده است بفرماید؛ و برای آنکه گفتهٔ او را به روشنی دریابیم باید بدانیم که منجی ما به واسطهٔ کلمات خودش و کلمات یحیای تعمیددهنده و حواریونش، هیچ چیز دیگری جز این اصل اساسی ایمان را تبلیغ نمیکرد که: وی خود مسیح بود؛ به همهٔ اصول دیگر تنها به این دلیل که مبتنی بر آن اصل اساسی هستند؛ باید ایمان آورد. یحیی نخست تنها در این باره تبلیغ می کرد که سلطنت خداوند به زودی برقرار می شود (انجیل متی ۳:۲). سیس منجی ما خود همان را تبلیغ می کرد (انجیل متی ۴:۱۷)؛ و وقتی وی به دوازده حواری خود برای تبلیغ مأموریت داد (انجیل متی ۲: ۱۰) هیچ ذکری از تبلیغ هیچ اصل دیگری جز آن اصل نکرد. این اصل، اصل اساسی یعنی مینای ایمان همهٔ جماعات مسيحي بود. بعدها وقتي حواريون نزد مسيح بازگشتند، وي نه تنها از يطرس بلكه از همهٔ ایشان پرسید (انجیل متی ۱۶:۱۳)؛ مردم، مراجه کسی می دانستند و ایشان پاسخ گفتند: برخی گفتند که بحیای تعمید دهنده، برخی گفتند که الیاس هستید و برخی هم شما را ارمیاه یا یکی از انبیا می دانند. سیس وی باز از همهٔ ایشان (نه تنها از یطرس) پرسید: (آیهٔ ۱۵): شما خودتان مراجه کسی می دانید. پس پطرس رسول (به جای همه) پاسخ گفت: تو مسیح هستی، فرزند خداوند حی؛ و همین مبنای ایمان کل جماعت مسیحی و کلیسا است؛ و بر همین اساس منجی ما در آنجا میگوید که: بر روی همین صخره کلیسای خود را بنا می کنم. و از این گفته آشکار است که مراد از سنگ بنای کلیسا، همان اصل اساسی ایمان همهٔ جماعات مسيحي است. اما (برخي ايراد خواهند گرفت که) پس چرا منجي ما اين کلمات را در وسط کلام خود می آورد که: تو یطرس هستی. اگر اصل این آیه به دقت ترجمه شده بود، دلیل این امر به آسانی آشکار می شد؛ و آن اینکه شمعون حواری [پطرس] به سنگ ملقب بود (معنى كلمة سرياني Cephas و كلمة يوناني Petrus، سنگ است). بنابراين منجي ما پس از بيان آن اصل بنيادين، با اشاره بهنام شمعون (چنانکه گويي در سخنانش آن واژه را ترجمه کرده باشد) گفت که: تو سنگ هستی و من بر روی همین سنگ کلیسای خود را بنا میکنم؛ و این به معنای بیان این مطلب است که اصل اساسی مسیح بودن عیسی مبنای کل ایمانی است که عیسی برای همهٔ اعضای کلیسای خویش لازم می دانست. و چنان اشارهای هم به اسم کسی در محاورهٔ عمومی غریب نبود؛ اما اگر منجی ما، به منظور آنکه کلیسای خود را بر روی شخص بطرس رسول بناکند، گفته بود که: تو یک سنگ هستی و من بر روی این سنگ کلیسای خود را بنا می کنم، در آن صورت کلامش غریب و مبهم میبود؛ زیرا طبعاً می توانست بدون ابهام بگوید که: کلیسای خود را بر روی تو بنا خواهم کرد؛ و با این حال باز هم به معنای نام یطرس اشارهای مے شد.

و معنای این کلمات نیز که: کلیدهای آسمان را به تو خواهم داد و غیره، بیش از همان چیزی نیست که منجی ما به بقیهٔ مریدان خویش نیز داد زیـرا [بـر طـبق انجیل متی [۱۸:۱۸] گفت: هر آنچه در این زمین ببندید، در آسمان هم بسته خواهد شد و هر چه در این زمین باز کنید در آسمان هم گشوده خواهد گشت.اما این آیه به هر معنایی که تفسیر شود،

۴۵۶ لویاتان

به هر حال شکی نیست که قدرتی که به موجب آن اعطا می گردد متعلق به همهٔ پیشوایان عالیه است؛ و همهٔ حکام مدنی مسیحی در متصرفات خود چنین پیشوایانی هستند. تا جایی که اگر پطرس رسول و یا حتی خود منجی ما هم هر یک از سلاطین مدنی را به دین مسیح می گروانید و به سلطنت خویش معتقد می ساخت؛ باز هم چون سلطنت او از آن این جهان نیست، مسئولیت عالیهٔ گرواندن اتباع به مسیح را به عهدهٔ هیچکس دیگر جز همان سلطان نمی گذاشت؛ وگرنه می بایست وی را از حاکمیت محروم می ساخت؛ و این قدر البته حق تعلیم و تبلیغ به نحو جدایی ناپذیری ملحق به حق حاکمیت است؛ و این قدر در باب نفی و رد کتاب اول [بلارمین] که در آن خواسته ثابت کند که پطرس سلطان سراسری و عمومی کلیسا یعنی شهریار همهٔ مسیحیان جهان است، کفایت می کند.

کتاب دوم

کتاب دوم دو نتیجه در بر دارد؛ یکی اینکه پطرس رسول، اسقف روم بود و در همانجا مرد؛ و دیگر اینکه پاپهای روم جانشینان او هستند. در مورد این دو نتیجه گیری دیگران تردید و مشاجره کردهاند. با این حال حتی چنانچه آن دو را صحیح فرض کنیم، باز هم اگر منظور از اسقف روم، سلطان و رئیس کلیسا و یا پیشوای عالیهٔ آن باشد، در آن صورت کنستانتین (که نخستین امپراتور مسیحی بود) اسقف روم بود نه سیلوستر اسقف؛ و همهٔ امپراطوران مسیحی دیگر نیز همانند کنستانتین، حقاً اسقفهای عالیهٔ امپراتوری روم بودند؛ میگوییم امپراطوری روم نه کل جهان مسیحیت؛ زیرا حکام مسیحی نیز حق مشابهی در سرزمینهای خود نسبت به آن به عنوان جزء ذاتی حاکمیت خویش داشتند. و این مطلب در پاسخ به کتاب دوم او کفایت میکند.

کتاب سوم وی در کتاب سوم به بررسی این مسئله می پردازد که آیا پاپ می تواند دجال یا مسیح کاذب باشد. به نظر خود من هیچ دلیلی برای اثبات این مطلب در مفهومی که کتاب مقدس عنوان دجال را به کار می برد، وجود ندارد؛ به علاوه هیچ استدلالی را براساس ویژگی های دجال به منظور نفی اقتداری که پاپ امروزه اِعمال می کند و یا تا به امروز در قلمرو شهریاران و دولت های دیگر اِعمال کرده است، نمی پذیرم.

آشکار است که انبیای عهد عتیق پیشگویی کرده و یهودیان نیز انتظار داشتند که کسی به نام مسیح و موعود فرار رسد و سلطنت خداوند را از نو در میان ایشان برقرار سازد، سلطنتی که یهودیان در عهد شموئیل رد کرده و به شیوهٔ اقوام دیگر خواستار سلطنت ملکی بر خویش شده بودند. چنین انتظاری، ایشان را نسبت به دروغگویی و فریبکاری همهٔ کسانی که از روی جاه طلبی در پی دستیابی به سلطنت بودند و از توانایی گمراه کردن مردم به واسطهٔ معجزات قلابی و کاذب و زندگی منافقانه و خطابه ها و عقاید اغوا کننده بهره ای داشتند، بیزار می ساخت. بنابراین منجی ما و حواریون او پیشاپیش دربارهٔ انبیای کاذب و مسیح دروغین به آدمیان اخطار داده بودند. مسیح کاذب کسی است که به مسیح بودن تظاهر کند لیکن مسیح نباشد و به معنی درست کلمه، دجال و

ضد مسیح خوانده می شود، به همان معنایی که وقتی به واسطهٔ انتخاب دو پاپ در کلیسا نفاق و شکاف می افتد، یکی دیگری را ضد پاپ یا پاپ کاذب می نامد. و بنابراین مسیح کاذب در معنای درست خود دو نشان اساسی دارد؛ یکی اینکه منکر مسیح بودن عیسی است؛ و دیگر اینکه، خودش را بهعنوان مسیح وامی نماید. نشانهٔ اول را یوحنای رسول در نامهٔ اول خود ۴:۳ معین ساخته است: هر کس که اقرار نکند که عیسی مسیح در قالب جسم ظاهر می شود، پیامش از جانب خدا نیست، بلکه از جانب کسی است که مخالف و دشمن مسیح یعنی دجال است. نشانهٔ دوم در ضمن کلمات منجی ما (انجیل متی ۲۴:۵) بیان شده است، آنجا که می گوید: بسیار کسان به نام من خواهند آمد و خواهند گفت که من مسیح هستم؛ و نیز می گوید: اگر کسی به شما بگوید که بنگرید مسیح را که آمده است باور نکنید. یس دجال می بایست مسیح کاذبی باشد یعنی از جمله کسانی باشد که به دروغ خود را مسیح وانمود میکنند. و از این دو نشانه یعنی انکار مسیح بودن عیسی و تظاهر به مسیح بودن خود مدعی، چنین برمی آید که، چنان کسی می بایست به علاوه، دشمن عیسی، مسیح راستین نیز باشد، که یکی دیگر از معانی متداول واژهٔ دجال است. اما از بین بسیاری مسيحان كاذب، يكبي خاص و متمايز است و او همان دجال اصلي [به يوناني ο Αντίχρωτοσ] یا دجال مشخص و معین بهعنوان شخص خاصی است؛ نه هر دجال و مسیح کاذب نامشخص و نامعینی. حال چون پاپ کلیسای روم نه خود را مسیح وانمود میکند و نه منکر مسیح بودن عیسی است، نمیدانم چگونه می توان او را دجال خواند؛ زیرا مراد از این کلمه آن کسی نیست که به دروغ مدعی باشد که نایب یا جانشین عمومی مسیح است بلکه مراد کسی است که خود را خودِ مسیح بداند. همچنین نشانهای از زمان ظهور این دجال خاص و معین در دست است و آن زمانی است که (انجیل متی ۲۴:۱۵) آن مخرّب وحشتناک و نفرتانگیزی که دانیال از وی سخن گفته در جایگاه مقدس کتاب دانیال ۹:۲۷ می ایستد و مصائبی رخ می نماید که شبیه آن از آغاز جهان رخ ننموده و در آینده نیز هرگز رخ نخواهد داد، تا جایی که اگر زمان آن به درازا بکشد (آیهٔ ۲۲) هیچ انسانی جان سالم به در نخواهد برد، ولي خدا محض خاطر برگزيدگان خود آن روزها را کوتاه خواهد کرد (یعنی تعدادشان را کمتر خواهد کرد.) اما آن مصیبت هنوز فرا نرسیده است، زیرا قرار است بلافاصله پس از آن (آیهٔ ۲۹) فی الفور آفناب و ماه تاریک شوند و ستارگان از فلک فرو افتند و سموات متزلزل گردد و منجی ما بار دیگر با شکوه و جلال در ابرها ظاهر شود. و بنابراین دجال اصلی هنوز نیامده است؛ درحالیکه پاپهای بسیاری آمدهاند و رفتهاند. درست است که پاپ با این ادعا که واضع قانون برای همهٔ ملوک و ملل مسیحی است، سلطنتی را در این جهان غصب میکند، لیکن این کار را نه بهعنوان مسیح بلکه برای مسيح انجام مي دهد و در اين كار هيچ نشاني از حضور و نفوذ دجال نيست.

در کتاب چهارم به منظور اثبات اینکه پاپ داور و قاضی مافوق و برتر در همهٔ مسائل کتاب چهارم

مربوط به عقیده و ایمان و اعمال و شیوهٔ عمل است (و این به منزلهٔ آن است که سلطان مطلق همهٔ مسیحیان جهان باشد) [نویسنده] سه قضیه پیش میکشد: نخست اینکه داوریهای پاپ شبههناپذیرند؛ دوم اینکه وی میتواند قانون وضع کند و کسانی را که از آن سرپیچی کنند، کیفر دهد؛ سوم اینکه منجی ماکل اختیارات مذهبی و کلیسایی را به پاپ کلیسای روم واگذار کرده است.

> نصوص مربوط به شبههناپذیری داوریهای پاپ در مسائل دینی

در خصوص شبههنایذیری داوریهای یاپ [نویسنده] به کتاب مقدس استناد مى كند: نخست به انجيل لوقا ٢٢:٣١ كه مى گويد: اى شمعون اى شمعون اينك شيطان می خواهد که شما را چون گندم ببیزد اما من برای تو دعا کرده ام که ایمانت کم نشود و چون تو ایمان آوردی پس ایمان برادرانت را استوار نما. معنای این آیه برحسب شرح و تفسیر بلارمین آن است که مسیح در اینجا به شمعون پطرس دو امتیاز داد: یکی اینکه نه ایمان او و نه ایمان جانشینان او هیچیک نقصان نخواهد یافت؛ دیگر اینکه نه وی و نه هیچیک از جانشینان وی هیچگاه نباید هیچ مسئلهای در رابطه با ایمان و مناسک را به خطا و یا مغایر با تعریف پاپ پیشین تعریف کنند؛ و این تفسیری بسیار غریب و پر تکلّف است. اما کسی که به دقت آن فصل را بخواند درخواهد یافت که هیچ آیهای در کل کتاب مقدس وجود ندارد که به اندازهٔ همین آیه برضد اقتدار پاپها باشد. کاهنان و کاتبان می خواستند در روز عيد فصح منجي ما را بكشند و يهودا تصميم گرفته بود تا به وي خيانت ورزد؛ و روز قتل در عید فصح فرارسید، درحالیکه منجی ما همراه با حواریـون خـود آن روز را جشن گرفته بود؛ پس وی به حواریون گفت تا وقتی که سلطنت خداوند فرا نرسد هیچ کار دیگری انجام نخواهد داد و بهعلاوه به ایشان فرمود که یکی از خودشان قرار بود به وی خیانت ورزد؛ در اینجا آنها از وی پرسیدند که آن یکی کدامیک از ایشان خواهد بود؛ و بهعلاوه (چون عبد بعدی که سرور ایشان در نظر داشت در آن جشن بگیرد قرار بود وقتی باشد که وی به سلطنت رسیده باشد) وارد این بحث شدند که در آن زمان چه کسی بزرگترین انسان خواهد بود. پس منجی ما به ایشان گفت که پادشاهان قومها بر اتباع خویش سلطه دارند و ایشان را (به زبان عبری) بهنامی میخواند که معنایش «پربرکت» است؛ و ميگويد اما من نمي توانم براي شما چنين باشم؛ شما مي بايد بكوشيد تا به یکدیگر خدمت کنید؛ من سلطنتی را برای شما مقرّر می دارم لیکن این سلطنت همانند آن است که پدر من برای من مقرّر داشت؛ سلطنتی که می باید هم کنون آن را با خون خود خریداری کنم و تا زمان بازگشت مجدد خود آن را به دست نیاورم؛ در آن زمان شما بر سر سفرهٔ من طعام و شراب خواهید خورد و بر تختها خواهید نشست و بر دوازده سبط اسرائیل حکمرانی خواهید کرد؛ و سیس خطاب به یطرس رسول میگوید: ای شمعون، ای شمعون شیطان میخواهد با اغوای تو به پذیرش سلطه و سلطنت امروز، ایمان تو به آینده را سست سازد؛ اما من برای تو دعا کردهام که ایمانت نقصان نیابد؛ پس

تو (به این نکته توجه کنید) که ایمان آوردهای و میدانی که سلطنت من زان جهانی دیگر است، همین ایمان را در دل برادران خود تقویت کن؛ در پاسخ پطرس رسول (همچون کسی که دیگر منتظر هیچگونه قدرت و اقتداری در این جهان نیست) میگوید: ای سرور من، آمادهام تابا تو نهتنها به زندان بلکه بهسوی مرگ بشتابم؛ از اینجا آشکار می شود که پطرس رسول نه تنها هیچگونه اختیار و اقتداری در این جهان دریافت نکرده بود بلکه مسئولیت داشت تا به همهٔ حواریون دیگر نیز تعلیم دهد که ایشان نیز اقتدار و اختیاری نخواهند داشت. و درخصوص شبههناپذیری حکم قطعی پطرس رسول در امر ایمان هیچ نکتهٔ دیگری جز این در آن آیه نیست که پطرس می بایست بر ایمان خود در این باره پایدار باشد که مسیح باز خواهد گشت و سلطنت را در روز جزا به دست خواهد آورد؛ پس این سلطنت به موجب آن آیه به جانشینان مسیح اعطا نشده است؛ درحالی که می بینیم این الطنت می ملطنت در همین جهان موجود هستند.

استناد دوم [نویسنده در خصوص شبههناپذیری احکام پاپ] به انجیل متی باب ۱۶ است که می گوید: تو بطرس هستی و براساس این سنگ کلیسای خود را بنا خواهم کرد و دروازههای دوزخ هم نمی توانند بر آن غالب گردند [آیهٔ ۱۸]. (چنانکه پیش تر در این فصل نشان دادهایم) از این آیه چیزی جز این ثابت نمی شود که دروازه های جهنم هم نمی توانند ایمان پطرس را نابود کنند؛ و این سخن به آن سخن دیگر انجامید که عیسی همان مسیح پسر خداوند است.

نصّ سوم، انجیل یوحنا باب ۲۱ آیهٔ ۱۷ است که در آنجا میگوید: به گوسفندان من خوراک بده و این متضمن هیچ معنای دیگری جز مأموریت تعلیم و تبلیغ نیست؛ و اگر بپذیریم که بقیهٔ حواریون و مریدان نیز در ذیل عنوان گوسفندان مندرجاند، در آن صورت قدرت عالیهٔ تبلیغ و تعلیم مورد نظر است؛ ولی این تنها برای زمانی بود که حکام مسیحی وجود نداشتند که پیشاپیش دارای آن قدرت باشند. اما پیش تر ثابت کردهایم که حکام مسیحی در قلمرو خود پیشوایان عالیهاند و به حکم اینکه غسل تعمید شده و ایمان آوردهاند، هر چند بر ایشان دستگذاری نشده است، لیکن دارای منصب پیشوایی تعیین شخص است، پس وقتی آن شخص پیشاپیش به حکم آنکه دارای سلطهٔ مطلقه بر دینی هستند. زیرا چون دستگذاری و تقدیس به این معنا تنها مراسمی برای نصب و تعیین شخص است، پس وقتی آن شخص پیشاپیش به حکم آنکه دارای سلطهٔ مطلقه بر دین (به طور کلی) هستند و بنابراین خود را (به واصلهٔ غسل تعمید و ایمان آوردن به دین (به طور کلی) هستند و بنابراین خود را (به واصلهٔ غسل تعمید و ایمان آوردن به دین (به طور کلی) هستند و بنابراین خود را (به واصلهٔ غسل تعمید و ایمان آوردن به مسیح) ملزم به تعلیم آیین مسیح میدانند؛ و وقتی ایشان اغیار را مجاز دارند که به منین تایاع شوین تعلیم دین دهند، با این کار روح خود را در معرض خطر [گناه] قرار می دهند؛ زیرا خداوند تعلیم و تریت فرزدان و خدمهٔ خانواده را تنها از رؤسا و اولیای خانوادهها زیرا خداوند تعلیم و تربیت فرزندان و خدمهٔ خانواده را تنها از رؤسا و اولیای خانوادهها

طلب می کند. خداوند (در سفر تکوین ۱۸:۱۹) وقتی می فرماید: زیرا می دانم که او فرزندان و خانزادههای خود را بعد از خود امر خواهد فرمود تا که راه خدا را نگاه داشته صدق و انصاف ییشه کنند؛ منظورش خود ابراهیم است نه کسی که برای این کار اجیر شده باشد.

نصّ چهارم [مورد استناد نویسنده] سفر خروج ۲۸:۳۰ است که میگوید: و در سینه بندِ حکم، اوریم و تمیتم را بگذار؛ که به گفتهٔ نویسنده [معنای استعاری این دو اسم که اسم یسران اسرائیل بود] از جانب نویسندگان نسخهٔ یونانی عهد عتیق به عنوان  $\delta\eta\lambda\omega\sigma\mu$  و یعنی مدرک و حقیقت تعبیر شده است؛ و نویسنده از این نتیجه می گیرد که  $\dot{\alpha}\lambda\eta\theta$ ειαν خداوند شواهد و حقایق را (که تقریباً همان شبههنایذیری و قطعیت در حکم است) به کاهن اعظم اعطاکرده بود. اما چه منظور از آنچه اعطا شده شواهد و حقایق باشد و چه منظور این باشد که به کاهنان اخطار شده تا در کسب آگاهی روشین بکوشند و حکم درست صادر کنند، به هر حال چنین چیزی اگر به کاهن اعظم اعطا شود به منزلهٔ آن است که به حاکم مدنی اعطا می شود؛ زیرا حاکم مدنی بعد از خداوند در دولت بنی اسرائیل همان کاهن اعظم بود؛ و این خود دلیلی بر اعطای شواهد و حقیقت یعنی تفوق و سلطهٔ دینی به حکام مدنی بر اتباع خودشان، در مقابل ادعای پاپ به برخورداری از اقتدار است. این کل نصوصی بود که نویسنده برای اثبات شبههنایذیری حکم و سلطهٔ دینی یاب آورده است.

[نویسنده] برای اثبات شبههناپذیری حکم و داوری یاپ در مورد اعمال و شیوه عمل، تنها يک نصّ مي آورد که انجيل يوحنا ١٦:١٣ است که مي گويد: وقتي روح حقيقت فرارسد، تو را به سوی کل حقیقت رهنمون خواهد شد، که در اینجا (به گفتهٔ او) منظور از کل حقيقت دستكم كل حقيقت لازم براي رستكاري است. اما با قائل شدن چنين تخفيفي، نویسنده برای حکم و داوری پاپ به همان اندازه صواب نظر قائل می شود که باید برای هر شخص دیگری که به مسیحیت ایمان آورده و محکوم به لعنت نباشد، قائل شد؛ زیرا اگر کسی در مسئلهای دچار خطا و اشتباه شود که خطا نکردن در آن لازمهٔ رستگاری باشد، در آن صورت رستگاری او ناممکن خواهد شد؛ زیرا تنها خطا نکردن در آن مسئله لازمهٔ رستگاری است و در غیر آن صورت رستگاری ناممکن است. در فصل آینده این مسائل را از کتاب مقدس استنباط و بیان خواهیم کرد. اما در اینجا تنها به این گفته بسنده می کنم که حتی اگربیذیریم که پاپ نمی تواند اصلاً خطا و اشتباهی تعلیم دهد، با این حال چنین فرضی به او حق نمی دهد تا در قلمرو شهریاران دیگر اختیار و صلاحیتی داشته باشد، مگر آنکه بگوییم که کسی، حتی وقتی پیشاییش به شخصی قول استخدام داده باشد، وجداناً ملزم باشد که در همهٔ موارد و مواقع تنها بهترین افراد را به استخدام خود درآورد. [نویسنده] قطعنظر از نصوص، براساس عقل چنین استدلال میکند: اگر یاپ در

احکام ضروری دچار خطا شود، در آن صورت باید گفت که مسیح خود، شرایط لازم برای

نصوص راجع به اثبات حكم پاپ در مورد مراسم

رستگاری جماعت مسیحی را فراهم نساخته بود؛ از اینرو [ظاهراً] باید به کلیسا فرمان داده باشد که از راهنماییهای پاپ پیروی کند. اما این استدلال بیاعتبار است، مگر آنکه وی نشان دهد که مسیح در چه زمانی و کجا چنین حکمی کرده و یا اینکه اصلاً نامی از کسی بهعنوان پاپ برده است. حتی اگر بپذیریم که هر اختیاری که به پطرس رسول داده شده بود به پاپ هم داده شده است؛ باز هم چون در کتاب مقدس هیچ دستوری به کسی داده نشده تا از پطرس رسول اطاعت کند، پس هر کس که از او پیروی و اطاعت کند، در صورتی که احکام وی برخلاف احکام حاکم قانونی باشد، اطاعت وی خطا است.

سرانجام اینکه نه کلیسا و نه خود پاپ هیچیک اعلام نکردهاند که وی حاکم مدنی همهٔ مسیحیان جهان است؛ و از اینرو مسیحیان مجبور نیستند صلاحیت و اقتدار وی را از لحاظ اعمال و شیوههای عمل تصدیق کنند. زیرا حاکمیت مدنی و حق قضاوت عالیه در دعاوی مربوط به اعمال و شیوهٔ عمل یکی و یکسان هستند؛ و قانونگذاران مدنی نه تنها درستی یا نادرستی اعمال را اعلام میکنند بلکه خود واضع و سازندهٔ اعمال درست و نادرستاند؛ زیرا هیچ عنصر [ذاتی] در اعمال و شیوههای عمل آدمیان وجود ندارد که آنها را درست و نادرست و عادلانه یا غیرعادلانه بسازد؛ بلکه تنها همنوایی آنها با قانون موضوعهٔ حاکم [ملاک درستی یا نادرستی یا نادرستی آنها است]. و بنابراین وقتی پاپ مدعی ملاحیت عالیه در دعاوی مربوط به شیوهٔ اعمال و کردارها باشد، در واقع وی به مردم تعلیم میدهد که از حکم حاکم مدنی خود سرپیچی کنند؛ و این نظری نادرست و برخطاست و با بسیاری از اصول و دستورات منجی ما و حواریونش که در کتاب مقدس برای ما به ودیعه گذاشتهاند، مغایرت دارد.

[بلارمین] برای اثبات اینکه پاپ حق قانونگذاری دارد، به آیات بسیاری استناد میکند؛ مثلاً نخست به سفر تثنیه ۱۷:۱۲ که میگوید: و کسی که به غرور رفتار نموده و به کاهنی (که در آنجا جهت خدمت خداوند خدایت اقامت نماید) و یا به قاضی گوش ندهد، آن کس باید بمیرد؛ پس بدین منوال بدی را از بین بنی اسرائیل دور کن. در پاسخ به این استناد باید یادآوری کنیم که کاهن اعظم (که بلافاصله پس از خداوند قرار داشت)، خود حاکم مدنی بود، و همهٔ قضات می بایست از جانب وی تعیین می شدند. پس معنای کلمات آن آیه از این قرار است: کسی که از روی غرور از فرمان حاکم مدنی و یا از فرمان هر یک از کارگزاران وی که مجری مناصب خود هستند سرییچی کند، آن کس باید بمیرد و غیره و این مطلب آشکارا در تأیید حاکمیت مدنی و بر ضد قدرت سراسری پاپ است.

ثانیاً [نویسنده] به انجیل متی باب ۱۶ استناد میکند، که میگوید: هر آنچه در این جهان ببندی و الی آخر و بستن را در اینجا به معنایی تفسیر میکند که (در انجیل متی ۲۳:۴) به کاتبان و فاریسیان نسبت داده شده است آنجا که میگوید: آنها بارهای گران عسرالحمل را میبندند و بر شانههای خلق میگذارند؛ که (به نظر نویسنده) منظور از آن وضع قوانین است؛ پس وی نتیجه می گیرد که پاپ می تواند قانونگذاری کند. اما این مطلب نیز در تأیید قدرت قانوگذاری حکّام مدنی است؛ زیراکاتبان و فاریسیان در کرسی موسی می نشستند و موسی پس از خداوند حاکم قوم بنی اسرائیل بود؛ و از این رو منجی ما به مسیحیان حکم می کرد که از همهٔ گفته های حکام اطاعت کنند ولیکن از همهٔ اعمال ایشان پیروی ننمایند؛ یعنی اینکه از قوانین ایشان اطاعت کنند ولیکن از اعمال شان سرمشق نگیرند.

نص [مورد استناد] سوم، انجیل یوحنا ۲۱:۱۶ است که می گوید: گوسفندان مرا خوراک دهید؛ ولی این به معنای قدرت قانوگذاری نیست بلکه حکم تعلیم و تبلیغ است. حق وضع قوانین از آن ولی خانواده است که به صلاحدید خود کشیشی برمی گزیند، همچنانکه برای تعلیم فرزندان خود آموزگاری انتخاب می کند.

نصّ چهارم از انجیل بوحنا ۲۱:۲۰، که وی نقل میکند، بر ضد استدلال اوست. کلمات آن آیه از این قرار است: همچنانکه بدرم مرا فرستاد من نیز شما را می فرستم. اما منجی ما فرستاده شد تا (با مرگ خویش) ایمانداران را نجات بخشد و به واسطهٔ تبلیغ و تعلیم خود و حواریونش، ایشان را برای ورود به مملکت خویش آماده سازد و او خود میگوید که مملکت و سلطنت او از آن این جهان نیست و ما راگفته تا برای فرارسیدن سلطنتش پس از این دعاکنیم، هر چند خود نخواسته است به حواریون و مریدان خود بگوید که چه زمانی مملکت وی برقرار خواهد شد (کتاب اعمال رسولان ۷و۶:۱)؛ و وقتی آن سلطنت فرا رسد، دوازده حواری او بر روی دوازده تخت خواهند نشست (و هـر کسـی احـتمالاً در بلندی مقام همطراز یطرس رسول خواهد بود) و بر اسباط دوازده گانه بنی اسرائیل حکم خواهند راند. پس چون خداوند پدر، منجی ما را به این منظور نفرستاد که در این جهان فعلی قانونگذاری کند، بنابراین می توانیم از متن کتاب مقدس استنتاج کنیم که منجی ما نیز پطرس رسول را برای وضع قوانین به جهان نفرستاد بلکه رسالت او آن بود که مؤمنان را آماده سازد تا با ایمانی محکم و استوار منتظر بازگشت دوبارهٔ مسیح باقی بمانند؛ و تا ییش از بازگشت مسیح اگر جزء اتباعاند پس، از شهریاران خود تبعیت کنند و اگر جزء شهریاراناند، پس، خود به [بازگشت مسیح] مؤمن باشند و نهایت کوشش خویش را در ترويج چنين ايماني در بين اتباع خود به عمل آورند؛ و ايـن هـمان مـنصب و مشـغلهٔ اسقفان است. پس آیهٔ مورد نظر، الحاق صلاحیت و اقتدار کلیسایی و دینی را به حاکمیت مدنى قوياً تأييد مىكند و اين برخلاف تفسيري است كه كاردينال بلارمين بدان استناد مىجويد.

نص پنجم کتاب اعمال رسولان ۱۵:۲۸ است که میگوید: که روحالقدس و ما را خوش آمد که دیگر باری بزرگتر بر دوش شمانگذاریم مگر این ضروریات، یعنی از گوشتهای قربانی شده برای بتها پرهیز کنید و نیز از خوردن خون و جانوران خفه شده و نیز از زنا. در اینجا [بلارمین] کلمهٔ بار گذاشتن را به معنی قدرت قانونگذاری میگیرد. اما چه کسی می تواند با مطالعهٔ این آیه بگوید که شیوهٔ کلام حواریون را نمی توان به درستی هم برای پند و اندرز دادن و هم برای حکم به وضع قوانین به کار برد؟ شیوهٔ بیان قانونی این است که گفته شود: حکم می کنیم نه اینکه ما را خوش آمدا که شیوهٔ معمول کسانی است که تنها پند و نصیحت می دهند؛ و آنان که پند و اندرز می دهند، باری هم تحمیل می کنند، هر چند حمل آن مشروط است به اینکه آنان که مخاطب نصایحاند بخواهند که آن را بپذیرند؛ و بدین سان بار [و تکلیف] پرهیز از خوردن حیوانات خفه شده و خون، مشروط است نه مطلق؛ یعنی اگر نخواهند که دچار خطا شوند (باید پرهیز کنند). پیش تر نشان داده ایم (در فصل ۲۵) که قانون از این حیث از پند و اندرز متمایز می گردد که کسی که آن را تجویز می کند، در این کار نفع و مصلحتی دارد؛ اما در اندرز و نصیحت مصلحت و منفعت آن کس که مخاطب است، در نظر گرفته می شود. ولی در اینجا حواریون تنها منافع قابیلی را که ایمان آورند، یعنی فلاح و رستگاری آنها را در نظر می گیردد که کسی که آن را مصلحت خودشان را؛ زیرا ایشان که زحمت خود را کشیده اند، پاداش خود را خواهند مصلحت می مند می در این کار نفع و مصلحتی دارد؛ می اندرز و نصیحت مصلحت و منفعت آن کس که مخاطب است، در نظر گرفته می شود. ولی در اینجا حواریون تنها منافع قانون نیست بلکه پند و اندرز است آن و بیا را در نظر می گیرند؛ می مود را خواه ند مصلحت خود مان را؛ زیرا ایشان که زحمت خود را کشیده اند، پاداش خود را خواه ده می موان نصیحت، مکم آن نوان نوان در است.

نص ششم نامهٔ یولس رسول به رومیان باب ۱۳ است که می گوید: بگذار تا هر کسی تابع و مطیع قدرتهای برتر باشد؛ زیرا هیچ قدرتی نیست که از آن خداوند نباشد؛ که به گفتهٔ نویسنده، منظور از آن نه تنها شهریاران دنیوی بلکه حکّام کلیسا نیز هست. و به این تفسير چنين ياسخ ميگوييم که اوّلاً هيچ شهريار و حاکم ديني و کليسايي وجود ندارد مگر آنکه در عین حال حاکم مدنی هم باشد؛ و متصرفات ایشان نیز فراتر از محدودهٔ حاکمیت مدنی آنها نمی رود؛ و هر چند ممکن است ایشان خارج از این محدوده بهعنوان عالمان دین پذیرفته شوند، لیکن به عنوان حاکم و شهریار قابل پذیرش نخواهند بود. زیرا اگر منظور حواری [پولس] آن بوده که ما باید هم تابع شهریاران و هم مطیع پاپ باشیم، در آن صورت عقیدهای را به ما آموزش داده است که خود مسیح آن را ناممکن شمرده است و آن اینکه: به دو سرور خدمت کنیم. و گرچه آن حواری در آیهٔ دیگری می گوید: من این مطالب را در هنگامی می نویسم که غایب هستم، مبادا که اگر حاضر باشم شدت به خرج دهم بهموجب قدرتی که خداوند به من اعطا کرده است. ولی منظور این نیست که وی مدعی قدرتی بود که بهموجب آن بتواند مردم را به مرگ، حبس، تبعید، شلاق و یا جریمه محكوم كند؛ كه همه از مجازاتها محسوب مى شوند؛ بلكه منظور او تنها تكفير و اخراج بود که (بدون پشتوانهٔ قدرت مدنی) چیزی بیش از ترک معاشرت و قطع ارتباط با تکفیرشدگان نیست، همچنانکه کافران و عشاریان به این معنی ترک و تکفیر می شوند؛ و این کار ممکن است در بسیاری از موارد برای تکفیر کننده دردناکتر باشد تا برای تکفیر شده. نصّ هفتم نامهٔ اول پولس به اهل قرنتس ۲۰۱۱ است که می گوید: چه می خواهید آیا با چوبدستی نزد شما آیم یا با محبت و روحیهٔ ملایمت ۱ ما در اینجا نیز منظور از چوبدستی قدرت حکام برای مجازات خاطیان نیست؛ بلکه منظور تنها قدرت تکفیر و اخراج است که ماهیتاً از نوع مجازات نیست بلکه تنها اعلام مجازاتی است که مسیح وقتی در روز جزا سلطنت خویش را برقرار سازد، اعمال خواهد کرد. همچنین این مجازات، به معنی درست کلمه مجازاتی نیست که بر اتباع قانون شکن اعمال گردد، بلکه انتقام جویی از خصم یا دشمن سرکشی است که منکر حق منجی ما نسبت به سلطنت باشد؛ و بنابراین آیهٔ مذکور قدرت قانون گذاری اسقفانی را که فاقد قدرت مدنی هستند، تأیید نمی کند.

نصّ هشتم، نامهٔ پولس رسول به تیموتاتوس ۲:۲ است که میگوید: اسقف می،اید تنها شوهر یک زن و پرهیزگار و هوشیار باشد و غیره، [بلارمین] میگوید که این حکم، قانون است. به نظر او هیچکس نمی توانست در کلیسا قانونی وضع کند، مگر سلطان کلیسا یعنی پطرس رسول. اما فرض کنیم که این حکم را پطرس رسول صادر کرده باشد؛ با این حال معلوم نیست که به چه دلیلی باید آن را قانون شمرد نه پند و اندرز؛ زیرا تیموتائوس تابع آشهروند] پطرس رسول نبود بلکه مرید او بود؛ به همین سان رعیت تحت مسئولیت تیموتائوس نیز اتباع مملکت او نبودند بلکه دانش آموزان مکتب مسیح به شمار می رفتند. گفته را نیز به عنوان قانون تعبیر کرد که: دیگر آب ننوشید بلکه قدری شراب به خاطر سلامتی خودتان بخورید،؟ و نیز چرا تجویزات و نسخه های پزشکان خوب، قانون نیستند؛ پس آنچه احکام و نصایح را به قانون تبدیل می کند شیوهٔ تحکم آمیز در سخن گفتن نیست بلکه تبعیت و انقیاد مطلق از شخص [حاکم] است.

به همین سان، نص نهم، نامهٔ اول بطرس به تیموتانوس ۱۵:۱۹ که می گوید: اتهامی بر ضد مشایخ و کشیشان را نپذیر مگر آنکه دو سه نفر شاهد آن را تأیید کنند؛ قانون نیست بلکه نصیحتی عاقلانه است.

نصّ دهم انجیل لوقا۱۶:۰۶ است که میگوید: آن کس که به تو گوش کند، به من گوش کرده است و آن کس که تو را دشمن دارد مرا دشمن داشته است. و هیچ شکی نیست که هر کس که از نصایح کسانی که مسیح فرستاده است بیزار و رویگردان باشد، از نصایح خود مسیح بیزار و رویگردان است. اما چه کسانی امروزه از جانب مسیح فرستاده شدهاند جز آنان که به واسطهٔ اقتدار و قدرت قانونی به عنوان پیشوایان دین تقدیس و تعیین میشوند؟ و چه کسانی ممکن است بدون آنکه از جانب پیشوای واجد حاکمیت [مدنی]، تقدیس و تعیین شده باشند، قانوناً پیشوا محسوب گردند؟ و چه کسی هست که از جانب پیشوای حاکم در دولت مسیحی تعیین و تقدیس شده باشد و از جانب قدرت حاکم مدنی آن دولت تعیین و تقدیس نشده باشد؟ پس، از این آیه چنین برمی آید که آن کس که به شهریار خود که مسیحی باشد گوش دهد، به مسیح گوش داده است؛ و آن کس که از آیین و عقیده ای که سلطان مسیحی خودش مجاز می دارد رویگردان و بیزار باشد، از آیین مسیح رویگردان بوده است (و این خلاف مطلبی است که بلارمین می خواسته در این خصوص اثبات کند). اما این همه هیچ دخلی به قانون ندارد. حتی سلطان مسیحی، بهعنوان پیشوای دینی و راهنمای اتباع خود، به حکم قدرت خویش، عقاید خود را بهعنوان پیشوای دینی و راهنمای اتباع خود، به حکم قدرت خویش، عقاید خود وی معنوان حاکم مدنی می تواند مردم را به ایمان آوردن مجبور سازد؛ هر چند وی ممکن است آدمیان را به انجام اعمال خاصی ملزم دارند و گاه نیز به انجام اعمالی حکم کنند که مردم جز به حکم قانون حاضر به انجام آنها نباشند، و حاکم نیز نباید به چنین اعمالی حکم کند؛ با این حال وقتی به انجام آنها نباشند، و حاکم نیز نباید به چنین اعمالی حکم کند؛ با این حال وقتی به انجام آنها نباشند، و حاکم نیز نباید به چنین اعمالی طاهری که در اطاعت از آن قوانین انجام می شوند، بدون آنکه با قبول و تأیید باطنی همراه باشند، در حکم اعمال شخص حاکم اند نه اعمال اتباع؛ و اتباع در این مورد تنها ابزاری هستند بدون آنکه حرکتی از خود داشته باشند؛ زیرا خداوند به اطاعت از تنها ابزاری هستند بدون آنکه حرکتی از خود داشته باشند؛ زیرا خداوند به اطاعت از قوانین حکم کرده است.

نصّ یازدهم هر آیهای است که در آن [یولس] حواری در مقام نصیحتگویی کلماتی به کار میبرد که مردم معنای آنها را حکم و فرمان میدانند؛ و یا پیروی از نصایح او را، اطاعت میخوانند. و بنابراین به نامهٔ اول یولس به اهل قرنتس ۱۱:۲ استناد می شود که می گوید: به شما حکم می کنم که اصول و احکامی را که به شما دادهام رعایت کنید. در نسخهٔ یونانی چنین آمده است: به شما حکم می کنم که چیزهایی را که به شما دادهام، همچنانکه به **آنها دادم. رعايت كنيد. و اصلاً معنى ابن گفته آن نيست كه [آن احكام و اصول] قانون يا** چیز دیگری جز نصیحت باشند. و نیز به نامهٔ اول یولس به مسیحیان تسالونیکی ۴:۲ استناد می شود که گفته است: هر یک از شما می دانید که چه فرامینی ما به شما دادهایم؛ که در آن مانند آیهای که پیش تر نقل شد عبارت آنجه ما به شما داده ایم در مقابل عبارت یونانی است که ثابت  $\pi \alpha \rho \alpha \gamma \gamma \epsilon \lambda i \alpha \sigma \epsilon \delta \omega \chi \alpha \mu \epsilon v$  آمده است که معادل  $\pi \alpha \rho \epsilon \delta \omega \chi \alpha \mu \epsilon v$ نمی کند که سنت حواریون چیزی بیش از نصبحت گویی باشد؛ گرچه چنانکه در آنهٔ ۸ گفته شده است، آن کس که از آنها رویگردان شود، نه از انسان بلکه از خدا رویگردان شده است؛ زیرا منجی ما خود برای حکمرانی یعنی سلطنت در این جهان نیامد؛ بلکه هدف او آن بود که خویشتن را فدای گناهکاران کند و عالمان دین در کلیسا را برای راه نمایی مردم قرار دهد، نه برای آنکه مردم را بهزور بهسوی مسیح بکشند، زیرا مسیح هـیچگاه اعمال اجباری را نمی پذیرد (و قانون صرفاً موجد اعمال اجباری است) بلکه به ایمان باطني و قلبي نظر دارد و چنين ايماني نه محصول قوانين بلكه نتيجه نصيحت گويي و تبليغ آيين وعقيده است.

و نیز به نامهٔ دوم پولس به مسیحیان تسالونیکی ۲۰۱۴ استناد میکند: اگر کسی در آنجا هست که نمی خواهد از مغاد این نامه اطاعت کند مراقب او باشید و با او معاشرت نکنید تا از خودش خجالت بکشد. [نویسنده] از واژهٔ اطاعت در این آیه چنین نتیجه میگیرد که آن نامه در حکم قانونی برای اهل تسالونیکی بود. نامههای امپراتوران در حقیقت قانون بودند. بنابراین اگر نامهٔ پولس رسول هم در حکم قانون بود در آن صورت مسیحیان آنجا می بایست از دو حاکم و سرور اطاعت میکردند. اما واژهٔ اطاعتکردن در متن یونانی آن می بایست از دو حاکم و سرور اطاعت میکردند. اما واژهٔ اطاعتکردن در متن یونانی آن جانب کسی که حق مجازات دارد صادر شود، بلکه به آن حکمی است که از نصیحت و برای خیر و صلاح ما صادر شده باشد؛ و بنابراین پولس رسول به کشتن، یا ضرب و شتم یا حبس و یا مجازات نقدی آن کس که اطاعت نمیکند حکم نمی دهد؛ و این احکامی است که قانونگذاران صادر میکنند؛ بلکه میگوید که از معاشرت با او بپرهیزید تا شاید وی شرمسار شود؛ و از این مطلب آشکار می شود که آنچه موجب ترس و جلب احترام مسیحیان می شد، نه سلطه و قدرت حواریون، بلکه اعتبار و حیثیت ایشان در بین مؤمنان بود.

آخرین نص [در مورد استناد] نامه به عبرانیان ۱۳:۱۷ است که میگوید: از رهبران خود اطاعت کنید و خودتان را تسلیم ایشان سازید زیرا ایشان مراقب روح شما هستند، و از این احاظ مسئول اند؛ و در این آیه نیز منظور از اطاعت گوش کردن به نصیحت است؛ زیرا در اینجا دلیل اطاعت ما. از خواست و حکم پیشوایان ما استنتاج نمی شود بلکه از نفع و صلاح خودمان که همان رستگاری روح ماست استنتاج میگردد و ایشان مراقب و نگران روح ما هستند نه اعتلا و ترفيع قدرت واقتدار خودشان. اگر در اين آيه منظور آن مي بود که هر آنچه رهبران بهما تعلیم دهند، در حکم قانون است، در آن صورت نه تنها پاپ بلکه هر پیشوایی در حوزهٔ کوچک خود می بایست قدرت قانونگذاری داشته باشد. همچنین آنان که ملزم به اطاعت از پیشوایان خود هستند، قدرتی در وارسی [صحت] احکام ایشان نخواهند داشت. در این صورت باید در خصوص فرمایش یوحنای حواری چه بگوییم که (در نامة اول باب ۴ أية ۱) به ما حكم ميكند كه: اي محبوبان هر روح را باور ننماييد بلكه ارواح رابیازمایید که آیا از خدایند یا نه زیرا یبغمبران کاذب بسیار در دنیا یبدا شدهاند. ۲ پس آشکار است که ما می توانیم در باب عقاید پیشوایان خود تردید و مشاجره کنیم؛ اماکسی نمی تواند در خصوص قانون چنین کند. احکام و فرامین حکّام مدنی را همگان به عنوان قوانین می پذیرند؛ اگر جز شخص حاکم کس دیگری بتواند قانون بگذارد، در آن صورت کل دولت و در نتیجه صلح و عدالت از میان می رود؛ و این مغایر با کل قوانین الهی و انسانی است. پس نمی توان از این آیات و یا آیات دیگر کتاب مقدس دلیلی استنتاج کرد که ثابت کند که احکام پاپ، وقتی وی فاقد حاکمیت مدنی باشد، قانون هستند.

آخرین نکته ای که [بلارمین] می خواهد اثبات کند این است که منجی ما مسیح اقتدار

و صلاحیت در امور دینی را به هیچکس بهطور بلاواسطه واگذار نکرده است مگر به پاپ. در مسئلۂ تفوق بین پاپ و دیگر اسقفها این نکته وی نه به مسئلهٔ تفوق میان پاپ و پادشاهان مسیحی بلکه به مسئلهٔ برتری پاپ واسقفهای دیگر نسبت به یکدیگر می پردازد. و در آغاز میگوید که در این باره اتفاق نظر هست که اختیارات و صلاحیت اسقف ها دست کم به طور کلی مبتنی بر حق الهی (de Jure Divino) است؛ و برای اثبات این مطلب به نامهٔ یونس رسول به افسسیان ۴:۱۲ استناد میجوید که میگوید: مسیح پس از عروج خود به آسمان هدایایی به آدمیان داد؛ و برخی را منزلت حواری، برخی را پیغمبری، برخی را رسالت انجیل و برخی را مقام ييشوايي وشباني وتعليم بخشيد. واز اين آيه چنين استنباط مي كند كه اختيار و صلاحيت اسقفها بهراستي مبتني برحق الهي است؛ ليكن قبول نميكند كه ايشان آن حق را بلاواسطه از خداوند دريافت داشته باشند بلكه حق آنها بهواسطهٔ ياپ حاصل مي شود. اما اگر گفته شود که کسی اختیار و صلاحیتش مبتنی بر حق الهی است و با این حال با واسطه آن را بهدست می آورد، در آن صورت کدام اختیار و صلاحیت قانونی در دولت مسیحی هست که به این معنی مبتنی بر حق الهی نباشد، حتی اگر آن اختیار صرفاً مدنی باشد؟ زیرا یادشاهان مسیحی قدرت مدنی خود را بلاواسطه از خداوند می گیرند و حکام تحت امر ایشان نیز مسئولیتهای مختلف خود را بهموجب همان اختیار پادشاهان [از جانب خداوند] ايفا ميكنند؛ و در اين مورد آنچه حكام و قضات انجام مي دهند به همان اندازه مبتنی بر حق المی باواسطه است که آنچه اسقف ها بهموجب منصب و اختیار [روحانی] پاپ انجام می دهند. کل قدرت قانونی از آن خداوند است که به شکل بلاواسطه در حاکم فائق و بهطور باواسطه در کسانی که تحت امر او هستند ظاهر می شود. پس نویسنده یا می باید منصب هر صاحب منصبی در دولت را مبتنی بر حق خداوندی بداند و با اینکه نمی باید بگوید که به جز پاپ منصب اسقف ها مبتنی بر حق خداوندی است.

اماکل این مشاجره که آیا مسیح صلاحیت و اختیار [امور دینی] را تنها برای پاپ و یا بهعلاوه برای اسقفهای دیگر نیز باقی گذاشت، اگر براساس آیاتی که در آنها پاپ دارای حاکمیت مدنی است، بررسی شود، «مشاجرهای بیهوده بر سر مطلبی بیاهمیت <sup>۱</sup>» از کار درمیآید؛ زیرا هیچیک از آنها (وقتی حاکم مدنی نباشند) هیچ صلاحیت و اختیاری ندارند. چون که صلاحیت و اختیار به معنی قدرت استماع و حل دعاوی میان آدمیان است؛ و نمیتواند از آن کس دیگری جز آن کس باشد که دارای قدرت تعیین و تجویز قواعد ناظر بر صواب یا خطا بودن امور است؛ یعنی دارای قدرت قانونگذاری است و میتواند با شمشیر عدالت آدمیان را به اطاعت از تصمیمات خویش که یا بهوسیلۀ خودش و یا از طریق قضات منصوب وی اعلام میشوند، وادار سازد؛ و این کار را قانوناً

<sup>1.</sup> de lana caprina

هیچکس جز حاکم مدنی نمی تواند انجام دهد.

بنابراین وقتی [بلارمین] با استناد به باب ۶ از انجیل لوقا استدلال میکند که آنگاه که منجی ما مریدان خود را فراخواند و دوازده تن از ایشان را برگزید و رسول و حواری نامید، در واقع وی ایشان را (جز متی، پولس و برنابا) جداکرد و به ایشان قدرت و اختیار تعلیم و تبلیغ بخشید لیکن قضاوت در دعاوی و قضایای فیمابین آدمیان را به ایشان وانگذاشت؛ زیرا این قدرتی بود که خودش نیز آن را نپذیرفت و به همین دلیل گفت: چه کسی مرا در بین شما قاضی یا قاسم قرار داده است؟ و در جای دیگر نیز گفت: سلطنت من زان این جهان نیست. اما آن کس که قدرت استماع و حل دعاوی میان آدمیان را نداشته باشد نمی توان گفت که اصلاً صلاحیت و اقتداری داشته باشد. ولی این مانع از آن نیست که منجی ما قدرت و اختیار تعلیم و تبلیغ و تعمید مردم را در همهٔ نقاط جهان به ایشان واگذار کرده باشد، با این فرض که ایشان در این کارها از جانب حکام مدنی خود منع نشوند؛ زیرا خود مسیح و حواریون او در آیات مختلف آشکارا ما را حکم کردهاند که در همهٔ امور مطیع حکام خویش باشیم.

همهٔ اذلهای که [بلارمین] می آورد تا اثبات کند که اسقف ها صلاحیت و اختیار خود را از پاپ می گیرند (با توجه به اینکه پاپ خود در قلمرو شهریاران دیگر هیچگونه صلاحیت و اختیاری ندارد) همگی بیهودهاند. لیکن چون همین استدلال ها، بالعکس ثابت می کنند که همگی اسقف ها صلاحیت و اختیار خود را از حکام مدنی خویش می گیرند، بنابراین از نقل آنها در اینجا صرفنظر نمی کنیم.

اولین دلیل او از سفر اعداد فصل ۱۱ است که به موجب آن موسی چون نمی توانست به تنهایی بار ادارهٔ امور بنی اسرائیل را تحمل کند، پس خداوند وی را فرمان داد تا هفتاد تن از مشایخ را برگزیند و خود بخشی از روح موسی را گرفت و به آن هفتاد تن سپرد؛ منظور این نیست که خداوند روح موسی را تضعیف کرد، زیرا آن کار موسی را ابداً سست نکرده بود؛ بلکه منظور این است که ایشان همگی اختیار و صلاحیت خود را از وی گرفته بودند؛ در این مورد نویسنده به درستی و هوشیاری این آیه را تفسیر کرده است. اما چون موسی در دولت یهود از حاکمیت کامل [مذهبی و مدنی] برخوردار بود، پس آشکارا از آن آیه چنین برمی آید که آنان صلاحیت و اقتدار خود را از حاکم مدنی می گرفتند؛ و بنابراین آیهٔ مذکور ثابت میکند که اسقفها در همهٔ دولتهای مسیحی اقتدار و اختیار خود را از حاکم مدنی می گیرند؛ و البته در قلمرو پاپ هم از خود پاپ می گیرند ولی نه در قلمرو

استدلال دوم از ماهیت حکومت سلطنتی استنتاج می شود، که در آن کل اقتدار و اختیار در دست یک تن است و اختیارات دیگران مشتق از اوست: اما [بلارمین] می گوید که حکومت کلیسا سلطنتی است؛ درحالی که می توان گفت که پادشاهان مسیحی، حکومت کلیسا را هم در دست دارند، زیرا ایشان در حقیقت سلاطین مردم خویش اند یعنی شهریاران کلیسای خویش اند (چون منظور از کلیسا همان جماعت مسیحی است)؛ درحالی که قدرت پاپ، حتی اگر خود پطرس رسول پاپ باشد، نه سلطنتی است و نه هیچ عنصری از حکومت و سلطه (یا آرشی و کراسی [مثلاً در مونارشی یا اریستوکراسی]) در آن یافت می شود، بلکه صرفاً آموزشی و تبلیغی است؛ زیرا خداوند اطاعت آزادانه و داوطلبانه را می پذیرد نه اطاعت اجباری را.

استدلال سوم مبتنی بر این نظر است که جایگاه روحانی پطرس رسول از جانب اس. سیپرین<sup>۱</sup> بهعنوان رأس، سرچشمه، ریشه و خورشیدی توصیف شده است که اقتدار و اختیار اسقفها از آن مشتق می گردد. اما در همهٔ دولتها، حاکم مدنی به حکم قانون طبیعی (که بیش از نظر هر عالم دینی که انسانی بیش نیست، ملاک صواب و خطا است)، همان رأس، سرچشمه، ریشه و خورشیدی است که کل صلاحیتها و اختیارات از آن مشتق می گردد. و بنابراین صلاحیت و اختیار اسقفها از حاکم مدنی ریشه می گیرد.

استدلال چهارم از نابرابری در اختیارات اسقفها استنتاج می شود؛ زیرا (به گفتهٔ نویسنده) اگر خداوند به ایشان به صورتی مستقیم و بلافاصله اختیار داده بود، در آن صورت صلاحیتها و اختیارات و نیز مراتب و مدارج یکسانی به ایشان عطا میکرد. اما مي بينيم كه برخي از آنها تنها اسقف شهر خودشان، برخي اسقف يكصد شهر، و برخي اسقف چندین ولایت اند؛ و این تفاوت ها به امر خداوند ایجاد نشده است؛ بنابراین صلاحیت و اختیار ایشان ناشی از خداوند نیست بلکه ناشی از انسان است؛ و به خواستهٔ سلطان كليساست كه برخى از اسقفها اختيارات بيشتر و برخى اختيارات كمتر دارند. و هدف نویسنده از استدلال قبلی خود مبنی بر اینکه پاپ دارای اختیار و اقتدار سراسری بر همهٔ مسیحیان است، اثبات استدلال اخیر خود بود، البته اگر آن استدلال قبلی اثبات می شد؛ اما چون آن استدلال اثبات نشده است و چون هر زید و عمروی میداند که پاپ اختیارات اصلی خود را از امپراتوران یعنی از کسانی می گرفت که صاحب اصلی اختیارات بودند (گرچه اسقف اعظم قسطنطنیه به همان عنوان یعنی به عنوان اینکه اسقف پایتخت امپراتوری و مقرّ امپراتور بود، ادعای برابری با وی میکرد) پس چنین برمی آید که همهٔ اسقف های دیگر نیز اختیارات و صلاحیت خود را از حکام محل اقامت خود می گیرند؛ و به همين دليل اقتدار ايشان مبتنى بر حق الهي (de Jure Divino) نيست؛ همجنانكه اختیارات پاپ نیز مبتنی بر حق الهی نیست، مگر آنکه خودش حاکم مدنی نیز باشد.

استدلال پنجم او این است که: اگر اسقفها صلاحیت و اختیارات خود را مستقیماً از خداوند میگیرند، در آن صورت پاپ نمیتواند آن اختیارات را از ایشان سلب کند، زیرا نمی تواند کاری برخلاف تعیین مناصب از جانب خداوند انجام دهد؛ و این استدلالی محکم و قابل اثبات است. اما (نویسنده می گوید) پاپ قدرت چنان عملی را داراست و به آن نیز عمل کرده است. این گفته در صورتی قابل قبول است که پاپ اختیارات خود را در قلمرو خودش و یا در قلمرو هر شهریاری که بهوی این اختیار را اعطا کرده باشد انجام دهد، ولی نه به شکلی عام و به عنوان حق سلطهٔ عمومی پاپ؛ زیرا این قدرت در محدودهٔ امیراتوری حکام مسیحی، متعلق به ایشان است و از حاکمیت ایشان جدایی نایذیر است. پیش از آنکه بنیاسرائیل (براساس حکم خداوند به شموئیل)، به شیوهٔ اقوام دیگر، مَلِکی بر خود حاکم سازند، کاهن اعظم صاحب حکومت مدنی بود و هیچکس جز وی نمی توانست کاهن زیردستی را نصب یا خلع نماید؛ اما آن قدرت بعدها بهدست شهریار افتاد، چنانکه بهموجب همين استدلال بلارمين هم قابل اثبات است؛ زيرا اگر كاهنان (چه كاهن اعظم و چه کاهنان دیگر) اختیار و صلاحیت خود را بلافاصله از خداوند می گرفتند، در آن صورت مَلک نمی توانست آن را از ایشان بازستاند؛ زیرا نمی توانست برخلاف تعیین مناصب از جانب خداوند کاری بکند. اما میدانیم که سلیمان ملک (بر طبق کتاب اول ملوک ۲:۲۶) ابیاثار، کاهن اعظم را از منصب خود محروم کرد و بهجای او صادوق کاهن را گذاشت (آیهٔ ۳۵). یس ملوک نیز می توانند بنا به صلاحدید خویش و به منظور حسن ادارهٔ امور اتباع خود اسقفها را نصب و خلع نمایند.

استدلال ششم او از این قرار است: اگر اسقفها صلاحیت و اختیار خود را براساس حق الهی احراز می کردند (یعنی بلاواسطه از خداوند می گرفتند)، در آن صورت کسانی که به این نظر معتقدند، می بایست کلام خداوند را در اثبات آن نقل می کردند؛ درحالی که نمی توانند چنین کنند. این استدلال خوبی است و بنابراین بر ضد آن حرفی ندارم. اما این استدلال نیز که خود پاپ هیچ صلاحیتی در قلمرو شهریاران دیگر ندارد، اگر ثابت شود، استدلال خوبی خواهد بود.

سرانجام [نویسنده] نظر و شهادت دو تن از پاپان یعنی اینوسان و لیو<sup>(</sup> را بهعنوان دلیلی در استدلال خود می آورد؛ و تردیدی ندارم که وی می توانست شهادت تقریباً همهٔ پاپها از زمان پطرس رسول به بعد را به همان شیوه مورد استناد قرار دهد؛ زیرا با توجه به عشق به قدرت که به حکم طبیعت در انسان تعبیه شده است، هر کس که پاپ شود، به داشتن چنان نظرات و دادن چنان شهادتی اغوا می گردد. با ین حال ایشان طبعاً در این خصوص همانند اینوسان و لیو تنها دربارهٔ خودشان شهادت و گواهی می دهند و از این رو چنین شهادتی درست نیست.

[بلارمین] در کتاب پنجم خود، چهار نتیجه گیری دارد. نخست اینکه پاپ سرور کل

در باب قدرت دنیوی پاپها

جهان نیست؛ دوم اینکه باب سرور کل جهان مسیحیت نیست؛ سوم اینکه باب (در خارج از قلمرو خود) هیچگونه اختیار و صلاحیت دنیوی بهطور مستقیم ندارد. این سه نتیجه گیری به آسانی قابل قبول اند. چهارمین نتیجه گیری این است که پاپ (در قلمرو شهریاران دیگر) بهطور غیرمستقیم از اقتدار مدنی عالیه برخورد ار است؛ ولی این نتیجه گیری رد می شود مگر آنکه منظور وی از غیرمستقیم این باشد که [پاپ آن اختیار را] بهطور غیرمستقیم [و با واسطهٔ حکام مدنی] بهدست آورده است؛ که در این صورت قابل قبول خواهد بود. اما تصور من این است که وقتی وی میگوید که پاپ بهطور غیرمستقیم دارای چنان قدرتی است منظورش این است که اختیارات و صلاحیت مدنی اصلاً و حقاً از آن اوست و این حق صرفاً نتیجهٔ اختیار و اقتدار روحانی اوست ولی نمی تواند آن را اعمال کند مگر آنکه از اقتدار مدنی] نیز برخوردار باشد؛ و بنابراین قدرت و اقتدار عالیهٔ مدنی ضرورتاً منضّم و ملحق به قدرت پیشوایی (یا به قول نویسنده قدرت روحانی) است؛ و از اینرو پاپ حق دارد حکومت شهریاران را تغییر دهد و وقتی این کار را موجب رستگاری روح بداند، مملکت ایشان را به شخص دیگری واگذارد و یا از دست دیگری درآورد.

پیش از آنکه بهبررسی استدلالهایی بپردازیم که وی برای اثبات این عقیده آورده است، نابهجا نخواهد بود اگر پیامدهای آن عقیده را آشکار سازیم؛ و البته شهریاران و دولتهایی که در کشورهای خود دارای حاکمیت مدنی هستند، می توانند خودشان ملاحظه کنند که آیا پذیرش چنان عقیدهای برای ایشان مناسب است و به خیر و صلاح اتباعشان که باید در روز جزا خود پاسخگوی ایشان باشند، منجر می شود یا نه.

وقتی گفته می شود که پاپ (در قلمرو دولت های دیگر) به طور مستقیم از اقتدار عالیهٔ مدنی برخوردار نیست، منظور این است که وی برخلاف حکام مدنی دیگر، براس اس تسلیم و رضای اولیهٔ اتباع در مقابل حکومت، مدعی آن اقتدار نیست. زیرا آشکار است و پیش تر به کفایت در این رساله اثبات شده است که حق حکومت همهٔ حکام اصلاً ناشی از رضایت همهٔ کسانی است که تحت حکومت قرار میگیرند؛ خواه کسانی که حاکم را رضایت مرمی گزینند، هدفشان دفاع و حراست عمومی از خودشان در مقابل دشمن باشد، مثل رضایت همهٔ کسانی است که تحت حکومت قرار میگیرند؛ خواه کسانی که حاکم را رضایت همهٔ کسانی است که تحت حکومت قرار میگیرند؛ خواه کسانی که حاکم را وقتی که در بین خودشان دفاع و حراست عمومی از خودشان در مقابل دشمن باشد، مثل امین برمی گزینند، هدفشان دفاع و حراست عمومی از خودشان در مقابل دشمن باشد، مثل امنیت خویش منصوب میدارند؛ و خواه هدف ایشان آن باشد که با تسلیم شدن به منین فاتح، جان خود را نجات دهند. بنابراین پاپ وقتی خود را فاقد اقتدار عالیهٔ مدن به وی از چنان طریقی [تسلیم قدان یا میکند، تنها اقرار میکند که حق حکومت وی اوی از چنان طریقی [تسلیم قدن به وی از باشد که با تسلیم شدن به وی از چنان طریقی [تسلیم قدان] به میکند، تنها اقرار میکند که حق حکومت وی اوی از چنان طریقی [تسلیم قدن] به میکند، تنها اقرار میکند که حق حکومت وی از چنان طریقی [تسلیم اتباع] به دست نیامده است؛ با این حال ادعای خود را وی از چنان طریقی [تسلیم اتباع] به دست نیامده است؛ با این حال ادعای خود را وی از چنان طریقی [تسلیم اتباع] به دست نیامده است؛ با این حال ادعای خود را وی از چنان طریقی [تسلیم اتباع] به دست نیامده است؛ با این حال ادعای خود را وی از چنان طریقی [تسلیم اتباع] به دست نیامده است؛ با این حال ادعای خود را وی از چنان طریقی [تسلیم اتباع] به دست نیامده است؛ با این حال ادعای خود را وی از وی از میکند که مقام پاپی به موجب حقی که وی از خران از ای اقدار علی مدنی است]. اما به مر شکل و طریقی که وی ادعای خود را اتباع] دارای اقتدار عالیهٔ مدنی است]. اما به مر شکل و طریقی که وی ادعای خود را اتباع

مطرح کند، قدرت و اقتدار وی [در صورت پذیرش ادعای او] تفاوتی نمی کند؛ و وی می تواند (در صورتی که آن اقتدار حق وی قلمداد شود) هرگاه رستگاری روح مردم اقتضا کند، یعنی اینکه هر گاه خودش بخواهد، شهریاران و دولتها را سرنگون سازد؛ زیرا وی بهعلاوه مدعی حق انحصاری قضاوت و داوری است، خواه قضاوت او به رستگاری روح آدمیان بینجامد یا نه. و این عقیدهای است که نه تنها بلارمین و بسیاری از علمای دین در موعظهها وكتب خود تعليم ميدهند بلكه برخي شوراها نيز آن را رسماً اعلام و ابلاغ کرده و پاپها هم به اقتضای منفعت خود آن را اجرا نمودهاند. زیرا شورای چهارم لاتران <sup>(</sup> که به ریاست یاب اینوسان سوم تشکیل شد (در فصل سوم مصوبهٔ خود در باب بدعت) این حکم شرعی را درج کرده است: اگر شهریاری به رغم اخطار و انذاریاپ مملکت خود را از وجود بدعتگذاران در دین تصفیه نکند و به همین دلیل تکفیر شود و در طی یکسال رضایت [یاپ] را جلب نکند، اتباع او از تبعیت کردن از وی معاف می شوند. و در بسیاری از موارد این حکم شرعی اجرا شده آست؛ مثلاً در مورد خلع شیلاریک شاه فرانسه؛ در انتقال امیراتوری روم به شارلمانی؛ در سرکوب جان، شاه انگلستان؛ در انتقال سلطنت ناوار؛ و در طی سالهای اخیر در اتحاد بر علیه هانری سوم شاه فرانسه و نیز در بسیاری موارد دیگر. بهنظر من کماند شهریارانی که این حکم را نادرست و ناروا ندانند؛ و امیدوارم که همهٔ شهرياران بالاخره تصميم بگيرند که ميخواهند شهريار باشند و يا جزء اتباع. آدميان نمی توانند به دو سرور خدمت کنند [و از دو حاکم اطاعت نمایند]. پس شاهان باید مردم خود را راحت کنند و یا اینکه زمام حکومت را تماماً در دست خود بگیرند و یا کلاً آن را بهدست پاپ بسیارند؛ تا آنکه کسانی که مایل به اطاعت از قدرت هستند، به ازای اطاعت خود مورد حمایت قرار گیرند. زیرا تمیز میان قدرت دنیوی و روحانی حرفی بیش نیست. شریک شدن در قدرت غیرمستقیم با دیگری بههمان اندازهٔ شریک شدن در قدرت مستقیم، موجب تقسیم و تجزیهٔ قدرت می گردد و از هر جهت خطرناک است. اینک به استدلالهای نویسنده باز میگردیم.

اولین استدلال او این است: قدرت مدنی تابع قدرت روحانی است؛ بنابراین آن کس که صاحب قدرت عالیهٔ روحانی است، حق دارد که بر حکام غیرروحانی فرمانروایی کند و امور دنیوی ایشان را در خدمت امور روحانی به کار گیرد. در خصوص تمایز میان امر دنیوی و امر روحانی باید ببینیم که به چه معنای قابل فهمی می توان گفت که قدرت دنیوی یا مدنی تابع قدرت روحانی است. این لغات تنها به دو صورت معنی می بخشند. زیرا وقتی می گوییم که قدرتی تابع قدرت دیگری است، معنای این گفته یا آن است که آن کس که

۱. Lateran، کلیسای اعظم روم و بزرگ ترین کلیسای جهان کا ولیک که چون خاندان اشرافی لا ترانی در نزدیکی آن قصری داشتند، به این عنوان خوانده می شد.م.

واجد یکی از آن قدرت هاست، تابع آن کسی است که واجد قدرت دیگری است؛ و یا اینکه یک قدرت نسبت به قدرت دیگر مثل وسیلهای نسبت به هدف است. زیرا از این جمله نمي توان چيزې فهميد که قدرتي بر قدرت ديگر قدرت دارد؛ و يا اينکه قدرتي مي تواند نسبت به قدرت دیگر حق داشته و یا بر آن حکم کند؛ زیرا انقیاد، تابعیت، حکومت، حق و قدرت، اعراض و صفات اشخاص هستند نه قدرتها؛ قدرتی ممکن است فروتر از قدرت دیگری باشد، همچنانکه هنر زینسازی فروتر از هنر سوارکاری است. حتی اگر بیذیریم که حکومت مدنی به عنوان وسیله ای برای تأمین خرسندی و سعادت روحانی برقرار شده است، باز هم چنین برنمی آبد که اگر شهربار، واجد قدرت مدنی و پاپ واجد قدرت روحانی باشد از این رو شهریار ملزم به اطاعت از پاپ است، همچنانکه هیچ زینسازی ملزوم به اطاعت از سوارکار نیست. بنابراین همچنانکه نمی توان از مر تبهٔ نازل تر و فرو تر یک حرفه ضرورت انقیاد و اطاعت صاحب آن حرفه را [از صاحب حرفهای بالاتر] استنباط كرد؛ به همين سان از جايگاه نازل تر حكومت [نسبت به كليسا] نمى توان انقياد و اطاعت یذیری شخص حاکم را استنتاج نمود. پس وقتی آن نویسنده میگوید که قدرت مدنى تابع قدرت روحاني است منظورش اين است كه حاكم مدنى تابع حاكم روحاني است. واستدلالش از این قرار است که: قدرت مدنی، تابع قدرت روحانی است؛ بنابراین حاکم روحانی می تواند بر شهریاران دنیوی حکمرانی کند. در اینجا نتیجه گیری نویسنده همانند نتیجه گیری پیشینی است که میخواست اثبات کند. اما برای اثبات آن نخست چنین استدلال می کند: یادشاهان و پایها، روحانیون و عوام همگی یک کشور را تشکیل می دهند يعني يک جماعت هستند و در همهٔ اجتماعات اعضا وابسته به يکديگرند؛ اما امور روحاني وابسته و متکی به امور دنیوی نیستند؛ پس امور دنیوی وابسته به امور روحانی اند و از این رو تابع آناند. در این استدلال دو خطای فاحش وجود دارد: یکی اینکه همهٔ شهریاران، یاپها، روحانیون و دیگر آدمیان مسیحی، کشور و جامعهٔ واحدی را تشکیل می دهند؛ زیرا آشکار است که فرانسه یک کشور است، اسپانیا کشوری دیگر، ونیز کشوری ثالث و غیره. و مردم این کشورها مسیحی هستند؛ و از این رو اجتماعات مختلفی از مسیحیان وجود دارد؛ یعنی جماعات مسیحی یا کلیساهای گوناگونی در کار است؛ و حکام آن کشورها نمایندهٔ آن جماعات و کلیساها هستند و آن کلیساها از همین رو می توانیند همچون آدمیان طبیعی، حکم دهند و اطاعت کنند و عمل کنند و اعمال دیگران را تحمل نمایند؛ درحالی که هیچ کلیسای عام و جهانی نمی تواند چنین کند، مگر آنکه نمایندهای داشته باشد؛ و چنین نمایندهای هم بر روی زمین ندارد؛ زیرا اگر می داشت در آن صورت بی شک کل جهان مسیحیت به کشور و جامعهٔ واحدی تبدیل می شد و حاکم آن همان نمایندهٔ آن میبود که هم در امور روحانی و هم در امور دنیوی حاکمیت میداشت؛ و پاپ برای آنکه خود را به چنین نمایندهای تبدیل کند، نیازمند سه چیز است که منجی ما به وی اعطا نکرده است و آن حکمکردن، قضاوتکردن و مجازاتکردن است؛ بهجز قدرت تکفیر و اخراج که به معنی ترک کسانی است که به واسطهٔ تبلیغ وی هدایت نشوند؛ زیرا اگر حتی پاپ تنها نایب و جانشین مسیح می بود، در آن صورت هم نمی توانست حکومت وی را تا بازگشت مجدّد او اجراکند؛ و در آن حال نیز نه پاپ بلکه پطرس رسول خودش همراه با دیگر حواریون حکام جهان خواهند بود.

خطای دوم در استدلال اول او این است که می گوید که اعضای هر کشور و دولتی همچون اعضای بدن طبیعی به یکدیگر وابستهاند؛ درست است که به هم یوستهاند لیکن تنها به جاکم وابستهاند که روح کشور و دولت است؛ و اگر جاکمی در کار نیاشد کل کشور از هم می یاشد و دچار جنگ داخلی می شود و در آن حال هیچکس دیگر با دیگران همبستگی و ییوستگی نخواهد داشت، زیرا وابستگی همگانی به حاکمی شناخته شده و مشخص دیگر ممکن نخواهد بود؛ درست بههمان شیوهای که اندامهای بدن طبیعی در صورت فقدان روح و جانی که آنها را به هم پیوسته نگه می دارد، از هم می پاشند و خاک می شوند. بنابراین نمی توان از این تشبیه و تمثیل، وابستگی مردم عامی به روحانیون و یا وابستگی مقامات دنیوی به مقامات روحانی را استنباط کرد؛ بلکه تنها می توان وابستگی هر دو را نسبت به حاکم مدنی استنتاج نمود که باید به راستی احکام و فرامین مدنی خود را به رستگاری روح آدمیان معطوف سازد؛ لیکن به این دلیل هم تابع هیچ کسی جـز خداوند نخواهد بود. و بدین سان ملاحظه می کنید که چگونه سفسطه و مغلطهٔ پر تکلّف در استدلال نخست کسانی را که میان تابعیت اعمال نسبت به هدف، و تابعیت و انقیاد اشخاص نسبت به یکدیگر در کاربرد وسایل، تمیز نمی دهند، می فریبد. زیرا وسایل رسيدن به هر هدفي يا از جانب طبيعت و يا به طور فوق طبيعي از جانب خداوند تعيين شدهاند؛ اما قدرت برانگیختن مردم به کاربرد آن وسایل در بین هر ملتی به حاکم مدنی واگذار شده است (و این نیز به حکم قانون طبیعی است که آدمیان را از نقض عهد و خلف وعده برحذر مي دارد).

استدلال دوم او این است: هر دولتی (به این دلیل که بهخودی خود کامل و خودسامان است) مجاز است که اگر نتواند به شیوه دیگری از خودش در مقابل آسیبهایی که ممکن است از جانب دولت دیگری متوجه وی گردد دفاع کند، بر آن دولت غلبه یابد و مستولی گردد و آن را به تغییر نظام ادارهٔ حکومت خود وادارد و یا حتی شهریار آن را برکنار سازد و شخص دیگری بهجای او بگذارد؛ بهطریق اولی هر دولت روحانی وقتی نتواند به شیوهٔ دیگری از مصالح دینی دفاع کند، مجاز است که به هر دولت دنیوی و غیردینی حکم کند تا نظام ادارهٔ حکومتش را تغییر دهد و حتی می تواند شهریاران آن را خلع و دیگران را جانشین ایشان کند.

اینکه هر دولتی می تواند قانوناً بهمنظور دفاع از خود در برابر خطرات و آسیبها کل اَعمالی را که نویسنده در اینجا ذکر کرده است، انجام دهد، بسیار درست است؛ و ایـن مطلب در فصول گذشته به کفایت اثبات شده است. و اگر بهراستی هماکنون در جهان دولتی دینی و روحانی، مجزا و جدا از دولتهای مدنی وجود میداشت، در آن صورت شهریار آن دولت می توانست در صورتی که آسیبی بهوی وارد شده باشد و یا از سر احتیاط به این منظور که در آینده آسیبی متوجه او نگردد، خودش را از طریق جنگ، مأمون و مصون بدارد؛ و جنگ بهطور خلاصه عبارت است از خلع کردن، کشتن، مطیع و منقاد ساختن و هر عمل خصمانهٔ دیگری. لیکن به همین دلیل هر حاکم مدنی نیز می تواند قانوناً و حقاً، در صورت وقوع و یا تهدید چنان آسیبهایی، با حکام روحانی به جنگ برخیزد؛ و این مطلب به گمان من بیش از آن چیزی است که کاردینال بلارمین می خواهد از فرضیهٔ خود استنباط کند.

اما هیچ دولت روحانی و دینی در این جهان وجود ندارد؛ زیرا چنین دولتی همان سلطنت مسیح است که خودش می گوید از آن این جهان نیست، بلکه در روز رستخیز در جهان آخرت برقرار خواهد شد، همانگاه که آنان که درست زیسته اند و به مسیحیت عیسی ایمان داشته اند (گرچه در بدن های طبیعی مرده اند اما) در بدن های روحانی قیام خواهند نمود؛ و آنگاه است که منجی ما بر جهان حکم خواهد کرد و بر دشمنان خویش غلبه خواهد نمود و دولتی روحانی برقرار خواهد ساخت. تا پیش از آن، چون فعلاً هیچکس بر روی زمین نیست که بدن های روحانی داشته باشد، پس برقراری دولتی روحانی در بین آدمیانی که هنوز جسمانی هستند، ممکن نیست؛ مگر آنکه جمع مبلغان و روحانیونی را که مأموریت تعلیم دارند تا مؤمنان را برای ورود به مملکت مسیح در روز رستخیز آماده سازند، دولت بخوانیم؛ و من ثابت کرده ام که ایشان دولت نیستند.

استدلال سوم این است: مسیحیان قانوناً مجاز نیستند شهریاران کافریا بدعتگذار را تحمل کنند زیرا آنها ممکن است مؤمنان را به بدعت و کفر و بی ایمانی خود جلب کنند. اما حق داوری دربارهٔ اینکه شهریاری ممکن است اتباع خویش را به بدعت خود دعوت کندیا نه از آن پاپ است. بنابراین پاپ حق دارد تا تصمیم بگیرد که آیا آن شهریار باید خلع گرددیا نه.

در پاسخ به این استدلال میگویم که آن دعاوی هر دو برخطا هستند. زیرا مسیحیان (و یا مؤمنان به هر دینی) اگر شهریار خویش را تحمل نکنند \_ قطعنظر از اینکه وی چه قوانینی وضع کند، و حتی اگر قوانین او مربوط به مذهب باشد \_، در آن صورت برخلاف قانون الهی \_ چه موضوعه و چه طبیعی \_ عهد و پیمان خود را نقض کردهاند؛ و نیز در میان اتباع هیچکس داور تشخیص بدعت نتواند بود بلکه تنها حاکم مدنی حق داوری دارد؛ زیرا بدعت چیزی جز عقیدهای خصوصی نیست که سرسختانه و با لجاجت تبلیغ شود و مغایر با عقیدهای باشد که شخص عمومی (یعنی نمایندهٔ دولت) حکم به تعلیم و تبلیغ آن داده است. از اینجا معلوم میشود که عقیدهای که به طور عمومی حکم به تعلیم و تبلیغ آن داده شده است، نمی تواند بدعتگذاری باشد؛ و نیز شهریاران حاکمی که آن عقاید را مجاز میدارند، بدعتگذار نتوانند بود. زیرا بدعتگذاران اشخاصی خصوصی هستند که سرسختانه و لجوجانه از عقیدهای دفاع میکنند که از جانب حکام قانونی منع شده باشد.

او [بلارمین] برای اثبات اینکه مسیحیان نباید شهریاران بی ایمان و یا بدعتگذار را تحمل کنند به آیهای در سفر تثنیه، فصل ۱۷ استناد می جوید که در آن به یهودیان حکم می شود که وقتی می خواهند شهریاری بر خویش حاکم سازند، بیگانه ای برنگزینند؛ و وی از این آیه استنباط میکند که مسیحیان نمی توانند قانوناً سلطانی برگزینند که مسیحی نباشد. درست است که کسی که مسیحی است یعنی آن کس که پیشاپیش خود را ملزم به یذیرش سلطنت منجی ما به هنگام بازگشت مجدد او، ساخته است، اگر بخواهد در این جهان کسی را به سلطنت برگزیند که بکوشد تا با ارعاب و ترغیب، مؤمنان را به ترک ایمان و نقض پیمان خود وادارد، با این گزینش خود حساسیت خداوند را برمی انگیزد؛ اما (به گفتهٔ نویسنده) انتخاب شخص غیرمسیحی به سلطنت، و نیز خودداری از خلع وی یس از انتخاب، متضمن خطر یکسانی است. در پاسخ میگویم که مسئله در خطر خلع نکردن نیست بلکه در درستی و عدالت عمل خلع است. ممکن است در برخی موارد انتخاب چنان کسی نادرست باشد؛ اما خلع او پس از آنکه برگزیده شود، در هیچ موردی درست نیست. زیرا این کار همواره به معنی نقض عهد و پیمان و در نتیجه مغایر با قانون طبيعی است که همان قانون ابدی خداوند است. همچنين در هيچ کتابی نخواندهايم که چنین عقیدهای در دوران حواریون و یا در عصر امیراتوران روم، یعنی تا پیش از آنکه یاپها حاکمیت مدنی در روم را بهدست بیاورند، عقیدهای مسیحی بهشمار رفته باشد. اما نویسنده به این مطلب چنین پاسخ میدهد که مسیحیان قدیم تنها به این دلیل که فاقد قدرتها و نیروهای دنیوی بودند، نرون و دیوکلس، و ژول سزار و والنس <sup>۱</sup> را سرنگون نکردند. شاید چنین بودہ باشد. اما آیا منجی ماکه اگر می خواست می توانست دوازدہ لشکر از فرشتگان فنانایذیر و شکستنایذیر را به پاری خود طلب کند، برای سرنگونکردن قیصر و یا دستکم پیلاتوس که وی را به شیوهای ناعادلانه، بی گناه به دست یهودیان سیرد تا به صلیب کشیده شود، فاقد نیرو و قدرت بود؟ و یا اگر حواریون فاقد نیروهای دنیوی برای سرنگونکردن نرون بودند، آیا در آن صورت ضرورتی داشت که در نامههای خود به مسیحیان نوایمان تعلیم دهند (چنانکه میدادند) که از قدرتهای مستقر (و از آن جمله نرون) اطاعت کنند و آن هم نه به خاطر ترس از خشم و غضب ایشان بلکه از روی وجدان و آگاهی؟ آیا باید بگوییم که ایشان نه تنها اطاعت می کردند بلکه بهخاطر فقدان قدرت چیزی را تعلیم می دادند که خواست خودشان نبود؟ پس نه بهخاطر فقدان قوت و قدرت بلکه بهخاطر وجدان است که مسیحیان میباید شهریاران

۱. Valens (۸–۳۲۸)، امپراتور روم شرقی\_م.

بیدین خود را و یا شهریارانی را تحمل کنند که تعلیم عقاید نادرست را مجاز میدارند (زیرا نمی توانیم عقیدهٔ کسی را که به عقیدهٔ عمومی تبدیل شود، بدعتگذاری بنامیم [بلکه تنها آن را نادرست میخوانیم]). و آنجا که نویسنده در دفاع از قدرت مدنی پاپ استدلال و به نامهٔ اول پولس به اهل قرنتس باب ۶ استناد میکند که پولس رسول قضاتی را شهریاران منصوب نگشته بودند؛ استنتاج او نادرست است. زیرا پولس رسول به شهریاران منصوب نگشته بودند؛ استنتاج او نادرست است. زیرا پولس رسول به منهریاران منصوب نگشته بودند؛ استنتاج او نادرست است. زیرا پولس رسول به میریاران منصوب نگشته بودند؛ استنتاج او نادرست است. زیرا پولس رسول به ماین اندرز و نصیحتی درست و به محکمه بروند و دعوای خود را در نزد قضات کافر مطرح کنند؛ و این اندرز و نصیحتی درست و به جاست و خیر و برکت بسیار دربردارد و لازم است که ممکن است از جانب اتباعی که شهریاران کافر و یا خاطی را تحمل کنند، متوجه مذهب گردد، اتباع خود نمی توانند داور صالحی باشند؛ و اگر چنان باشند در آن صورت اتباع قدرت دنیوی پاپ نیز باید بتوانند دربارهٔ عقیدهٔ دینی وی داوری کنند. زیرا چنانکه پیش تر اثبات کردهایم هر شهریار مسیحی به همان اندازهای که پاپ پیشوای عالی اتباع خویش است، پیشوای دینی اتباع خود محسوب میشود.

استدلال چهارم از تعمید ملوک در دین مسیح استنتاج می شود که در آن ملوک برای آنکه مسیحی شوند عصای سلطنتی خود را به مسیح تسلیم می کنند، و وعده می دهند که ایمان مسیحی را مصون و محفوظ بدارند. این درست است زیرا شهریاران مسیحی خود صرفاً اتباع مسیحاند؛ لیکن می توانند با این همه همکار و هم قطار پاپ باشند؛ زیرا ایشان پیشوای عالیهٔ اتباع خویش اند و پاپ نیز حتی در روم شهریار و پیشوایی بیش نیست.

استدلال پنجم از کلمات منجی ما استنتاج میشود که گفته است: گوسفندان مرا خوراک دهید؛ و بر این اساس بود که کل قدرت لازمه برای پیشوایی اعطا شد: مثل قدرت رماندن گرگها که همان بدعتگذاران باشند؛ قدرت بستن قوچهایی که دیوانهاند و یا با شاخهای خود به گوسفندان دیگر آسیب میرسانند، که منظور همان شهریاران بدخواهند (هر چند مسیحی باشند)؛ و قدرت اعطای خوراک خوب و مناسب به گله گوسفندان یا رعیت؛ و از این مطلب نویسنده استنباط میکند که پطرس رسول این سه قدرت را از مسیح گرفته بود. در این باره پاسخ میگویم که آخرین قدرت از این قوا چیزی جز قدرت یا حکم تعلیم و تبلیغ نیست. در مورد قدرت اول که همان رماندن گرگها یعنی بدعتگذاران باشد آیهای که وی نقل میکند این است (انجیل متی ۲۰۱۵): مراقب انبیای کاذب باشید که در نزد شما به لباس گوسفند می آیند لیکن در باطن گرگهای هارند. اما بدعتگذاران، انبیای کاذب و یا اصلاً نبی و پیامبر نیستند؛ و نیز (اگر بدعتگذاران را بهمعنای گرگها بگیریم) حواریون مأموریت نداشتند که آنها را به قتل برسانند و یا اگر شهریار باشند، آنها را سرنگون سازند؛ بلکه تنها میبایست مراقب آنها بوده و از ایشان بگریزند و پرهیز کنند؛ و مسیح این نصیحت را که مراقب انبیای کاذب باشید نه به پطرس رسول و نه به هیچیک از حواریون، بلکه به جماعتی از یهودیان داد که دنبال او به کوه می رفتند و اغلب هم هنوز [به مسیح] ایمان نیاورده بودند؛ پس اگر آن نصیحت قدرت راندن و رماندن شهریاران بدخواه را اعطا کند، این قدرت نه تنها به افراد خصوصی بلکه به کسانی اعطا شده است که اصلاً مسیحی نبودند. و در مورد جداکردن و بستن قوچهای دیوانه و وحشی نیز (که به نظر نویسنده منظور ملوک مسیحی است که از تسلیم شدن در مقابل پیشوای روحانی روم خودداری میکنند) تازه منجی ما خود از تصرف چنان قدرتی در این جهان برای خویشتن سرباز زد و ما را ارشاد کرد که بگذاریم تا روز داوری پال و خار با هم برویند؛ تا چه رسد به اینکه چنین قدرتی را به پطرس رسول داده باشد و امر شده است که مسیحیانی را که از کلیسا اطاعت نمیکنند یعنی (از حاکم مسیحی اقدارت نمیکنند) همچون کفّار و خارجیان به شمار آورند. پس چون کسی مدعی اقتدار پاپ بر شهریاران کافر نیست، پس پاپها نیز نباید مدعی اعمال اقتدار برکسانی باشند که

اما نویسنده از صِرف قدرت تعلیم و تبلیغ، قدرت اجبارآمیز پاپ بر شهریاران را نیز استنتاج میکند. (به گفتهٔ وی) ثبان باید به گوسفندان خود خوراک مناسب بدهد؛ بنابراین پاپ می تواند و باید شهریاران را به انجام وظیفهٔ خود مجبور سازد. از اینجا چنین برمی آید که پاپ بهعنوان شبان انسانهای مسیحی، شاه شهریاران است؛ و همهٔ شهریاران مسیحی یا باید به اقتدار او اقرار و اعتراف کنند و یا اینکه خودشان مسئولیت پیشوایی روحانی را هر یک در قلمرو خود بپذیرند.

ششمین و آخرین استدلال او مبتنی بر مثالهای تاریخی است. در پاسخ به آن میگویم که اولاً مثال چیزی را اثبات نمیکند؛ ثانیاً مثالهایی که وی برای اثبات ادعای خود میآورد حتی احتمال صدق ندارند. عمل یهویاداع در قـتل عـثلیاه (در کـتاب دوم ملوک فصل ۱۱) یا با اجازهٔ یوآش ملک صورت گرفت و یا اینکه جنایتی هولناک از جانب کاهن اعظم بود که (از زمان انتخاب شائول ملک به سلطنت) صرفاً یکی از اتباع محسوب میشد. عمل آمبروای قدیس<sup>۱</sup> در تکفیر امپراتور تئودیزیوس (اگر بهراستی چنین کرده باشد)، جرم و جنایتی کبیره بود. و احکام پاپ گرگوار اول و گرگوار دوم، زکریا و لئوی سوم نیز باطل بود، زیرا بهنفع خودشان صادر شده بود؛ و اعمال کسانی که برطبق چـنین عقیدهای انجام شود بزرگ ترین جرائمی است که طبع بشـر قـادر به ارتکاب آنهاست

۱. St. Ambrose (۳۹۷-۳۳۹)، اسقف اعظم میلان.م.

در باب دولت مسیحی ۴۷۹

(بهویژه اعمال زکریا.) و این مطالب در باب قدرت کلیسایی و دینی کفایت میکند؛ و اگر استدلالهای بلارمین صرفاً بهعنوان عقاید شخصی وی همچون فردی خصوصی مطرح شده بود و نه بهعنوان عقاید مدافع دستگاء پاپ در مقابل همهٔ شهریاران و دولتهای مسیحی دیگر، در آن صورت مطلب را با اختصار بیشتر برگزار میکردم و از بررسی استدلالهای او خودداری مینمودم.

رایجترین عامل فتنه و آشوب و جنگ داخلی در ممالک مسیحی در طی اعصار متوالی مشکل اطاعت همزمان از خداوند و از انسان ناشی از مشکلی بوده است که هنوز هم به کفایت حل نگردیده است و آن اطاعت همزمان از خداوند و از انسان در حالی است که احکام آنها با یکدیگر مغایر باشد. کاملاً آشکار است که وقتی آدمی دو فرمان متعارض دریافت دارد و بداند که یکی از آن دو، فرمان خداوند است، پس بایداز آن فرمان اطاعت کند و نه از فرمان دیگر، هر چند این فرمان دیگر حکم حاكم قانوني (خواه شهريار حاكم ويا مجمع حاكم) ويا حكم پدر أن كس باشد. بنابراين مشکل در این است که آدمیان، وقتی بر ایشان بهنام خداوند حکمرانی می شود، در موارد مختلف نمی دانند که آیا آن حکم از جانب خداوند است و یا اینکه آن کس که چنان حکم میکند، صرفاً از نام خدا برای اغراض خصوصی خویش سوءاستفاده مینماید. زیرا همچنانکه در مذهب یهودیان انبیای کذّاب بسیاری وجود داشتند که بهواسطهٔ رؤیاها و خوابهای قلابی خود در یی کسب شهرت و اعتبار در بین قوم بنی اسرائیل بودند؛ به همین سان نیز در همهٔ اعصار در مذهب مسیح مبلغان کاذبی وجود داشته اند که بهواسطهٔ تبلیغ عقایدی موهوم و کاذب در پی کسب شهرت در نزد مردم بودهاند؛ و مى خواستهاند براساس چنين اعتبار و شهرتى (چنانكه طبع جاه طلبي حكم مىكند) برای تأمین منافع خصوصی خودشان، بر مردم حکومت کنند.

این مشکل برای کسانی که میان شرایط لازم و غیرلازم برای رستگاری تمیز دهند آهمیتی ندارد اما مشکل اطاعتکردن به طور همزمان از خداوند و از حاکم مدنی موجود بر روی زمین، برای کسانی که بتوانند میان شرایط ضروری و شرایط غیر ضروری برای ورود به مملکت خداوند تشخیص دهند، اهمیتی ندارد. زیرا اگر حکم حاکم مدنی چنان باشد که بتوان از آن بدون از دست دادن حیات جاوید اطاعت کرد، اطاعت نکردن از آن نارواست؛ و اندرز حواری نیز چنین است که: ای بندگان در همه چیز از خدایگان خود اطاعت کنید؛ و نیز ای کودکان در همه چیز از والدین خود تبعیت نمایید؛ و اندرز منجی ما نیز این است: کاتبان و فاریسیان بر کرسی موسی می نشینند، پس هر چه ایشان بگویند، اطاعت و اجرا کنید. اما اگر حکم [حاکم مدنی] چنان باشد که نتوان بدون محکوم شدن به مرگ ابدی از آن اطاعت کرد، پس اطاعت از آن در حکم جنون است؛ و اندرز منجی ما نیز این است که (انجیل متی ۲۸: ۱۰) از آنان که جسم را می کشند ولی نمی توانند روح را بکشند نترسید. پس همهٔ کسانی که می خواهند هم از مجازات هایی که در این جهان به علت نافرمانبرداری از حکام دنیوی اعمال می شوند و هم از مجازات هایی که در آخرت به علت نافرمانبرداری از خداوند اعمال خواهند شد، بیرهیزند، میباید در امر تمیز و تشخیص میان شرایط ضروری و غیرضروری برای کسب رستگاری ابدی، تعلیم ببینند.

> كل شرايط لازم براي رستگاری در ایمان و اطاعت مندرج است

کل آنچه لازمهٔ رستگاری است در دو فضیلت جمع است: [یکی] ایمان به مسیح و [دوم] اطاعت إز قوانين. إگر شرط دوم كاملاً اجرا مي شد، براي ما كافي مي بود. إما چون ما همه مرتکب کناه بافرمانبرداری از قانون خداوند شدهایم و این کار را نه تنها در گناه اولیه آدم بلکه عملاً بهواسطهٔ تعدیات و تجاوزات خود انجام دادهایم، پس نه تنها برای ما لازم است که از این پس در زندگی خود [از قانون خدا] اطاعت کنیم بلکه نیازمند بخشایش گناهان گذشته نیز هستیم؛ و این بخشایش، پاداش ایمان ما به مسیح است. اینکه هیچ چیز دیگری برای رستگار شدن لازم نیست از این امر برمی آید که ملک ملکوت بر روی هیچکس جز گناهکاران بسته نیست و گناهکاران همان کسانی هستند که از قانون [خدا] سرپیچی و تجاوز میکنند؛ ولی بر روی کسانی که توبه کنند و به همهٔ اصول دین مسیحی، که لازمهٔ رستگاری است، ایمان آورند، بسته نخواهد بود.

اطاعتی که خداوند از ما طلب میکند در هر عمل صادقانهای که ما بهمنظور فرمانبرداری از وی انجام دهیم ظاهر می شود، زیرا خداوند در همهٔ اعمال ما به نیت عمل توجه دارد و از همین و مفهوم اطاعت با همهٔ کلمات دیگری که چنان نیتی را افاده کنند. چه نوع اطاعتی ضروری است نیز خوانده می شود. و بنابراین اطاعت گاه خیرخواهی و عشق نامیده می شود، زیرا این دو خواست و نیت اطاعت و فرمانبرداری را افاده میکنند؛ و منجی ما خود عشقمان نسبت به خداوند و نسبت به یکدیگر را به معنای تحقق کامل کل قانون می داند؛ و گاه [اطاعت] درستکاری نامیده می شود، زیرا درستکاری به معنای ارادهٔ اعطای حق هر کسی به اوست که همان اراده و نیت اطاعت از قوانین است؛ و گاه نیز توبه نام می گیرد زیرا توبه کردن به معنی بازگشتن و رویگردان شدن از راه گناه است که باز به همان معنای بازگشت به نیت و ارادهٔ معطوف به اطاعت است. پس هر کس که بیروی و ریا خواستار اجرای فرامین خداوند باشد و یا صادقانه از نابکاریها و تجاوزات خود توبه کند و یا با تمام قلب به خداوند عشق بورزند و یا همسایهاش را چون خودش دوست بدارد، آنچه را که در راه اطاعت لازمة ورود به مملكت الهي است احراز كرده است؛ زيرا اگر قرار باشد كه خداوند بی گناهی مطلق را شرط [ورود به ملک ملکوت] مقرر سازد، در آن صورت هیچکس نجات و اطاعت از چه قوانینی نخواهد یافت.

ضروری است اما خداوند چه احکام و فرامینی برای اطاعت ما صادر کرده است؟ آیا همهٔ آن قوانینی

**۴۸۰** لویاتان

که بهواسطهٔ موسی به قوم یهود اعطا شد، فرامین خداوند هستند؟ اگر چنین اند پس چرا از مسیحیان خواسته نمی شود که از آنها تبعیت کنند؟ و اگر چنین نیستند، در آن صورت جز قانون طبیعی چه قانون دیگری حکم خداست؟ زیرا منجی ما مسیح، قوانین جدیدی به ما اعطا نکرده است بلکه به ما نصیحت کرده که از قوانین موجود تبعیت کنیم، و این قوانین همان قانون طبیعی و قوانین موضوعهٔ حکام ما هستند. و نیز وی در موعظهٔ خود بر سر کوه هیچ قانون جدیدی برای یهودیان نیاورد؛ بلکه تنها قوانین موسی را که ایشان پیشاپیش تابع آن بودند، شرح و تفسیر کرد. بنابراین قانون الهی همان قانون طبیعی است و اصل اساسی آن این است که ایمان و عهد خودمان را، یعنی حکم پیروی و اطاعت ز حکام مدنی خویش را که خودمان براساس قرارداد و میثاق متقابل بدان گردن نهاده ایم، نقض نکنیم. و همین قانون الهی که حکم به اطاعت از قانون مدنی میکند، بالنتیجه به اطاعت از همهٔ اصول و احکام انجیل نیز حکم میکند؛ و انجیل (چنانکه در بهعنوان قانون بشناسد؛ و در غیر این صورت صرفاً نصیحت و اندرزی است که آدمی می توان قانون بشناسد؛ و در غیر این صورت صرفاً نصیحت و اندرزی است که آدمی می تواند بدون آنکه مرتکب جرم و خلافی شود، با مسئولیت خودش از پیروی از آن را می میوان دون آنکه مرتک می می می از میع می آن را

حال که دانستیم اطاعتی که لازمهٔ رستگاری است، چیست و از چه کسی باید به این در ایمان مسیحی باید به چه کسی اعتقاد داشت منظور اطاعت کرد، باید به بررسی مسئلهٔ ایمان بپردازیم، یعنی اینکه به چه کسانی ایمان داریم و چرا، و کسانی که رستگار خواهند شد باید به چه اصول و نکاتی ضرورتاً اعتقاد داشته باشند. و نخست در خصوص کسی که ما به او ایمان می آوریم، شرط ایمان آن است که سخنان او را شنیده باشیم زیرا نمی توان پیش از وقوف به گفته های کسی به وی ایمان آورد. بنابراین شخصی که ابراهیم، اسحق، یعقوب، موسی و انبیا بدو ایمان آوردند، خود خداوند بود که با ایشان به طرزی فوق طبیعی تکلّم کرد. و شخصی که حواریون و مریدانی که با مسیح محشور بودند، بدو ایمان داشتند، خود منجی ما بود. اما کسانی که نه خداوند يدر و نه منجى ما با ايشان سخن نگفته است، به شخصى ايمان داشتهاند كه لاجرم نمی توان گفت خداست. آنها به حواریون و پس از ایشان به پیشوایان روحانی و علمای دینی کلیسا ایمان داشته اند که تاریخ کتب عهد عتیق و جدید را به عنوان مبنای ایمان به آنها توصیه کردهاند؛ بنابراین مبنای ایمان مسیحیان از دوران منجی ما به بعد، اولاً اعتبار پیشوایان دینی آنها و بعد از آن هم مرجعیت کسانی بوده است که عهد عتیق و جدید را بهعنوان قواعد ایمان تجویز کردهاند؛ و این کسان تنها همان حکام مسیحی هستند و لاغیر؛ و هم ایشان اند که پیشوایان عالیهٔ دین اند و تنها اشخاصی هستند که برای مسیحیان از جانب خداوند سخن میگویند؛ الآ اینکه خداوند این روزها با ایشان بهطرز فوق طبیعی سخن میگوید. اما چون پیغمبران کذّاب بسیاری در جهان پیدا شدهاند، پس

آدمیان دیگر میباید دقت کنند که آیا چنین ارواحی (بنابه توصیهٔ یوحنای رسول در نامهٔ اولش باب ۴ آیهٔ ۱) از آن خداوندند یا نه و بنابراین چون حق آزمون درستی عقاید از آن پیشوای عالیه است، پس شخصی که همهٔ کسانی که از هیچ وحی و الهام خاصی برخوردار نیستند، باید به وی ایمان آورند، (در هر کشوری) همان پیشوای عالیه یعنی همان حاکم مدنی است.

علل ایمان به دین مسیح

علل اينكه آدميان به آيين مسيح ايمان مي آورند، متعدد است؛ زيرا ايمان، عطيه و موهبت خداوند است؛ و وی به شیوه هایی که به نظر خودش نیکو می آیند ایمان را در دل هر مؤمنی جای میدهد؛ معمولی ترین علت بلاواسطهٔ ایمان ما به هر یک از اصول دین مسيح، اين است كه ما معتقديم كه انجيل كلام خداست. اما اينكه چرا ما معتقديم كه انجیل کلام خداست، همچون همهٔ مسائل دیگری که بهخوبی مطرح و بیان نشدهاند، مورد مناقشه بسیار قرار گرفته است. زیرا آن سؤال بدین شکل مطرح نمی شود که: چرا ما بدان اعتقاد داریم بلکه می برسند چگونه از این [که انجیل کلام خداست] آگاه شده ایم؛ جنانکه گویی اعتقاد داشتن و دانستن یکی هستند. و از این رو درحالی که یک طرف، دانش و معرفت خود را بر شبههنایذیری عقاید کلیسا استوار می سازد، و طرف دیگر بر شواهد مربوط به ذهن خصوصی تکیه میکند، هیچیک ادعای خود را به نتیجه نمی رساند. زیرا آدمی چگونه می تواند به شبههنایذیری عقاید کلیسا یی ببرد جز اینکه نخست به شبههنا پذیری کتاب مقدس واقف باشد؟ و یا اینکه چگونه آدمی می تواند اطمینان یابد که ذهن و فکر خصوصی خودش چیزی متفاوت از عقیده و ایمانی است که مبتنی بر مرجعیت و یا استدلالهای آموزگاران وی و یا متّکی بر احساس غرور خودش نسبت به استعدادهای خویش نباشد؟ به علاوه به هیچ روی نمی توان شبهه نایذیری عقاید کلیسای مسیح را از کتاب مقدس استنباط کرد؛ تا چه رسد به شبههنایذیری فرقههای مسیحی و از آن بدتر شبههنایذبری عقابد افراد خاص.

می ماصل پس آشکار است که مسیحیان تنها ایمان دارند که کتاب مقدس کلام خداست ولی می شود بدان علم و معرفت ندارند: و وسیله القای ایمان به ایشان، که خداوند معمولاً در اختیار آدمیان قرار می دهد، بر طبق شیوهٔ طبیعی، همان تعلیم از طریق آموزگاران است. عقیدهٔ پولس در باب ایمان مسیحی به طور کلی این است که (نامه به اهل روم ۱۰:۱۰): ایمان از طریق شنیدن حاصل می شود؛ یعنی از طریق استماع سخنان پیشوایان قانونی. وی همچنین می گوید (آیه های ۱۴ و ۱۵ از همان باب): چگونه مردم می توانند به کسی ایمان بیاورند که سخنانش را نشنیده اند؟ و چگونه می توانند بدون آنکه مبلغی موجود باشد آن سخنان را بشنوند؛ و چگونه ممکن است کسی تبلیغ کند بدون آنکه فرستاده شده باشد. از اینجا آشکار می شود که علت عادی اعتقاد به اینکه کتاب مقدس کلام خداست، با علت اعتقاد به همهٔ اصول دیگر ایمان مسیحی یکسان است و آن استماع سخنان کسانی است

ایمان از طریق شنیدن حاصل میشود که قانوناً برای تعلیم ما مجاز و منصوب شدهاند، همچنانکه پدران ما در منزل و پیشوایان ما در کلیسا دارای چنان جایگاهی هستند؛ و تجربه نیز این قضیه را روشن تر می سازد. زیرا علت اینکه در کشورهای مسیحی همهٔ مردم کتاب مقدس را بر طبق ایمان باطنی و یا دست کم به گفته خودشان، کلام خداوند می دانند، درحالی که در کشورهای دیگر بهندرت این عقیده رایج است، چه چیز دیگری می تواند جز این باشد که در کشورهای مسیحی، آیین مسیحیت از طفولیت به مردم آموزش داده می شود، درحالی که در کشورهای دیگر دین دیگری تعلیم می دهند؟

اما اگر تعلیم علت ایمان است، پس چرا همه ایمان نمی آورند؟ پس بی شک معلوم است که ایمان موهبت خداوند است و وی آن را به هر کس که خود بخواهد عطا می کند. با این حال وی به هر کس که ایمان عطا کند، آن را از طریق آموزگاران عطا می کند، زیرا علت بلاواسطهٔ ایمان شنیدن است. در مدرسه بسیاری کسان آموزش داده می شوند و برخی بهره می برند و برخی دیگر نمی برند، [و به هر حال] علت آموزش کسانی که بهره ای می برند، همان معلم است؛ لیکن نمی توان از این استنباط کرد که آموزش موهبت خداوند نیست. همهٔ خیرات ناشی از خداوندند؛ لیکن همهٔ کسانی که از آنها بهرهمند می شوند، نمی توانند خود را ملهم از خدا بدانند؛ زیرا الهام به معنی موهبتی فوق طبیعی و مداخلهٔ مستقیم خداوند است؛ و هر کس که مدعی بهرهمندی از این موهبت شود، مدعی نبوت شده است و باید مورد وارسی کلیسا قرار گیرد.

اما قطعنظر از اینکه مؤمنان کتاب مقدس را کلام خداوند می دانند و یا معتقدند که چنان است و یا چنان فرض می کنند؛ اگر در اینجا براساس آیاتی از کتاب مقدس که خالی از ابهام باشند، نشان دهیم که تنها اصول ایمان لازم برای رستگاری چه اصولی است، در آن صورت مؤمنان باید این اصول را نیز بشناسند و یا به آنها ایمان آورند و یا آنها را مسلم فرض کنند.

تنها اصل ضروری ایمان (به لاتین: Unum Necessarium) که کتاب مقدس آن را تنها اصل ضروری در دین لازمهٔ رستگاری می داند این [اعتقاد] است که عیسی، همان مسیح است. مراد از کلمهٔ مسیح مسیح همان سلطانی است که خداوند پیش تر به واسطهٔ انبیای عهد عتیق وعده کرده بود که به جهان بفرستد تا تحت نظر خداوند الی الابد (بر قوم یهود و بر همهٔ اقوام دیگری که به او ایمان آورند) حکومت کند، و همان حیات جاودانی را به ایشان ارزانی دارد که به واسطهٔ گناه آدم از دست رفته بود. و پس از آنکه این مطلب را از روی کتاب مقدس اثبات کنیم آنگاه نشان می دهیم که اصول دیگر ایمان مسیحی چه زمانی و به چه معنایی ممکن است ضروری خوانده شوند.

> برای اثبات اینکه اعتقاد به این اصل که عیسی، همان مسیح است، تنها ایمان لازم برای رستگاری است، نخستین استدلالی که میآوریم مبتنی بر محتوای کتب رسولان و

## ۴۸۴ لویاتان

که بهموجب معتوای کتب مژده دهندگان انجیل است، که می خواستند با توصیف و شرح زندگی منجی ما، همین رسولان اثبات می شود اصل را که عیسی، همان مسیح است، اثبات کنند. خلاصهٔ انجیل متای رسول این است: که عیسی از تبار داوود بود و از باکرهای زاده شد و این نشانهٔ مسیح راستین است؛ و آن جند مجوس ( شرقی که نذوری برای اهدا به عیسای نوزاد آورده بودند، او را بهعنوان شهریار یهود پرستیدند؛ و هریدویس بههمین دلیل در یی قتل وی برآمد: و بحبی تعميدكننده مسيحيت او را اعلام كرد؛ و هم خود عيسي و هم حواريونش اعلام داشتند كه وی سرور و سلطان است؛ و عیسی قانون را نه بهعنوان یکی از کاتبان و روحانیان بلکه بهعنوان صاحب مرجعیت و اقتدار تعلیم داد؛ و باکلام خود بسیاری از بیماران را شفا بخشید و معجزات بسیار دیگری به عمل آورد، همان معجزاتی که برطبق پیشگوییها قرار بود مسبح انجام دهد؛ و وقتی عیسی وارد اورشلیم شد، بهعنوان سلطان مورد ستایش و استقبال قرار گرفت؛ و او به ایشان اخطار و انذار داد تا مراقب کسانی که به دروغ مدعی مسیحیت اند، باشند؛ و وی دستگیر و متهم و اعدام شد به این دلیل که خود را سلطان و سرور خوانده بود؛ و علت محکومیت او که بر روی صلیب نوشته شده بود، این بود که وي عيساي ناصري، سلطان يهوديان بود. غايت همه اين مطالب چيزي جز اين نيست که آدمیان باور کنند که عیسی، همان مسیح است. پس خلاصهٔ انجیل متای رسول از این قرار بود. اما محتوای کتب همهٔ رسولان و حواریون دیگر (چنانکه از مطالعهٔ آنها برمی آید) نيز چنين بود. بنابراين موضوع كل انجيل اثبات همان اصل اساسي بوده است. و بوحناي رسول (در انجیل یوحنا ۲۰:۳۱) آشکارا چنین نتیجه گیری میکند که: این مطالب به این منظور نوشته شده است تا بدانید که عیسی همان مسیح، فرزند خداوند خی است. و بهموجب مواعظ حواريون

استدلال دوم من از مواعظ حواریون اتّخاذ شده است چه در آن زمان که منجی ما بر روی زمین میزیست و چه پس از آنکه به آسمان عروج کرد. رسولان و حواریون در دوران زندگی منجی ما برای تعلیم و تبلیغ ظهور سلطنت خداوند فرستاده شدند (انجیل لوقا (۱۰۹:۲). زیرا چه در این آیه و چه در آیهٔ ۷، باب ۱۰ از انجیل متی، وی هیچ مأموریت دیگری جز این به ایشان نمی دهد که: بروید و تعلیم دهید و بگویید که سلطنت ملکوتی به زودی فراخواهد رسید؛ یعنی اینکه عیسی، همان مسیح، موعود و سلطانی است که قرار بود بیاید. اینکه موضوع تعلیم حواریون پس از عروج عیسی نیز همان بود از کتاب اعمال رسولان ۱۷۶۶ آشکار می شود که در آن (لوقای رسول می گوید): و چون ایشان را نیافتند پس یاسون و تنی چند از برادران را فریادکنان به نزد رؤسای شهر کشیدند و گفتند که اینان که زمین را زیر و زبر کردهاند اینک بدین جا آمدهاند و یاسون آنها را پذیرفته است، حال آنکه

۲. Herod ، از پادشاهان سرزمین یهودیه.م.

۱. The Magi ، مغان، مجوسان و فرزانگان ر.ک. انجیل متی ۲:۱.م.

در باب دولت مسیحی ۴۸۵

ایشان همکی برخلاف احکام قیصر عمل میکنند و قائل اند به اینکه یادشاه دیگری است. کسی به نام عیسی. و نیز از آیات ۲ و ۳ از همان باب آشکار میگردد، آنجا که میگوید: آنجنانکه پولس را رسم و عادت بود به نزد ایشان آمده در سه روز سبت با ایشان براساس کتاب بحث و گفت وگو نمود و شرح می کرد و دلیل می آورد که مسیح را ضروری بود که کشته گردد و باز از میان مردگان برخیزد و این عیسی (که من خبرش را به شما می رسانم) همان مسیح است.

مسيح

استدلال سوم مبتنى بر آياتي از كتاب مقدس است كه بهموجب أنها كل ايمان لازم وبمموجب سهولت آيين برای رستگاری، ایمانی ساده و سهل اعلام میگردد. زیرا اگر قرار بود که پذیرش باطنی کل عقایدی که امروزه در مورد آیین مسیح تعلیم داده می شود (و بخش عمدهٔ این عقاید مورد مناقشه است) لازمهٔ رستگاری باشد، در آن صورت هیچ چیز در جهان بهاندازه مسیحی شدن دشوار نمی بود. در آن صورت آن دزدی که بر روی صلیب بود وگرچه توبه کرده بود، لیکن صرفاً به این دلیل که می گفت: خداوندا وقتی به مملکت خویش وارد می شوی، مرابه یاد داشته باش، نجات نمی یافت؛ هر چند منظورش از آن جمله، اظهار ایمان به هیچ اصل دیگری جز این اصل نبود که عیسی همان سلطان و خداوندگار است. و نیز در آن صورت بیان این گفته (انجیل متی ۱۱:۳۰) ممکن نمی بود که: یوغ مسیح آسان و بارش سبک است و یا اینکه (انجیل متی ۱۸:۶) کودکان به مسیح ایمان می آورند. و نیز یولس رسول نمی توانست در آن صورت بگوید (نامهٔ اول به اهل قرنتس ۱:۲۱) که: رأی خداوند چنین قرار گرفت که به واسطهٔ همان تعلیمی که مردم آن را یوج و مهمل می دانند، ایمانداران ۱٫ نجات دهد [نه آنکه با منطق و عقل خود خدا را بشناسند]. و نیز در آن صورت خود يولس رسول هم که احتمالاً هيچگاه به عقيدة تبديل نان و شراب به جسم و خون مسیح ( و نیز عقیدہ به عالم تطهیر ارواح پس از مرگ کو بسیاری دیگر از اصولی که امروزہ ا تحمیل شدهاند، نمی اندیشید، نمی توانست رستگار شود، تا چه رسد به آنکه بدان سرعت عالِم بزرگ دین و کلیسا گردد.

۱. Transubstantiation ، اعتقاد به اینکه در مراسم دعای مقدس نان و شراب به جسم و خون مسیح تبديل مىشوند\_م. 2. Purgatory

علائمی صحبت میکند که آدمیان میباید وقتی مسیح ظهور نماید از روی آنها وی را بشناسند؛ مثل ابن علامت که وی از تبار داوود است، و در بیتاللحم از مادری باکره زاده می شود و معجزات بزرگ انجام می دهد و غیره. بنابراین اعتقاد به اینکه همین عیسی، مسیح بود برای رسیدن به حیات جاوید کافی است: و بیش از آنچه کافی است، ضروری نیست؛ و در نتیجه هیچ اصل اعتقادی دیگری لازم نیست. همچنین (انجیل بوحنا ۱۱:۲۶) می گوید: هر کس که در من زندگی کند و به من معتقد باشد هیچگاه نخواهد مرد؛ بنابراین اعتقاد داشتن به مسیح، ایمان کافی برای زندگی جاوید است؛ و در نتیجه هیچ ایمان دیگری جز ایمان به عیسی و ایمان به اینکه عیسی، همان مسیح است، ضرورت ندارد و این دو در حکم ایمان واحدی هستند؛ چنانکه از آیات بعد از آیهٔ مذکور آشکار مي شود. زيرا وقتى منجى ما (در آية ٢۶) به مرتا گفته بود كه: آيا تو به گفته من إيمان داری؛ وی در پاسخ می گوید (آیهٔ ۲۷): آری سرور من ایمان دارم که تو مسیح فرزند خداوند **هستی که قرار بود به جهان بیاید.** بنابراین ایمان به همین اصل اساسی، ایمان کافی برای زندگی جاوید است؛ و بیش از آنچه کافی است ضروری نیست. ثالثاً در بوحنا ۲۰:۳۱ می گوید: این مطالب نوشته شد تا ایمان بیاورید که عیسی، همان مسیح و فرزند خداست و با ایمان بهنام او زندگی جاوید پیدا کنید. در اینجا ایمان به اینکه عیسی، همان مسیح است، ایمان کافی برای دست یافتن به زندگی است؛ و از این و هیچ اصل اعتقادی دیگری ضرورت ندارد. رابعاً در نامهٔ اول یو حنای حواری ۲:۲ آمده است: هر کس که اعتراف کند که عیسی، مسیح در قالب جسم ظاهر شده است، پیامش از جانب خداست. و نیز در نامهٔ اول يوحناي حواري ۵:۱ آمده است: هر كس ايمان داشته باشد كه عيسي، همان مسيح است زاده خداست و نیز در آیهٔ ۵ می گوید: چه کسی بر جهان غالب خواهد شد جز آن کس که ايمان دارد كه عيسى يسر خداست؟ خامساً در كتاب اعمال رسولان ٨:٣۶ (خواجة حبشی میگوید) نگاه کن این هم آبا پس چه چیزی مانع از غسل تعمید من است؟ و فیلیپ در پاسخ میگوید: اگر با تمام قلب خودت ایمان آورده باشی می توانی غسل کنی. و وی پاسخ داد و گفت: من ایمان دارم که عیسی مسیح فرزند خداست. بنابراین ایمان به این اصل که عیسی همان مسیح است برای غسل تعمید، یعنی برای پذیرش ما در درون مملکت خداوند کفایت می کند و در نتیجه تنها اصل ضروری است. و به طور کلی در همهٔ آیاتی که منجی ما به کسی می گوید که: ایمان تو تو را نجات داده است، علت بیان آن، ایمانی است که مستقیماً یا بالواسطه متضمن پذیرش این اصل است که عیسی، همان مسیح است.

آخرین استدلال من مبتنی بر آیاتی است که در آنها این اصل بهعنوان اساس ایمان تصریح شده است؛ زیرا آن کس که اساس و بنیاد را در دست داشته باشد، نجات خواهد یافت. این آیات از این قرارند: اولاً انجیل متی ۲۴:۲۳ که میگوید: اگر کسی به شما بگوید که بنگرید اینک مسیح آمده است. باور نکنید زیرا از این مسیحها و پیغمبران کاذب و قلابی بسیار

بهموجب اینکه آن اصل اساس همهٔ اصول دیگر است می آیند و غیره. در اینجا می بینیم که اصل مسیح بودن عیسی باید به عنوان اساس ایمان یذیرفته شود، هر چند آن کس که خلاف این اصل را تعلیم دهد، معجزات بزرگ بکند. آیهٔ دوم نامهٔ يولس به اهل غلاطيه ٨: ١ است كه مي گويد: لعنت خداوند بر هر كسي و بر هر فرشته ای از آسمان باد که بخواهد انجیل دیگری به شما تعلیم دهد، جز آنچه ما به شما تعلیم دادهایم، حتی اگر خود ما بخواهیم چنان کنیم. اما پیامی که یولس و دیگر رسولان تعلیم میدادند و تبلیغ میکردند، تنها این بود که عیسی، همان مسیح است. بنابراین برای اعتقاد به این اصل میباید اقتدار و مرجعیت هر فرشتهٔ آسمانی و بهویژه هر انسان میرایی را که برخلاف آن تبليغ كند، رد و نفي نماييم. بنابراين اصل بنيادين ايمان مسيحي همين اصل است. آبهٔ سوم در نامهٔ اول یوحنا ۴:۱ است که می گوید: عزیزان ما حرف همه را باور نکنید. راه فهمیدن اینکه پیغام ایشان از جانب روح یاک خداست این است: هر کس که اعتراف کند که عیسی مسیح در جسم ظاهر شده، پیغامش از جانب خداست. از این آیه آشکار می شود که این اصل، ملاک و معیاری است که بهواسطهٔ آن می باید همهٔ اصول دیگر را سنجید و آزمود؛ و بنابراین تنها اصل بنیادین است. آیهٔ چهارم در انجیل متی ۱۶:۱۸ است که در آن پس از آنکه پطرس رسول این اصل را می پذیرد و به منجی ما می گوید: تو مسيح فرزند خداوند حي هستي، منجي ما ياسخ مي دهد: تو يطرس هستي و بر ياية اين سنگ کلیسای خود را بنا خواهم کرد؛ از این آیه چنین استنباط میکنم که همین اصل است که همهٔ عقاید دیگر کلیسا بر آن بنا شدهاند و همچون اساس و بنیاد آنهاست. آیهٔ ينجم إين است (نامة أول يولس به أهل قرنتس ٢ أو ٢ :١١): هيجكس نمي تواند ياية محكم دیگری جز آنکه ما از پیش داشته ایم بنا کند و آن پایه عیسی مسیح است و اگر کسی براساس آن پایه از طلایا نقره یا جواهر یا چوب یا گیاه و یا کاه عمارت کند، پس عمل هر کس آشکار خواهد شد روزی که همه محاکمه خواهند شد تا معلوم شود که هر کس با چه مصالحی بنا ساخته است و کار هر کس از آتش گذرانده می شود تا معلوم گردد که چه ارزشی دارد. اگر عمارت کسی که بر روی آن اساس بنا شده، باقی بماند پس آن کس یاداش می گیرد و اگر عمارت کسی سوخته شود پس وی زیان خواهد دید، لیکن خود وی رستگار میگردد اما مانند کسی که از آتش گریخته است. این کلمات بعضاً ساده و سهل الفهماند و بعضاً استعاری و دشوارند؛ از آن بخش که ساده و روشن است می توان استنباط کرد که، پیشوایانی که تعلیم دهند که عیسی، همان مسیح است، هر چند هم که نتایج کاذبی از آن بگیرند (و همهٔ مردم گاه در معرض چنین اعمالی واقع می شوند)، با این حال ممکن است رستگار شوند؛ و بیش از ایشان کسانی ممکن است رستگار شوند که پیشوا نیستند بلکه شنوندهاند و آنچه راکه پیشوایان قانونی بدانها تعلیم میدهند، باور میکنند. بنابراین ایمان به این اصل کافی است و در نتیجه هیچ اصل اعتقادی دیگری ضرورتاً برای رستگاری لازم نیست. اما در مورد بخشی که استعاری است مثل آنجا که می گوید که: آتش اعمال همهٔ افراد را

آزمایش خواهد کرد و پالینکه ایشان رستگار خواهند شد اما مانند کسانی که از آتش گریخته و یا گذشته باشند (اصل بونانی آن: διὰ πυρὸσ)، این بخش هیچ مغایرتی با نتیجهای که از بخش ساده و روشن آن آیات گرفتم، ندارد. با این حال چون در مورد این آیات مشاجرهای درگرفته است تا به موجب آن آتش تطهیر ارواح اثبات گردد، من نیز در اینجا تعبیر خودم را در مورد معنای آزمون عقاید و نجات آدمیان بهواسطهٔ آتش عرضه میدارم. [پولس] حواری ظاهراً در اینجا به کلمات زکریای نبی اشاره میکند (زگریا ۹و ۱۳:۸) که در گفتوگو از احیای سلطنت خداوند، چنین می گوید: و خداوند می فرماید واقع می شود که تمامی زمین دو حصّهاش قطع شده و خواهند مرد ولی حصّه سوم در آن باقی خواهد ماند و سومین را از آتش خواهم گذراند و آنها را همچون قال گذاشتن نقره قال خواهم گذاشت و ایشان را همانند خلاص گذاشتن طلاخالص خواهم کرد؛ ایشان به اسم من استدعا خواهند نمود و من ایشان را استجابت خواهم فرمود. روز جزا همان روز احیای سلطنت خداوند است و در همان روز است که یطرس رسول بهما می گوید، آتش سراسری جهان را نامهٔ دوم یطرس ۱۲و۱۰و۲:۷ فرامی گیرد و در آن تیهکاران هلاک می شوند؛ اما بقیه که به وسیلهٔ خداوند نجات می پابند، از درون آن آتش خواهند گذشت بدون آنکه آسیبی ببینند و (همچون سیم و زرکه بهواسطهٔ آتش از ناخالصی های خود یالوده می شوند) در آن آتش آزموده گشته و از شرک و بت پرستی پالوده شده و نام خداوند راستین را استدعا خواهند نمود. پولس رسول در اشاره به این مطلب در همانجا می گوید که در آن روز (یعنی روز جزا، روز بزرگ بازگشت مجدد منجی ما برای احیای سلطنت خداوند در سرزمین بنی اسرائیل) عقیدهٔ هر کسی مورد آزمون و داوری قرار خواهد گرفت، تا معلوم شود که از جنس زر، سیم، گوهر، چوب. گیاه با کاه است؛ و سیس آنان که نتایج نادرست براساس پایهٔ درست بار کردهاند، عقایدشان محکوم خواهد شد؛ با این حال خودشان نجات خواهند یافت و از درون آن آتش سراسری سالم خواهند گذشت و الیالابد زنده خواهند ماند تا آنکه نام تنها خداوند راستین را استدعاکنند. در این معنا هیچ چیز در آن آیات نیست که با بقیهٔ مطالب کتاب مقدس و یا با آتش عالم تطهیر ارواح ناسازگار باشد.

اما ممكن است در اينجاكسي بيرسد كه آيا اعتقاد به اينكه خداوند، قادر مطلق و خالق جهان است و عیسی مسیح از میان مردگان برخاسته و همهٔ آدمیان دیگر نیز در روز وایسین از میان مردگان برخواهند خاست، به آن اندازه برای رستگاری ضرورت ندارد که اعتقاد به مسیح بودن عیسی دارد؟ در پاسخ می گویم که آن اصول و بسیاری از اصول عقاید دیگر ضرورت دارند اما همگی خود در آن اصل اساسی مندرجاند و با صعوبت کمتر و یا بیشتر از آن استنتاج میشوند. زیرا چه کسی است که نداند که آنان که عیسی را پسر خداوند بنی اسرائیل می دانند و آگاه اند که بنی اسرائیل، قادر مطلق و خالق همهٔ عالم را خداوند خود می دانستند، به موجب همان عقاید معتقدند که خدا همان قادر مطلق و

در چه معنایی اصول دیگر را می توان ضروری دانست

## در باب دولت مسیحی ۴۸۹

آفریدگار همهٔ اشیا است؟ و یا چگونه کسی ممکن است ایمان داشته باشد که عیسی همان سلطانی است که الی الابد سلطنت خواهد کرد، بدون آنکه همچنین ایمان داشته باشد که هم او از میان مردگان برخاسته است؟ زیرا مرده نمی تواند منصب سلطنت را احراز کند. خلاصه اینکه هر کس که به این اصل اساسی ایمان داشته باشد که عیسی، همان مسیح است به هر اصلی نیز که به درستی از آن قابل استنتاج باشد، آشکارا ایمان خواهد داشت و نیز به همهٔ تبعات آن اصل تلویحاً مؤمن خواهد بود، هر چند فاقد مهارت کامل برای تشخیص نتایج باشد. و بنابراین، مطلب همچنان به قوت خود باقی است که ایمان به همان اصل برای بخشش گناهان توبه کاران و بالنتیجه پذیرش ایشان در مملکت ملکوتی کافی است.

ایمان و اطاعت هردو لازمهٔ رستگاری هستند حال که نشان دادهایم که کل اطاعت لازم برای رستگاری در ارادهٔ معطوف به اطاعت از قانون الهی یعنی در توبه و انابه خلاصه می شود؛ و نیز کل ایمان لازم برای رستگاری در ایمان به این اصل اساسی جمع میگردد که: عیسی، همان مسیح است؛ پس اینک به آن دسته از آیات انجیل استناد میجوییم که نشان میدهند که کل آنچه لازمهٔ رستگاری است در جمع این دو حاصل می شود. کسانی که پطرس رسول در روز عید فصح بعد از عروج منجی ما، به ایشان تعلیم دین می داد، از وی و از بقیهٔ حواریون پرسیدند که (کتاب اعمال رسولان ۲:۳۷): ای برادران حالا چه کار کنیم؟ پس پطرس رسول (در آیهٔ بعد) به ایشان چنین پاسخ داد: همگی توبه نمایید و غسل تعمید کنید برای بخشش گناهان خود، پس هدیهٔ روحالقدس را دریافت خواهید کرد. بنابراین توبه و غسل تعمید یعنی اعتقاد به اینکه عیسی، همان مسبح است، کل آن چیزی است که برای رستگاری ضرورت دارد. همچنین وقتی یکی از حکّام از منجی ما پرسید (انجیل لوقا ۱۸:۱۸) چه کار کنم تابه زندگی جاوید دست یابم؟ مسیح یاسخ داد: (آیهٔ ۲۰) تو احکام و فرامین را می دانی، پس زنا مکن، آدم مکش، دردی مکن، شهادت به دروغ مده، به پدر و مادر خود احترام بگذار؛ و وقتی آن حاکم گفت که از این احکام تبعیت کرده است، منجی ما اضافه کرد: هرچه داری بفروش و به مسکینان بده و بیا از من پیروی کن؛ که معنایش در واقع این بود که: بر من که سلطان هستم اعتماد و تكيه كن. بنابراين رعايت قانون و ايمان به اينكه عيسى، همان مسيح است، تنها شرط لازم برای دستیابی انسان به زندگی جاویدان است. ثالثاً یولس رسول می گوید (نامه به مسیحیان روم ۱:۱۷): مردم درستکار با ایمان زندگی می کنند؛ نه همه کس بلکه تنها مردم درستکار؛ بنابراین ایمان و درستکاری (یعنی ارادهٔ درستکار بودن یا توبه و انابه) تنها شرط لازم برای حیات جاوید است. و نیز (در انجیل مرقس ۱۰۱۵) منجی ما چنین تعلیم می دهد: زمان موعود فرا رسیده، به زودی خداوند سلطنت خود را برقرار خواهد ساخت. پس توبه کنید و به این مرده ایمان آورید؛ یعنی این خبر خوش که مسیح فرامی رسد. بنابراین توبه کردن و ایمان به اینکه عیسی، همان مسیح است، تنها شرط لازم برای رستگاری است.

یس چون لازم است که ایمان و اطاعت (که در واژهٔ توبه منضّم است) هر دو برای سهم هر یک در رستگاری رستگاری ما دست به دست هم دهند، از این رو این پرسش که بهوسیلهٔ کدامیک از آن دو چقدر است ما تبرئه و منزّه می شویم، بی جهت و بی جا مورد بحث و مشاجره قرار می گیرد. با این حال نابهجا نخواهد بود اگر روشن کنیم که هر یک از آن دو به چه شیوهای به رستگاری میانجامند و به چه معنایی گفته می شود که در هر دو صورت تبرئه می شویم. و نخست اینکه اگر منظور از راستی و درستکاری، درستی خود اعمال باشد، در آن صورت هیچکس نجات نتواند یافت؛ زیرا هیچکس نیست که قانون خدا را نشکسته باشد. و بنابراین وقتی گفته می شود که ما به واسطهٔ اعمال خود تبرئه و آمرزیده می شویم منظور نیّت ماست که خداوند همواره چه در مورد انسان های نیک نهاد و چه دربارهٔ انسان های بد سرشت آن را بهجای خود عمل می پذیرد. و تنها در این معناست که کسی درستگار و یا تبهگار خوانده می شود؛ و درستکاریش او را تبرئه می سازد یعنی به او در معنای مقبول در نزد خداوند عنوان درستکار می بخشد و وی را قادر می سازد تا با ایمان خود زندگی کند، در حالی که پیش تر به این کار قادر نبود. پس درستکاری، آدمی را به این معنا تبرئه می سازد که وی را به درستکاری نامبردار میسازد و منظور از آن اجرای قانون نیست؛ در ستیجه مجازات گناهان او نادرست خواهد بود.

اما همچنین می توان گفت که کسی که استدعایش، هر چند ناکافی باشد، اگر پذیرفته شود، وی نیز تبرئه می شود؛ مثل وقتی که ما با تأکید بر نیت [صالح] خود و کوشش خویش برای اجرای قانون، از خدا می خواهیم که از سر تقصیرات ما بگذرد و خداوند نیز استدعای ما را به دلیل همین استدعا می پذیرد؛ و چون خداوند جز در مورد مؤمنان، نیت را به جای عمل نمی پذیرد؛ پس آنچه استدعای ما را مقبول می سازد ایمان است؛ و به این معناست که تنها ایمان ما را تبرئه می سازد؛ پس ایمان و اطاعت هر دو لازمهٔ رستگاری هستند؛ لیکن هر یک به معنای خاصی ما را تبرئه می کند.

پس از آنکه معلوم شد که لازمهٔ رستگاری چیست، سازش دادن اطاعت از خداوند با فرمانبرداری از حاکم مدنی، چه مسیحی باشد و چه بی دین، دشوار نخواهد بود. اگر وی مسیحی باشد، در آن صورت ایمان به این اصل راکه عیسی، همان مسیح است و نیز همهٔ اصول مندرج در آن اصل و یا اصولی راکه آشکارا از آن استنتاج شوند، مجاز می دارد؛ و آن اصل، کل ایمان لازم برای رستگاری است. و چون وی حاکم است، پس اطاعت از همهٔ قوانین موضوعهٔ خود یعنی همهٔ قوانین مدنی را لازم می شمارد؛ و کل قوانین طبیعی یعنی کل قوانین الهی نیز در آن قوانین منضم و مندرجاند؛ زیرا علاوه بر قوانین طبیعی و قوانین کلیسا که جزئی از قانون مدنی هستند (چون کلیسایی که بتواند قانون وضع کند، همان دولت است) هیچ قوانین الهی دیگری وجود ندارد. پس هر کس که از حاکم مدنی خود اطاعت کند، بدان دلیل نه از ایمان داشتن به خدا، و نه از اطاعت کردن از وی باز

اطاعت از خدا و از حاکم مدنی چه مسیحی و چه بیدین باشد ناسازگار نیستند

داشته نمی شود. اما فرض کنید که یادشاهی مسیحی، از این اصل بنیادی که عیسی، همان مسیح است برخی نتایج نادرست استنتاج کند، یعنی اینکه خرافاتی در مورد علف و کاه [اشاره به آيهٔ سابق الذكر] ببافد و به تعليم و تبليغ آن خرافات حكم كند؛ با اين حال چون پولس رسول می گوید که چنین کسی آمرزیده می شود؛ پس آن کس که آن خرافات را به حکم وی تعلیم دهد، بیشتر آمرزیده می شود؛ و باز هم بیشتر کسی آمرزیده می شود که آنها را تعليم نميدهد بلكه تنها به تعليمات آموزگار قانوني خويش ايمان ميآورد. و اگر یکی از اتباع از جانب حاکم مدنی منع گردد که برخی از آن عقاید را به عنوان عقیدهٔ خود يبذيرد، به چه دليل موجّهي چنان کسي ممکن است از حکم حاکم سرييچي کند؟ یادشاهان مسیحی ممکن است در استنتاج نتایج دچار خطا شوند؛ اما چه کسی در این باره مي تواند قضاوت كند؟ آيا شخصي خصوصي مي تواند وقتي مسئله به اطاعت خودش مربوط می شود، در آن باره داوری کند؟ و آیا غیر از کسی که از جانب کلیسا یعنی از جانب حاکم مدنی که نمایندهٔ کلیساست، برای آن کار گماشته شده باشد، کسی دیگر می تواند در آنباره قضاوت کند؟ و آیا اگر پاپ یا یکی از حواریون در آن باره داوری کنند، آیا ممکن نیست که ایشان در استنتاج نتایج دچار خطا شوند؟ آیا یکی از آن دو حواری یعنی یطرس رسول و یولس رسول، وقتی یولس با یطرس مخالفت ورزید و پیش روی او ايستاد، در فروع ايمان دچار خطا نشدند؟ بنابراين هيچ تعارضي ميان قوانين الهي و قوانين موضوعة دولت مسيحي وجود ندارد.

و وقتی حاکم مدنی بی دین باشد، هر یک از اتباعش که در مقابل وی بایستد، مرتکب گناه بر ضد قوانین الهی می شود (زیرا قوانین طبیعی و قوانین الهی یکی هستند) و اندرزهای حواریون را که همهٔ مسیحیان را در همهٔ امور به اطاعت از شهریاران خود، و همهٔ کودکان و خدمتکاران را به فرمانبرداری از اولیا و ارباب خویش فرا میخواندند، نادیده میگذارد و رد می کند. و چون ایمان مسیحیان درونی و رؤیت ناشدنی است؛ پس آنها از همان آزادی و جوازی که نعمان از آن برخوردار بود، برخوردارند و نیازی نیست که خود را در معرض خطر قرار دهند. اما اگر از اندرزهای ایشان تبعیت کنند می باید پاداش و اینکه در مقابل وی به جنگ برخیزند. زیرا هر کس که از شهادت درست و بهجا خوشوقت اینکه در مقابل وی به جنگ برخیزند. زیرا هر کس که از شهادت درست و بهجا خوشوقت میداند اتباعش منتظر بازگشت مجدد مسیح پس از احتراق و انقراض جهان فعلی میداند اتباعش منتظر بازگشت مجدد مسیح پس از احتراق و انقراض جهان فعلی میداند اتباعش منتظر بازگشت مجدد مسیح پس از احتراق و انقراض جهان فعلی میداند تا آنگاه از او فرمانبرداری کنند (و این همان ایمان داشتن به آن اصل است که عسی، همان مسیح است) ولی تا پیش از آن خودشان را ملزم و موظّف به اط اعت از قوانین شهریار بی دین میدانند (و همهٔ مسیحیان وجداناً چنین الزام و تکلیفی دارند)، با این همه آنها را بکشد و یا شکنجه و آزار دهد؟

و همینقدر دربارهٔ سلطنت خداوند و سیاست دینی کفایت میکند. و در این بحث تظاهری به طرح موضع و نظری از آنِ خویش نکردهام بلکه تنها تبعات و پیامدهایی را نشان دادهام که به نظر من از اصول سیاست مسیحی (که در کتاب مقدس مندرجاند) قابل استنتاجاند و مؤیّد قدرت حکام مدنی و تکلیف اتباع ایشان هستند. و در استناد به کتاب مقدس، کوشیدهام تا از نصوصی که تفاسیر مبهم و مناقشه آمیزی دارند پرهیز کنم. و به مقدس، کوشیدهام تا از نصوصی که تفاسیر مبهم و مناقشه آمیزی دارند پرهیز کنم. و به سازگار باشد استناد نجستهام؛ و انجیل برای استقرار سلطنت خداوند در وجود مسیح نوشته شد. زیرا آنچه نور واقعی بر معانی میافکند و هر نوشته ای را باید در پرتو آن تعبیر و تفسیر کرد، نه صِرف کلمات بلکه قصد نویسنده است؛ و آنان که بر نصوص مجزا تأکید آن استنباط کنند؛ بلکه برعکس با افکندن خرده ریزههایی از کتاب مقدس همچون ذرات میگذارند بدون آنکه طرح کلی نوشته را در نظر بگیرند، نمی توانند هیچ معنای روشنی از آن استنباط کنند؛ بلکه برعکس با افکندن خرده ریزههایی از کتاب مقدس همچون ذرات میروغبار در پیش چشم آدمیان، همه چیز را از آنچه هست پر آبهام تر می سازند؛ و این نیرنگ معمول کسانی است که در پی حقیقت نیستند بلکه منافع خصوصی خود را میروند.

بخش چهارم در باب مملکت ظلمت

علاوه بر قدرتهای حاکمهٔ المهی و انسانی که تا اینجا از آنها سخن گفته ایم، در کتاب سلطنت ظلمت مقدس از قدرت دیگری یاد می شود تحت عنوان قدرت حکام و فرمانروایان عرصهٔ ظلمت نامه به افسسیان ۶:۱۲ که بر این جهان حکومت می کنند؛ و یا حکومت شیطان و استیلای ابلیس به عنوان رئیس ارواح انجیل متی ۲:۱۲–۲:۲۴ ناپاکه که بر موجودات خیالی و موهومی که در هوا ظاهر می شوند، حکومت می کند؛ به همین دلیل شیطان رئیس قدرتهای هوا نیز خوانده می شود. و (چون وی بر ظلمات انامه به افسسیان ۲:۲ این جهان حکم می راند)؛ رئیس آین جهان نیز نامیده می شود. و (چون وی بر ظلمات انامه به افسسیان ۲:۲ این جهان حکم می راند)؛ رئیس این جهان نیز نامیده می شود. و در نتیجه آنان که تحت انجیل یوحنا ۱۶:۱۱ سلطهٔ او قرار دارند، برخلاف مؤمنان (که از فرزندان روشنایی هستند) فرزندان ظلمت نظلمتاند، پس فرزندان تاریکی و ارواح ناپاک و موهومات یا ارواح خیالی همگی در زبان ظلمتاند، پس فرزندان تاریکی و ارواح ناپاک و موهومات یا ارواح خیالی همگی در زبان کتاب مقدس عنوان شده است، جیزی جز توطنه و دسیسه فریبکاران نیست که به مقطور کتاب مقدس عنوان شده است، جیزی جز توطنه و دسیسه فریبکاران نیست که به منظور طبیعت و نور انجیل را در در مومنان خلمت به صورتی که در این آیات و آیات دیگر کتاب مقدس عنوان شده است، جیزی جز توطنه و دسیسه فریبکاران نیست که به منظور می خوانده می ممکن خارمی در مومنان خاموش کنند و مانع از حرکت آنها به سوی مملکت آیندهٔ میناد شوند.

همچنانکه کسانی که کلاً از زمان ولادت خود از نور و قوهٔ بینایی چشم محروم کلیسا هنوز کاملاً از تاریکی گشتهاند، نمی توانند هیچگونه تصوری از چنان نوری داشته باشند، و همچنانکه هیچکس نرهیده است نمی تواند در مخیلهٔ خود نوری عظیم تر از آنچه راکه زمانی به واسطهٔ حواس بیرونی خود ادراک کرده، به تصور درآورد؛ به همین سان در مورد نور انجیل و روشنایی فهم و ادراک، می توان گفت که هیچکس نمی تواند درجهٔ بالاتری از آن نور و روشنایی را نسبت به آنچه پیشاپیش بدان دستیافته است به تصور درآورد. و از اینجا چنین برمی آید که آدمیان هیچ وسیلهٔ دیگری برای شناسایی بدبختی و ظلمت زندگی خود ندارند جز اینکه تنها از بدبختی های پیش بینی نشده ای که به سرشان می آید نتیجه گیری میکنند؛ تاریک ترین بخش مملکت شیطان بخشی است که فاقد کلیسای خداوند است؛ یعنی از آن کر سانی است که به عیسی مسیح ایمان ندارند؛ ولیکن نمی توانیم بگوییم که کلیسا از اینرو (همچون سرزمین گوشن<sup>۱</sup>) از کل نور و روشنایی بهرمند است؛ و حال آنکه نور هدایت برای اجرای کاری که خداوند، ما را حکم به انجامش داده است، ضروری است. چرا در عالم مسیحیت تقریباً از همان دوران حواریون چنین کشمکشی در بین مسیحیان برای اخراج یکدیگر از طریق جنگ خارجی و داخلی متداول بوده است؟ چرا از هر بدبختی کوچکی که برای خودشان پیش آمده و از هر امتیاز مختصری که نصیب دیگران شده دچار گیجی و حیرت شدهاند؟ و چرا این همه راههای گوناگون برای رسیدن به مقصد واحدی که همان خرسندی و رستگاری است پیدا شده است؟ آیا دلیل این همه جز این است که ما در ظلمت شب و یا دستکم در فضایی مهآلود به سر می بریم؟ از این رو ما هنوز در تاریکی هستیم.

ت روحانی دشمن اینجا در شب جهل و نادانی ذاتی ما حضور داشته و تخم خطاهای روحانی را در دل ماکاشته است و این کار را اولاً با سوءاستفاده از نور کتاب مقدس و خاموش کردن آن انجام داده است، زیرا ما چون کتاب مقدس را نمی شناسیم دچار خطا می شویم؛ ثانیاً با عرضهٔ اساطیر موهوم شاعران کافر، یعنی طرح عقاید افسانه ای آنها در باب شیاطین و ارواح ناپاکی انجام داده است که تنها اشباح و موهومات ساختهٔ ذهن اند و هیچ ذات واقعی و جداگانه ای مجزا از خیال و توهم آدمی ندارند؛ همچنانکه ارواح مردگان و جن و پری و دیگر موجودات قصههای پیرزنها از آن نوعاند. ثالثاً با در آمیختن بقایای مذهب و بخشهایی از فلسفهٔ بیهوده و غلط یونانیان، به ویژه فلسفهٔ ارسطو باکتاب مقدس به این کار دست میزنند. رابعاً با ترکیب سنتهای نادرست و مشکوک و تواریخ نامعلوم و کاذب با آن دو [یعنی کتاب مقدس و فلسفهٔ یونانی] چنین کاری میکنند. بدین سان ما با اعتناکردن به ارول افرا کو طاله و شیاطینی که با تزویر دروغ میگویند (و یا در اصل متن نامهٔ اول پولس به تیموتائوس ۲و۱:۴ کسانی که آنچنان درویزهای میگویند که دیگر وجدان شان هم ناراحت نمی شود) دچار خطا می شویم. دربارهٔ آیهٔ اول که راجع به اغوای آدمیان از طریق سوء تعبیر کتاب مقدس است، مختصراً در این فصل سخن میگویم.

سوء تعبیر عمده و اصلی از کتاب مقدس که همهٔ سوء برداشتهای دیگر یا ناشی از آن و یا فرعی از آن هستند، کوشش برای اثبات این معنا بوده است که سلطنت خداوند که این همه در کتاب مقدس از آن یاد می شود، همین کلیسای فعلی و جماعت مسیحیان زنده و یا مردهای است که در روز رستخیز دوباره زنده خواهند شد؛ حال آنکه سلطنت خداوند نخست به واسطهٔ موسی صرفاً برای حکومت بر یه ودیان تأسیس شد؛ و از این رو

خطاهای ناشی از سوءتعبیر کتاب مقدس در باب سلطنت خداوند

بود كه بني اسرائيل قوم ويرَّهْ خدا خوانده شدند؛ ولي آن سلطنت بعدها با انتخاب شائول

چهار علت ظلمت روحانی

۱. Goshen ، نام سرزمینی که به بنیاسرائیل در مصر اختصاص داشت و سرزمین نور و وفور و رهایی از شرور و بیماریها بود\_م.

یعنی وقتیکه ایشان از قبول حکومت خداوند سرباز زدند و خواستار نصب سلطانی بر خود به شیوهٔ اقوام دیگر گشتند، به پایان آمد؛ و خداوند نیز خود بدان رضایت داد، چنانکه پیش تر در فصل ۳۵ به تفصیل نشان دادهایم. پس از آن هیچ مملکت و سلطنت الهی دیگری از طریق عهد و میثاق و یا از طریق دیگری برقرار نشد، الآ اینکه خداوند سلطان همهٔ آدمیان و موجودات بوده، هست و خواهد بود و بر طبق اراده و خواست خویش و با قدرت بیکران و مطلق خود حکومت خواهد کرد. با این حال خداوند به واسطهٔ انبیای خود وعده کرد که حکومت خویش را بار دیگر در زمانی که خود او در کنز خفیهٔ معرفتش برای آن تعیین کرده، یعنی در آن زمان که بنی اسرائیل با توبه و انابه و اصلاح حیات خود به وی بازگردند، برای ایشان احیا خواهد کرد. و علاوه بر این خداوند از قبایل و اقوام غیریهودی نیز دعوت کرد تا به مملکت او وارد شوند و از سعادت و بهروزی ناشی از سلطنت وی بهرهمندگردند، به شرط آنکه ایمان آورند و توبه کنند؛ و وی همچنین وعده کرد که پسر خود را به جهان بفرستد تا با مرگ خویش گناهان همهٔ مؤمنان را کیفر بخشد و ایشان را از طريق تبليغ آيين [مسيح] آمادة استقبال از او در هنگام بازگشت مجددش بسازد؛ و چون بازگشت مجدد هنوز واقع نشده است، پس سلطنت خداوند هنوز برقرار نگشته است و ما نیز اینک بهموجب عهد و قرارداد تحت حکومت هیچ سلطان دیگری جز حکام مدنی خویش قرار نداریم؛ الآ اینکه مسیحیان پیشاپیش در مملکت لطف الهی قرار دارند به این معنی که پیشاییش به آنها وعده داده شده است که بههنگام بازگشت مجدد مسیح در مملکت او یذیرفته خواهند شد.

در این باره که سلطنت خداوند همان کلیسای فعلی است به تبع این خطا که کلیسای موجود همان سلطنت مسیح است، میباید کسی یا مجمعی در کار باشد که منجی ما (که اینک در آسمان است) از دهان او سخن بگوید و قانونگذاری کند و همان کس یا مجمع نیز نمایندهٔ شخص [مسیح] برای همهٔ مسیحیان باشد؛ و یا اینکه آدمیان مختلف و مجامع مختلفی نمایندهٔ مسیح در بخشهای مختلف عالم مسیحیت باشند. همین قدرت سلطنتی به نمایندگی از مسیح، که پاپ مدعی داشتن آن در سراسر عالم مسیحیت است و در کشورهای خاص مجامع پیشوایان دینی مدعی آن هستند، (درحالیکه کتاب مقدس آنقدرت را به هیچکس جز به حکام مدنی عطا نکرده است) با چنان شدتی موضوع کشمکش و نزاع بوده است که نور طبیعت را به خاموشی کشانده و ظلمت عظمایی در قوهٔ فاهمه آدمیان درافکنده است بهنحوی که نمی دانند خود را ملزم به اطاعت از چه کسی ساختهاند.

یکی از تبعات ادعای پاپ نسبت به نیابت عمومی مسیح در کلیسای فعلی (که فرض در این باره که پاپ نایب عام می شود که همان سلطنت مسیحی است که در انجیل آمده است)، این عقیده است که مسیح است پادشاهان مسیحی باید تاج خود را از دست اسقفها دریافت کنند؛ چنانکه گویی از همین مراسم است که پادشاهان عنوان Dei gratia [خدا داده] را در القاب خود دارند؛ و براساس آن، پادشاه تنها وقتی به لطف خداوند پادشاه می شود که با اجازهٔ نایب و جانشین عام خداوند بر روی زمین تاجگذاری کرده باشد؛ و نیز هر اسقفی، تحت حکومت هر حاکمی هم که باشد، می باید به هنگام تقدیس و دریافت منصب خود سوگند وفاداری مطلق به پاپ یاد کند. یکی دیگر از تبعات آن ادعا، مصوبهٔ شورای چهارم کلیسای لاتران [کاتولیک] است که به ریاست اینوسان سوم برگزار شد؛ بر طبق آن (فصل سوم در باب بدعت) اگر پادشاهی بهرغم اخطار و انذار پاپ مملکت خود را از بدعتها تصفیه نکند و بعهمین دلیل تکفیر شود و در طی یکسال موجب رضایت خاطر پاپ نگردد، اتباع او از قید تعتقاد به آن را ممنوع کرده باشد. و بدین وسیله هرگاه مغایرتی میان برنامه های سیاسی پاپ و دیگر شهریاران مسیحی پیش بیاید، که اغلب هم پیش می آید، چنان فضای مه آلودی در میان اتباع ایشان پیدا می شود که بیگانه ای را که تخت سلطنت پادشاه مه آلودی در میان اتباع ایشان پیدا می شود که بیگانه ای را که تخت سلطنت پادشاه می میوب کردهاند باز نمی شناسند؛ و در این ظلمت فکری به واسطهٔ جاه طلبی شخص منصوب کردهاند باز نمی شناسند؛ و در این ظلمت فکری به واسطهٔ جاه طلبی شخص دیگری به جنگ و ستیز با یکدیگر برمی خیزند، بدون آنکه دوست را از دشمن تشخیص دیشد.

> در این خصوص که پیشوایان دین روحانیان هستند

از همان عقيده كه كليساي فعلى همان مملكت و سلطنت الهبي است، اين قضيه ناشی می شود که پیشوایان دینی، خدمتگذاران اداری و دیگر کارگزاران امور کلیسا، بر خود نام روحانیت می گذارند و مسیحیان دیگر را عوام یعنی صرفاً تودهٔ مردم می خوانند. زیرا روحانیت به معنای کسانی است که معاششان از طریق عوایدی تأمین می گردد که خداوند نخست در طی حکومت خود بر بنی اسرائیل آن را برای خودش تخصیص داده و به قبیلهٔ لاویان (که قرار بود خدمتگذاران عمومی او باشند و هیچ سهمی از زمین برای تأمین معاش به ایشان واگذار نشد، چنانکه به برادرانشان واگذار شده بود) واگذار کرده بود تا میراث ایشان باشد. بنابراین در مورد یاب (که کلیسای فعلی را همچون دولت بنی اسرائیل مملکت خداوند وانمود میکند) و مدعی عواید مشابهی برای خودش و کارگزاران زیر دستش به عنوان میراث خداوند می باشد، عنوان روحانیت با ادعای او تناسب دارد. و از همین روست که عشریهها و دیگر مالیاتهایی که بهعنوان حق خدا در بین بنی اسرائیل به لاویان و کاهنان پرداخته می شد، مدت های مدید از جانب روحانیون كليسا به عنوان Jure Divino يعنى حق خداوند از مسيحيان مطالبه و اخذ شده است. بدینسان مردم در همه جا ملزم به پرداخت مالیات مضاعف بودند: یکی به دولت و دیگری به روحانیت؛ و از این مالیاتها، سهم روحانیت که یک دهم درآمد مردم است، دو برابر مالیاتی است که یکی از یادشاهان آتن (که جبار و مستبد بهشمار می رفت) برای یرداخت هزینهٔ کل خدمات عمومی از مردم میگرفت؛ زیرا آن شاه تنها یک بیستم مطالبه می کرد و با این حال با همان عواید کشور را در عین رفاه و وفور اداره می نمود. و در کشور یهودیان نیز در طی حکومت مقدس خداوند عشریه ها و نذور کل عواید عمومی را تشکیل می داد.

از همین خلط و اشتباه کلیسای فعلی با سلطنت خداوند بود که تمایز میان قوانین مدنی و شرعی پیدا شد؛ قانون مدنی همان مصوبات حکام در قلمرو استیلای ایشان است و قانون شرعی مصوبات پاپ در متصرفات خویش است. همین قوانین شرعی، گرچه در آغاز صرفاً شرعیات یعنی قواعد پیشنهادی و وصایایی بودند که شهریاران مسیحی تا زمان انتقال امپراتوری به شارلمانی تنها به صورت داوطلبانه می پذیرفتند، بعدها با افزایش قدرت پاپ به قواعد الزام آور تبدیل شد و خود امپراتوران نیز (به منظور پرهیز از مصائب بزرگ تری که ممکن بود مردم کورکورانه بدان ها گرفتار آیند) مجبور شدند آنها را به عنوان قوانین بپذیرند.

از همین روست که در همهٔ ممالکی که در آنها قدرت دینی و کلیسایی پاپ کلاً مقبول و معمول است، یهودیان، مسلمانان و اقوام دیگر، تا آنجایی که در اعلام و اِعمال عقیدهٔ خود، بر علیه قدرت مدنی خطا و خلافی مرتکب نشوند، از لحاظ مذهب کلیسای روم تحمل میشوند، درحالی که مؤمنی مسیحی هر چند خارجی باشد، اگر پذیرای مذهب کلیسای روم نباشد، مجرم شناخته میشود؛ زیرا پاپ مدعی است که همهٔ مسیحیان اتباع وی هستند. وگرنه آزار و اذیت مسیحی بیگانهای به عنوان شخصی بی دین و ایمان صرفاً به دلیل آنکه قائل به مذهب کشور خویش است، برخلاف قانون ملتها است؛ و یا بدتر از آن است، زیرا تا آنجا که کسی مخالف مسیح نباشد، موافق اوست.

و به دلیل همان ادعاست که در هر دولت مسیحی اشخاص خاصی یافت می شوند که به موجب جواز کلیسا از پر داخت مالیات و از حضور در محاکم دولت مدنی معاف اند. و روحانیون دنیا پذیر علاوه بر راهبان و درویشان [دنیا گریز] در بسیاری از کشورها چنان بخش بزرگی از جمعیت را نسبت به عوام الناس تشکیل می دهند که اگر لازم با شد می توان از جمعیت آنها لشکری ایجاد کرد که برای هر جنگی که کلیسای مبارز و مجاهد بخواهد بر علیه شهریاران خود آنها و یا شهریاران دیگر راه بیندازد کافی خواهد بود.

خطاهای ناشی از اشتباه رسم تقدیس با مراسم سحر و افسونگری

سوءتعبیر کلی دیگری که از کتاب مقدس می شود، تبدیل رسم تقدیس و تخصیص منصب پیشوایان دینی به مراسم سحر و افسونگری است. **تقدیس و تخصیص <sup>(</sup> در کت**اب مقدس بهمعنی اعطا و وقف کسی یا هر چیز دیگری به خداوند از طریق خارج ساختن آن از دایرهٔ مصرف عمومی همراه با ادای کلمات و حرکاتی از سر صدق و پارسایی است؛ یعنی به معنی تقدیس و تخصیص آن کس یا چیز به خداوند است تا تنها از جانب کسانی

استفاده شود که خداوند ایشان را بهعنوان خدمتگذاران عمومی خویش گماشته است (چنانکه به تفصیل در فصل ۳۵ نشان دادهایم)؛ و بدین سان نه خود آنچه تقدیس و وقف شده بلکه استفادهٔ از آن از حالتی دنیوی و عمومی، به حالتی مقدس و مخصوص خدمت به خداوند درمی آید؛ اما وقتی وانمود شود که با ادای چنان کلماتی، ماهیت یا کیفیت خود آن چیز [نه فقط مصرف آن] دگرگون میگردد، در آن صورت آن کار، تقدیس و تخصیص به خداوند نیست بلکه یا عمل خارق العادهٔ خود خداوند، سبب آن است و یا اینکه آن کار سحر و جادویی نابکارانه و خالی از صدق و پارسایی است. اما چون (بهدلیل شمار بسیار ادعاهای کذبی که در مورد تغییر ماهیت افراد و اشیا به هنگام تقدیس و تخصیص آنها عنوان مي شود) نمي توان آنها را به عنوان عملي خارق العاده [از جانب خداوند] تلقى كرد، یس باید گفت که غیر از سحر و جادو چیزی در کار نیست و می خواهند بدان وسیله مردم را به پذیرش تغییر و تحول در ماهیت اشیا وادارند؛ هر چند که آنچه چشم آدمی و بقیهٔ حواس او گواهی میدهند با آن مغایرت داشته باشد. مثل وقتی که کشیش به جای تقدیس و تخصيص نان و شراب به خدمت خاص خداوند در مراسم عشاي ربّاني، (كه صرفاً وقف و خارج کردن آن چیزها از دایرهٔ استفاده عمومی به منظور تذکر و یادآوری این مطلب است که آدمیان بهواسطهٔ رنج و مرگ مسیح نجات خواهند یافت، زیرا برای جبران گناهان ما بود که بدن مسیح یارهیاره شد و خونش بر روی صلیب ریخت) وانمود کند که با ذکـر كلمات منجى ماكه گفته بود: اين است بدن من و اين است خون من، ماهيت نان زائل می شود و به جسم مسیح تبدیل می گردد: در حالی که بیننده چیز تازه ای که قبل از مراسم تقدیس وجود نداشته باشد، نمی بیند و یا با دیگر حواس خود احساس نمی کند. ساحران مسیحی که، میگویند، عصاهای خود را به مار، و آب را بهخون تبدیل میکردند، ظاهراً تنها حواس بينندگان را از طريق نمايش كاذب اشيا مىفريفتند و با اين حال ساحر و افسونگر تلقی میشدند. اما اگر در عصاهای ایشان چیزی شبیه مار ظاهر نمیشد و در آب جادو شده چیزی شبیه خون و یا هر چیز دیگری جز آب وجود نمی داشت بلکه تنها ملوک را می فریفتند و وانمود می کردند که آنچه به نظر عصا می رسد، مار و آنچه به نظر آب می رسد خون است، در آن صورت دربارهٔ آنها چه قضاوتی باید بکنیم؟ در آن صورت کار ایشان هم سحر و جادوگری و هم کذب و دروغگویی بوده است. با این حال کشیشان در مراسم روزمرهٔ خود، با تغییر و تبدیل کلمات مقدس به اوراد سحر و جادو که هیچ چیز تازمای به حواس ما عرضه نمی دارد، همان کار را می کنند؛ و ما را می فریبند که ورد و ذکرشان نان را به انسان و حتی به خدا تبدیل کرده است؛ و از آدمیان می خواهند که آن را بیرستند، چنانکه گویی نان همان منجی ما، خداوند و انسان است؛ و بدینسان مرتکب بدترین نوع بت پرستی می شوند. زیرا اگر برای مبرّا کردن ایشان از شرک و بت پرستی کافی باشد که بگوییم که نان دیگر نان نیست بلکه خداست؛ پس چرا نتوانیم همین عذر و بهانه را در مورد مصریان بیاوریم و بگوییم که تره و پیازی که آنها می پرستیدند تره و پیاز واقعی نبود بلکه چنانکه جسارتاً میگفتند خدایی در پس آن قسم گیاه وجود داشت. عبارت: این جسم من است، معادل و به معنی این عبارت است: این [نان] مظهر یا نعاینده جسم من است؛ و چنین طرز بیانی مجازی است؛ اما تلقی آن در معنای لغوی و حقیقیاش موجب سوءتعبیر میشود؛ حتی در این معنا میتوان مفهوم آن را تنها تا مسیح هرگز مشخص نکرد که در مورد چه نوع نانی، کشیش باید بگوید که: این جسم من است و یا این جسم عیسی است، تا آن نان فی الفور به جسم مسیح تبدیل شود. و کلیسای مسیح و این زمان پاپ اینوسان سوم، اصل تبدیل نان و شراب به جسم و خون مروم نیز هیچگاه تا زمان پاپ اینوسان سوم، اصل تبدیل نان و شراب به جسم و خون مسیح را رسماً تأسیس نکرده بود و این زمان حدود و ۵۰ سال پیش بود که در آن دوران مروم نیز هیچگاه تا زمان پاپ اینوسان سوم، اصل تبدیل نان و شراب به جسم و خون مرا م که میخوردند تشخیص نمی دادند به ویژه وقتی که مهر مسیح بر روی صلیب بر آن مهمور بود، چنانکه گویی می خواستند به مردم بقبولانند که آن نان نه تنها به جسم می بلکه به علاوه به چوب صلیب او نیز تبدیل گشته است و آنها در مراسم مقدس آن دو را با

جنین سحر و جادویی به جای تقدیس و تخصیص در مراسم مقدس غسل تعمید نیز - سحر و افسون در مراسم غسل تعميد به کار برده می شود؛ در این مورد کاربرد نابه جای نام خداوند در هر یک از وجوه تثلیث و در کل تثلیث، همراه با کاربرد علامت صلیب با ذکر هر یک از نامهای خداوند، سحر و افسونی بیش نیست. مثلاً در آغاز، وقتی آب مقدس را آماده می کنند، کشیش می گوید: تو را احضار میکنم ای روح نهفته در آب بهنام خداوند پدر، خداوند متعال و به نام عیسی مسیح تنها پسر خداوند خدای ما و به نام روح القدس، تا تو آبی سحرآسا شوی و همهٔ قدرتهای دشمن را وایس زنی و دشمن را ریشه کن کنی و غیره؛ و همچنین در مورد متبرکسازی نمکی که با آن آب آمیخته می شود [چنین می گویند]: تا آنکه تو ای نمک چنان نمک سحرآسایی شوی که هر جا پاشیده گردی همهٔ خیالات موهوم و تبهکاریهای برخاسته از مکر و فریب ارواح خبیثه بگریزند و براکنده شوند؛ و آن کس که برای داوری در باب زندگان و مردگان بیاید، همهٔ ارواح نایاک را اخراج خواهد کرد. همچنین در مورد متبرکسازی روغن مسح [گفته میشود]: با روح این روغن تمامی قدرت دشمن و تمامی سیاه ابلیس و کل حملات و خیالات خام شیطان نابود خواهد شد. و کودکی که قرار است غسل تعمید شود، در معرض بسیاری افسونها قرار میگیرد. اولاً در مدخل کلیسا، کشیش سهبار با نَفّس خود بر چهرهٔ کودک می دمد و می گوید: ای روح ناباک از وجودش خارج شو و جای خود را به روح یاک آرامبخش بسیار؛ چنانکه گویی همهٔ کودکان پیش از آنکه کشیشان بر صورت ایشان بدمند، جنزدهاند. همچنین کشیش پیش از ورود به کلیسا، مثل مورد قبل می گوید: تو ۱٫

۵۰۲ لویاتان

ای روح احضار میکنم و غیره تا خارج شوی و این بندهٔ خدا را ترک گویی. سپس همان احضار و اخراج ارواح یکبار دیگر قبل از انجام غسل تعمید صورت میگیرد. چنین افسونگریهایی در اجرای مراسم مقدس غسل تعمید و عشای رتانی بهجای متبرکسازی و تقدیس و تخصیص، به کار برده میشوند؛ در این مراسم هر چیزی که با عملیات تقدیس مرتبط باشد شکل مشخصی از سحر و افسونگری پیدا میکند (جز موردِ نه چندان مقدس تف و آبدهان کشیش).

مراسم دیگر چون مراسم ازدواج، تدهین محتضران، ملاقات مرضاء، تقدیس و تخصیص کلیساها و محوطهٔ آنها و غیره نیز خالی از سحر و افسونگری نیستند؛ تا جایی که در آنها از روغن سحر شده و آب جادویی استفاده می شود و از صلیب و کلام مقدس داوود که می گوید ترّم کن خدایا با عصایت و من عوض می شوم<sup>۱</sup> به عنوان ابزارهای مؤثر در اخراج موجودات و ارواح خیالی سوء استفاده می گردد.

و در مراسم ازدواج و دیدار بیماران و تقدیس اماکن

خطای ناشی از اشتباه زندگی جاویدان و مرگ همیشگی

خطای کلی دیگری، از سوءتعبیر کلماتی چون حیات جاوید، مرگ همیشگی و مرگ دوم ناشی می شود. زیرا گرچه در کتاب مقدس به وضوح می خوانیم که خداوند آدم را جاويدان آفريد، البته بهشرط آنکه از فرامين او سرپيچې نمې کرد؛ اما زندگې جاويد جزئې از سرشت ذاتی آدم نبود بلکه ناشی از خاصیت درخت زندگی بود؛ و آدم می توانست تا زمانی که مرتکب گناه نشود، از میوههای آن درخت بخورد؛ ولی آدم پس از آنکه مرتکب گناه گشت از بهشت بیرون انداخته شد تا مبادا باز هم از آن درخت بخورد و زندگی جاوید یابد؛ و مرگ مسیح برای جبران گناه همهٔ مؤمنان به آیین وی واقع شد؛ و در نتیجه به معنی تجدید و احیای زندگی جاوید برای همهٔ مؤمنان و تنها برای ایشان بود. اما از گذشتههای دور تا به امروز عقیدهٔ دیگری رایج شده است؛ و آن اینکه همهٔ آدمیان به حکم طبیعت از زندگی جاوید برخوردارند، زیرا روح آنها فنانایذیر است؛ بر این اساس شمشیر فروزانی که در دروازهٔ بهشت قرار دارد گرچه آدمیان را از نزدیک شدن به درخت زندگی منع میکند، لیکن ایشان را از دستیابی به زندگی فنانایذیر و جاویدی که خداوند بهواسطهٔ گناه آدم از ایشان دریغ کرده بود، مانع نمی گردد؛ و نیز دیگر آدمیان را به قربانی شدن مسیح برای دستیابی به آن زندگی نیازی نخواهد بود؛ و در نتیجه نه تنها مؤمنان و درستکاران بلکه تبهکاران و کافران نیز از زندگی جاویدی که در آن هیچگونه مرگی راه ندارد برخوردار خواهند شد؛ تا چه رسد به مرگ دوم و مرگ همیشگی. برای توجیه این مطلب گفته می شود که منظور از مرگ دوم و مرگ همیشگی، زندگی دوم و زندگی همیشگی دیگری همراه با عذاب و رنج است؛ اما این بیان مجازی در هیچ مورد دیگر جز این مورد به کار نرفته است.

<sup>1.</sup> Asperges me Domine Hyssapo et mundabor

کل این عقیدہ تنہا ہر برخی آیات مبہم عہد جدید مبتنی است؛ ولی با این حال اگر کل چارچوب کتاب مقدس در نظر گرفته شود، چنان آیاتی در مفهوم و معنایی متفاوت کاملاً صراحت دارند و جزء ضروری ایمان مسیحی نیستند. زیرا وقتی کسی میمیرد، چیزی جز جسد از او باقی نمی ماند. حال آیا خداوندی که گل و خاک بی جان را با کلام خود به موجود زنده تبدیل کرد، نمی تواند به همان سهولت جسد مردهای را دوباره زنده کند و او را همواره زنده نگه دارد و یا او را باکلام دیگری دوباره بمیراند؟ منظور از جای در کتاب مقدس همواره یا زندگی و یا موجود زنده است؛ و منظور از جسم و جان با هم نیز انسان زنده است. خداوند در روز ینجم خلقت می گوید: پس بگذار آب موجود خزندهای که در خود جان زنده دارد، (به لاتین: Reptile animae viventis) تولید کند؛ انگلیسیها این عبارت را به موجودی که زندگی دارد ترجمه کردهاند؛ همچنین خداوند نهنگها و هر موجود زندهٔ دیگری را (که به لاتین Omnem animam viventem است) آفرید. و نیز در مورد انسان، خداوند می گوید که وی را از خاک زمین آفرید و نَفِّس زندگی را در صورت او دمید و بدینسان انسان به موجودی زنده تبدیل شد (که به لاتین از این قرار است: factus est Homo in animam viventem ). و پس از آنکه نوح از کشتی بیرون آمد، خداوند گفت که: وی دیگر هر موجود زندهای را نمی آزارد و نمی کشد. (به لاتین omnem animam viventem). و در سفر تثنیه ۱۲:۲۳ چنین آمده است: نیک متوجه باش که خون را نخوری زیراکه خون جان است، یعنی زندگی است. در این آیات اگر منظور از جان و نفس (Soul) چیزی غیرمادی می بود که وجودی جدا از جسم داشته باشد، در آن صورت میبایست به وجود آن در همهٔ موجودات زندهٔ دیگر جز انسان نیز اشاره می شد. اما پیش تر در فصل ۳۸ براساس آیات کتاب مقدس به کفایت اثبات کردیم که جان (یا روح يا نفس) مؤمنان نه به حكم سرشت خود بلكه بهواسطهٔ لطف ويژهٔ خداوند در بدنهای ایشان از رستاخیز تا ابدیت باقی می ماند. و در مورد آیاتی از کتاب مقدس عهد جدید که در آنها گفته می شود که آدمی با جسم و روح خود به آتش دوزخ افکنده خواهد شد، منظور چیزی غیر از جسم و جان نیست؛ یعنی اینکه آنها زندهزنده به درون آتش ابدی جهنم افکنده خواهند شد.

همین عقیده [به جدایی روح از جسم] است که مدخل عقاید سیاه مختلفی چون د عقیده به عذاب و شکنجهٔ ابدی، و بعد از آن به عالم تطهیر ارواح و نیز به ظهور ارواح و اشباح مردگان در اماکن مقدس و خلوت و تاریک، و از آنجا نیز به ادعای احضار و اخراج ارواح و موجودات خیالی و نیز احضار مردگان، و همچنین عقیده به آیین خلاصی از مجازات <sup>(</sup> یعنی معافیت موقت یا همیشگی از آتش تطهیر ارواح را تشکیل میدهد که در

در مورد عقیده به عالم تطهیر ارواح و اخراج ارواح شریر و احضار روح قدیسان

<sup>1.</sup> Indulgence

آن چنین ذوات غیرمادی [یعنی چنین ارواحی] از طریق سوختن پاک میشوند و آمادهٔ ورود به بهشت میگردند. زیرا آدمیان عموماً پیش از ظهور منجی ما، بهواسطهٔ سرایت اساطیر و شیطانشناسیهای یونانیان گرفتار این عقیده شده بودند که روح و جان انسانها ذواتی مجزا از جسم ایشاناند و بنابراین وقتی بدن بمیرد، روح و جان هر کسی خواه مقدس و خواه شریر باشد، به حکم ماهیت خودش در جایی باقی میماند، بدون آنکه لطف مافوق طبیعی خداوند در این امر دخیل باشد؛ علمای دین و کلیسا مدتها در این باره مشاجره داشتند که مکانی که روح و جان قرار بود در آن باقی بماند تا آنکه سرانجام در روز رستاخیز با جسم و بدن دوباره وحدت یابد کجاست؛ مدتی گمان میکردند که ارواح آدمیان در زیر محرابها خانه میکنند؛ اما بعدهاکلیسای روم تأسیس عالم تطهیر ارواح را برای اقامت ارواح سودآورتر یافت؛ و این عقیده به چنان مکانی را برخی از کلیساهای عصر جدید رد کردهاند.

> آیات مورد استناد عقاید مذکور که قبلاً به آنها پاسخ داده شد

حال باید پینیم که کدامیک از آیات کتاب مقدس ظاهراً پیش از هیمه مؤید سیه خطابي هستند كه به آنها اشاره كردهايم. به آياتي كه كاردينال بلارمين از كتاب مقدس آورده تا اثبات کند که سلطنت خداوند هم اینک از جانب پاپ اداره می شود (و آیات مورد استناد او بهترین آیات ممکن برای اثبات این مطلباند)، قبلاً پاسخ گفتهایم و توضیح دادهایم که سلطنت خداوند که موسی بانی آن بود، با انتخاب شائول به پایان رسید و پس از آن کاهن اعظم به قدرت و اختیار خود هیچ یادشاهی را سرنگون نکرد. آنچه کاهن اعظم نسبت به اثالیاه روا داشت، بهعنوان حق خود او صورت نگرفت بلکه بهنام پسر او يوآش، شاه جوان انجام شد. اما سليمان بنا به حق خودش ابياثار، كاهن اعظم را بركنار کرد و کاهن دیگری به جای او گذاشت. صعب الجواب ترین آیه از بین آیات راجع به اثبات اینکه سلطنت خداوند به واسطهٔ مسیح هم اکنون در جهان جاری است، نه از جانب بلارمین و نه از جانب هیچیک از اصحاب کلیسای روم عنوان شده بلکه بزا<sup>(</sup> آن را مطرح کرده که بنا به استدلال او [سلطنت خداوندی مسیح] از رستاخیز مسیح آغاز گشته است. اما اینکه آیا منظور وی از این مطلب آن است که کشیشان را در دولت ژنو واجد قدرت عالیهٔ دینی و کلیسایی قلمداد کند (و در نتیجه حق مشابهی برای همهٔ کشیشان در همهٔ کشورها قائل شود) و یا اینکه میخواهد شهریاران و دیگر حکام مدنی را واجد آن قدرت معرفی کند، معلوم نیست. زیرا کشیشان؛ در کشورهایی که دارای دستگاه اداری و نظام کلیسایی مشابه باکلیسای روم بودهاند، به همان اندازهٔ پاپ، اما در سطح کشور خودشان، مدعی حق تکفیر شهریاران خویش بودهاند و خود را ناظم عالی در امور مذهب تلقی کر دہاند.

۵۰۴ لویاتان

۱. Beza: تئودور بزا (۱۵۱۹–۱۶۰۵)، متأله، دستیار و جانشین کالون\_م.

پاسخ به متن مورد استناد بزا در مورد استقرار سلطنت مسیح پس از رستاخیز او

آیهٔ مورد استناد این است (انجیل مرقس ۹:۱): هر آینه به شما میگویم که برخی از کسانی که در اینجا ایستادهاند پیش از آنکه بمیرند سلطنت ملکوتی خداوند را با تمام قدرت و شکوهش خواهند دید. کلمات این آیه اگر به طور لغوی و لفظی تعبیر شوند، حاکی از این خواهند بود که یا برخی از کسانی که در آن زمان در کنار مسیح ایستاده بودند، هنوز هم زندهاند، و یا اینکه سلطنت ملکوتی خداوند میباید هم اینک در جهان فعلی مستقر باشد. و پس از آن آیهٔ دشوار تری هست؛ زیرا وقتی حواریون پس از رستاخیز منجی ما و بلافاصله پیش از عروج آسمانی او، از وی پرسیدند که (کتاب اعمال رسولان ۶: ۱): آیا حالا دیگر اسرائیل را [ از چنگ دولت روم] آزاد می کنی؛ وی در پاسخ به ایشان گفت: این تاریخها و اوقات را شما نخواهید دانست بلکه خداوند پدر تعیین آن را در قدرت خود قرار داده است. اما وقتی شما از روح یاک خداوند پر شوید پس قدرت می پابید و شما هم در شهر اورشلیم و هم در یهودیه و هم در سامره و حتی در دوردست ترین نواحی زمین شهود (شهدا) [مرگ و زندگی من] می باشید. و این در واقع به آن معنی است که سلطنت من هنوز فرا نرسیده و شما نیز نمی توانید پیشاپیش واقف شوید که چه زمانی فرا خواهد رسید؛ زیرا آن سلطنت همچون دزدی در شب میآید؛ لیکن من روح پاک خدا را نزد شما میفرستم و شما بهواسطهٔ او قدرت خواهید یافت تا در نزد همهٔ جهانیان (از طریق تعلیم و تبلیغ) بر رستاخیز من، و بر کارهایی که انجام دادهام و آیینی که آوردهام، شهادت دهید تا شاید ایشان به من ایمان آورند و منتظر زندگی جاوید به هنگام بازگشت مجدد من بمانند؛ حال این تفسیر چگونه با فرارسیدن سلطنت مسیح پس از رستاخیز وی سازگاری دارد؟ و نیز با گفتهٔ یولس رسول (در رسالهٔ اول به مسیحیان تسالونیکی ۱۰ و ۱:۹) که می گوید: ایشان از بت يرستي دست كشيدند تا تنها بندة خداوند زندة حقيقي باشند و منتظر آمدن يسر او از آسمان باقی بمانند؛ در این آیه انتظار برای آمدن پسر خدا از آسمان، به معنی انتظار برای آن است که وی بیاید و در عین شکوه و جلال سلطنت کند؛ ولی اگر چنین سلطنتی پیشاپیش موجود میبود، در آن صورت چنان انتظاری ضرورت نداشت. همچنین اگر (بنابه استناد بزا به نصّ انجیل مرقس ۹:۱) سلطنت خداوند از رستاخیز مسیح آغاز شده باشد، پس چرا و به چه دلیلی مسیحیان باید از زمان آن رستاخیز تا امروز، در دعا و نیایش خود بگویند: خداوند اسلطنت خود را فرا برسان. پس آشکار است که کلمات مرقس حواری را نباید چنان تفسیر کرد. (منجی ما میگوید) که بعضی از کسانی که در آنجا ایستاده بودند، پیش از آنکه بمیرند، سلطنت ملکوتی خداوند را با تمام شکوه و جلالش خواهند دید. اگر قرار بود که سلطنت خداوند به هنگام رستاخیز مسیح مستقر گردد، پس چرا بهجای بعضی از آنها گفته نمی شود همه آنها؟ زیرا همهٔ ایشان تا بعد از رستاخیز مسیح زنده بودند.

اما آنان که خواستار تفسیر دقیق این نصاند، خود اول باید سخنان مشابه منجی ما

به يطرس رسول درباره يوحناي رسول را تفسير كنند كه گفته بود (انجيل يوحنا ۲۱:۲۲): تفسیر انجیل مرقس ۹:۱ / اگر بخواهم او بماند تا من برگردم، چه ربطی به تو دارد؛ تو با من بیا. آن گزارش رایج در این خصوص که یوحنا نخواهد مرد مبتنی بر همین آیه بود؛ با این حال حقیقت آن گزارش هیچگاه تأیید نشد تا بگوییم آن آیه معتبر بوده است؛ و هیچگاه نیز نفی نشد تا بگوییم آن آیه موثّق نبوده است؛ بلکه همچون گفتهای مبهم و نامفهوم باقی ماند. همین مشکل در آیهٔ منقول از انجیل مرقس رسول هم وجود دارد. و اگر مجاز باشد که معنای آنها را از روی آیات متعاقب چه در مورد آیهٔ منقول از مرقس و چه در مورد انجیل لوقا که همان مطلب در آن دوباره تکرار می شود، حدس بزنیم، شاید بتوان گفت که معنای آنها با تغییر هیئت عیسی<sup>۱</sup> ارتباط دارد که در آیات بلافاصله متعاقب آن توصیف شده است؛ در این آیات گفته می شود که: شش روز بعد عیسی، بطرس و یعقوب و یوحنا (یعنی برخی از حواریون و نه همهٔ آنها را) با خود برد و به سوی کوه بلندی روانه کرد و جز ایشان کسی دیگر در آنجا نبود و در همانجا بود که در نزد ایشان عیسی تغییر هیئت داد و چهرهاش شروع به درخشیدن کرد و لباسش مثل برف سفید شد به طوری که هیچکس بر روی زمین نمی تواند لباسی را آنقدر سفید بشوید. بعد الیاس و موسی ظاهر شدند و با عیسی به گفت وگو برداختند و غيره. بنابراين ايشان مسيح را بدانسان كه خواهد آمد يعنى در عين شكوه و عظمت مشاهده کردند، تا آنجایی که همهٔ آنها سخت هراسنا ک شدند. و بدین سان وعدهٔ منجی ما بهواسطهٔ رؤیایی ایفا شد؛ زیرا آنچه واقع شد رؤیایی بود، همچنانکه می توان احتمالاً از انجیل اوقانیز استنباط کرد که (در باب ۹ آیهٔ ۲۸) همان داستان را نقل میکند و میگوید که يطرس و همراهانش، در خواب سنگين بودند؛ و قطعاً مي توان اين مطلب را از انجيل متى ١٧:٩ استنباط كرد (در أنجا داستان دوباره گزارش مى شود)؛ زيرا منجى ما به ايشان دستور داد و گفت: دربارهٔ این رؤیا با کسی سخن نگویید تا آن زمان که فرزند انسان از میان مردگان برخیزد. به هر تقدیر نمی توان از آن آیه استدلالی برای اثبات این مطلب استنتاج كردكه سلطنت الهي از رستاخيز مسيح آغاز مي شود و تا روز جزا ادامه مي يابد.

سو، تعبیر آیات دیگر در نصوص دیگری برای اثبات قدرت و سلطهٔ پاپها بر حکام مدنی (جز آنچه بلارمین دفاع از قدرت پاپ نقل کرده است) وجود دارد، مبنی بر اینکه آن دو شمشیری که مسیح و حواریونش در دست داشتند، شمشیرهای روحانی و دنیوی بودند و بنابه گفتهٔ آنها مسیح شمشیر دنیوی را به پطرس رسول داده بود؛ و منظور از این دو وجود مقدس و نورانی [یعنی مسیح و پطرس]، وجودِ گرانقدرتر به معنی پاپ و وجود کوچک تر به معنی پادشاه است؛ همچنین [بهنظر آنها] می توان از آیهٔ اول انجیل استنباط کرد که منظور از آسمان، پاپ و

۲. Transfiguration، در انجیل متی باب ۱۷ آیهٔ ۲ چنین آمده است: «وقتی آنها به عیسی نگاه کردند، ظاهر او عوض شد به طوری که صور تش مثل خورشید نورانی شد و لباسش چنان سفید شد که ...»-م.

مراد از زمین پادشاه است؛ ولی این مطلب استدلالی براساس کتاب مقدس نیست بلکه ناسزاگویی بی شرمانه ای نسبت به شهریاران است که زمانی رواج یافت که پاپها در جایگاه قدرت و عظمت خود امنیت و مصونیت کامل یافته بودند، تا بدان حد که همهٔ پادشاهان مسیحی را خوار می داشتند و امپراتوران را زیر پا می گذاشتند تا به گفتهٔ داوود در مزمور ۹۱ هم ایشان و هم کتاب مقدس را تمسخر کنند: بر روی شیر و صاغر ماریا گام خواهی گذاشت و شیر بچه و اژدها را پایمال خواهی کرد [آیهٔ ۱۳].

رویهٔ تقدیس درکتاب مقدس عاری از اخراج و احضار ارواح بود در خصوص مراسم تقدیس و تخصیص، گرچه عمدتاً مبتنی بر صلاحدید و داوری حکام و اداره کنندگان کلیسا هستند و نه بر احکام کتاب مقدس؛ با این حال ایشان ملزم به اتخاذ رويهاي مي باشند كه سرشت آن مراسم اقتضا مي كند؛ مثل اينكه شعائر، كلمات و حركات مربوطه بايد شايسته و معنى دار و دستكم متناسب با آن مراسم باشد. وقتى موسی سایبانها، قربانگاهها و ظروف متعلق به آنها را تقدیس کرد و به خدمت خدا اختصاص می داد (سفر خروج فصل ۴۰)، آنها را با روغنی که خداوند فرموده بود برای آن کار تهیه شود، تدهین کرد؛ و بدینسان آنها تقدیس شدند. در این میان کوشش برای اخراج ارواح یا موجودات خیالی از درون چیزی صورت نگرفت. همان موسی (اینک بهعنوان حاکم مدنی بنی اسرائیل) وقتی هارون (کاهن اعظم) و پسرانش را تقدیس کرد و به منصب مقدس نصب نمود، ایشان را با آب شست (نه آب سحرآسا)، جامههایشان را به تنشان كرد و آنها را با روغن تدهين نمود؛ و بدينسان ايشان تقديس شدند تا در منصب روحانیون به خداوند خدمت کنند؛ و کار موسی پیش از آنکه ایشان را به عنوان خدمتكاران خداوند معرفی و نصب كند، شستشوی صرف و ساده و تزئین ایشان بود. وقتى سليمان ملك (بهعنوان حاكم مدنى بنى اسرائيل) پرستشگاهى را كه خود ساخته بود، تقدیس و وقف خداکرد (کتاب دوم ملوک فصل ۸)، در جلو جماعت بنی اسرائیل ایستاد و پس از اینکه ایشان را دعا نمود و خداوند را برای آنکه اندیشهٔ بنای آن معبد را به دل يدرش انداخته بود و به خود او لطف و مرحمت اجرای آن اندیشه را طا فرموده بود. سپاس گفت، پس خداوند را نماز گزارد و ثنا گفت تا اینکه اولاً آن معبد را قبول کند، هر چند که با عظمت بیکران الهی متناسب نباشد، و [ثانیاً] نیایشهای بندگان خود را در داخل آن معبد (و اگر خارج از آن بودند) بهسوی آن معبد استماع کند؛ و در پایان نیز قربانی خود بهعنوان نذر صلح را تقدیم داشت و معبد وقف خدا شد. در این مورد هیچگونه تحرک و تظاهری صورت نگرفت؛ ملک در همان جای اولش ایستاده بود؛ هیچگونه آب سحرآسایی در میان نبود؛ هیچ دعای «تَرَم کن خدایایی» <sup>(</sup> و یا کلمات نامربوط دیگری که در موقعیتهای متفاوت گفته می شود، گفته نشد؛ بلکه تنها سخنرانی شایسته و معقولی صورت

۱. ر.ک. به زیرنویس صفحه ۵۰۲.

۸+۵ لویاتان

گرفت که با مراسم اهدا و تخصیص معبد جدید به خداوند تناسب بسیار داشت. همچنین هیچ جایی نخوانده ایم که یوحنای رسول ارواح رود اردن را احضار و اخراج کرده باشد و یا فیلیپ با آب رودخانه ای که در آن خواجهٔ حبشی را غسل تعمید داد، چنان کرده باشد؛ و یا هیچ کشیشی و پیشوایی در دوران حواریون آب دهان خود را گرفته و در دماغ کسی که آمادهٔ غسل تعمید است گذاشته و بگوید: [به لاتین] odorem دماغ کسی که آمادهٔ غسل تعمید است گذاشته و بگوید: [به لاتین] هdorem دیماغ کسی که آمادهٔ غسل تعمید است گذاشته و بگوید: [به لاتین] مطعه دماغ کسی می توان مراسم آب دهان را که همراه با آلودگی است و یا کاربرد کتاب مقدس را برای مقاصد سرسری توجیه کرد.

آیات بسیاری هست در اثبات اینکه روح به صورت مجزا از بدن الی الابد زنده می ماند. بر طبق این آیات این گفته نه تنها در مورد ارواح برگزیدگان صادق است که به موجب لطف مخصوص [خدا] و احیای زندگی جاویدی که آدم به واسطهٔ گناه خود از دست داد و منجی ما آن را از طریق فداکردن خویش برای مؤمنان احیا نمود، زنده و باقی هستند؛ بلکه در مورد ارواح تبهکاران و فاسدان به عنوان خصلتی طبیعی و ناشی از ذات انسان نیز صادق است بدون آنکه لطف خاص خدا در کار باشد، بلکه به عنوان امری عمومی و مشترک در بین همهٔ آدمیان [وجود دارد]؛ آیات مذکور در بادی امر مؤیّد این عقیده به نظر می رسند؛ لیکن این آیات وقتی با آنچه پیش تر (در فصل ۳۸) با استناد به فصل ۱۴ کتاب ایوب آورده ایم مقایسه شوند، بیش از آیات کتاب ایوب قابل تعبیر و تفسیر به نظر می رسند.

و نخست سخنان سلیمان (در کتاب واعظ سلیمان ۲۰:۲۱) [قابل ذکر است] : آنگاه که خاک دوباره به خاک برمیگردد و روح دوباره به خداوند عودت میکند که آن را عطا کرده بود؛ این آیه ممکن است (اگر آیات دیگری درست مخالف آن وجود نداشته باشد) این تفسیر را تأیید کند که تنها خداوند (و نه انسان) از سرنوشت روح انسان پس از انقضای عمر او با خبر است. و همان سلیمان در همان کتاب (۲۱ و ۲:۳۰) همان جمله را به معنایی که ما تفسیر کردهایم عرضه میکند: کلمات او از این قرارند: همگی به یک مکان میروند (چه انسان و چه حیوان) همگی از خاکاند و همگی به خاک رجوع می نمایند؛ چه کسی می داند که میچکس جز خدا نمی داند. و گفتن چنین عبارتهایی مثل خدا می داند چیست و یا کجاست، در مورد چیزهایی که در نمی یابیم نامعمول نیست. در سفر تکوین ۲:۲۰ آمده است: و اختوخ با خدا راه رفت بعد از آن ناپدید شد زیرا خدا او را گرفته بود؛ و این آیه در کتاب عبریان [از کتب مشکوک عهد عتیق] ۱۳:۲۰ بدینسان شرح میشود: اختوخ بدون آنکه بمیرد به آسمان برده شد و یافته نشد زیرا خدا او را گرفته بود؛ و این آیه در است: و اختوخ با خدا راه رفت بعد از آن ناپدید شد زیرا خدا او را گرفته بود؛ و این آیه در کتاب عبریان [از کتب مشکوک عهد عتیق] ۱۳:۲۵ بدینسان شرح میشود: اختوخ بدون آنکه بمیرد به آسمان برده شد و یافته نشد زیرا خدا و را بی مرک گرفته بود؛ زیرا پیش از آن او را شواهدی بود بر اینکه خداوند را خرسند ساخته بود. و این آیه به همان اندازه که در

براساس کتاب مقدس جاودانگی روح طبیعی نیست بلکه نتیجهٔ لطف خداست کسانی بی مرگ گرفته می شد که خداوند را خرسند ساخته باشند؛ و این شامل بدکاران نمی شود؛ و بستگی به لطف خدا دارد نه به طبیعت و ذات انسان. اما برعکس در مورد آیهٔ زیر چه تفسیری می توانیم به معنای لغوی سخنان سلیمان بیفزاییم که (در کتاب واعظ سلیمان ۲۰۱۹) می گوید: زیرا آنچه که به بنی آدم واقع می شود به بهائم نیز واقع می شود، از برای هر یک واقعه یکی است؛ چنانی که این می میرد همچنان آن نیز می میرد و از برای همگی برای هر یک واقعه یکی است؛ چنانی که این می میرد همچنان آن نیز می میرد و از برای همگی برای و بیهوده است. برحسب معنای حقیقی و لغوی کلمات، در اینجا سخنی از فناناپذیری طبیعی روح در میان نیست؛ و در عین حال این مطلب مغایرتی با زندگی حاوید برگزیدگان به واسطهٔ لطف خداوند ندارد. و (در باب ۴ آیهٔ ۳) آمده است: و کسی که تابه حال به وجود نیامده است از هر دو بهتر است، یعنی از کسانی که اکنون زنده اند و کسانی که قبلاً زنده بودند بهتر است؛ و گفتن این سخن، در صورتی که روح همهٔ کسانی که وجود داشته اند، جاویدان باشد، دشوار می بود، زیرا در آن صورت داشتن روح جاوید بدتر از نداشتن روح به طور کلی، می بود. و نیز (در ۵:۹) می گوید: زندگان می داند که باید بمیرند، اما

مورد دیگری که ظاهراً مؤیّد جاودانگی طبیعی روح است، سخن منجی ماست که میگوید ابراهیم، اسحاق و یعقوب زندهاند؛ اما این سخن در مورد وعدهٔ خداوند و قطعیت رستاخیز ایشان گفته شده است نه در خصوص زندگی بالفعل ایشان در آن زمان؛ بههمان معنایی که خداوند به آدم فرمود که روزی که از میوهٔ ممنوع بچشد، بی شک خواهد مرد؛ پس وی از آن پس به حکم خداوند مرده بود، لیکن مرگ او در عمل اجرا نشد الا تقریباً هزار سال پس از آن؛ پس ابراهیم، اسحاق و یعقوب به حکم وعدهٔ مسیح در زمانی که آن سخن را گفت زنده بودند لیکن در عمل تا روز رستاخیز زنده نخواهند شد. و داستان مرد ثروتمند در قصهٔ

اما آیات دیگری در کتاب مقدس عهد جدید هست که در آنها بهنظر می رسد که جاودانگی مستقیماً به تبهکاران نسبت داده شده باشد، زیرا آشکار است که همگی ایشان باید برای داوری زنده شوند. و بهعلاوه در بسیاری از آیات گفته می شود که تبهکاران گرفتار آتش ابدی، عذاب جاوید و کیفر همیشگی خواهند شد و کرم وجدان هیچگاه نخواهد مرد؛ و همهٔ این معانی در مفهوم مرگ همیشگی مندرج است که معمولاً به مفهوم زندگی جاوید در عذاب تعبیر می شود: و با این همه در هیچ آیهای نیافتهام که بهموجب آن کسی الی الابد در عذاب زندگی کند. همچنین مشکل بتوان گفت که خداوندی که پدر رحیم و رحمان و مظهر رحمت است و هر چه بخواهد در آسمان و زمین انجام می دهد و به قلوب

ر. ک. انجیل لوقا ۳۱–۱۶:۱۹ م.

همگان برطبق مشیت خود آگاهی دارد و بدون لطف و مرحمت او آدمی نه می تواند متمایل به خیر باشد و نه از شر و تباهی توبه کند، چگونه ممکن است گناهان آدمیان را در طی زمانی بیانتها و با چنان شکنجه و عذاب شدیدی که برای انسانها قابل تصور باشد و یا حتی با شدتی بیشتر از آن، مجازات کند. پس باید ببینیم که معنای واقعی اتش همیشگی و عبارات مشابه دیگر در کتاب مقدس چیست.

پیش تر اثبات کردهایم که سلطنت خداوند به واسطهٔ مسیح در روز جزا آغاز می گردد، یعنی در روزی که مؤمنان دوباره زنده خواهند شد تا با بدن هایی پرشکوه و روحانی، اتباع مملکت مسیح شوند، مملکتی که ابدی خواهد بود؛ در آن حال ایشان نه زن می گیرند و نه شوهر می کنند، نه می خورند و نه می آشامند، بدان سان که پیش تر در قالب بدن های طبیعی خود عمل می کردند؛ بلکه اینک به صورت افرادی مستقل و بدون نیاز به جاودانگی ناشی از تولیدمثل، زنده و جاوید خواهند بود؛ و نیز تبهکاران بار دیگر زنده خواهند شد تا جزای گناهان خود را بگیرند؛ و نیز آن دسته از برگزیدگانی که در آن روز در موحانی و جاوید می گردد؛ اما هیچ آیه ای در کتاب مقدس نشان نمی دهد که بدن های هیئت جسم طبیعی و خاکی خود زنده خواهند بود، ناگهان جسم شان دگرگون می شود و و حانی و جاوید می گردد؛ اما هیچ آیه ای در کتاب مقدس نشان نمی دهد که بدن های و یا خود ایشان همچون فرشتگان الهی نیازی به خوردن و آشامیدن و تولیدمثل نداشته باشند و یا اینکه زندگی فرد فرد ایشان همچون زندگی هر فرد مؤمنی بالانفراد جاویدان شود و یا همانند زندگی حضرت آدم در صورتی که وی مرتکب گناه نشده بود، تنها

از این مطلب می توان چنین استنباط کرد که همچنانکه برگزیدگان پس از روز رستاخیز به همان وضعی اعاده خواهند شد که آدم پیش از ارتکاب گناه در آن وضع قرار داشت؛ به همینسان تبهکاران در همان وضعی خواهند بود که آدم و اولادش پس از ارتکاب گناه از جانب وی، در آن قرار گرفتند؛ الآ اینکه خداوند به آدم و آن گروه از اولادش که به خدا اعتماد کرده و توبه نمایند وعده کرد که نجات بخشی را برایشان بفرستد؛ اما نه برای آنانی که در گناه می میرند، همچون فاسدان و تبهکاران.

## عذاب ابدی چیست

با ملاحظهٔ این مطالب نصوصی که از **آتش جاویدان، عذاب ابدی و یا کرمی که هرگز** نخواهد مرد [یعنی عذاب وجدان] سخن میگویند مغایرتی با عقیده بـه مـرگ دوم و همیشگی در معنای حقیقی و طبیعی کلمهٔ مرگ ندارند. آتش یا عذابی کـه در جـهنم، توفت <sup>(</sup> و هر مکان دیگری برای تبهکاران تدارک دیده شود، ممکن است الیالابد بسوزد؛

۲. Tophet ، نام درهای که در آن آتش می سوزاندند و جانوران یا آدمیان را در آن قربانی می کردند، کتاب دوم ملوک ۲۳:۱-م.

و ممکن هم هست که همیشه تبهکارانی برای عذاب یافتن در آن اماکن، وجود داشته باشند؛ هر چند هیچیک از ایشان الی الابد عذاب نخواهند شد. زیرا تبهکاران چون در وضعی باقی میمانند که بنیآدم پس از گناه آدم در آن گرفتار آمد، پس ممکن است در روز رستاخیز هم به همان شیوهٔ گذشته زندگی کنند و زن بگیرند و شوهر کنند و بدن های مادی و فساد پذیری چون بدن های همهٔ انسان های دنیا داشته باشند؛ و در نتیجه بتوانند یس از روز رستاخیز همچون گذشته دائماً تولیدمثل کنند. زیرا هیچ آیهای در کتاب مقدس خلاف این مطلب را نگفته است. پولس رسول در گفت وگو از رستاخیز (نامهٔ اول به اهل قرنتس باب ۱۵) رستاخیز را تنها به معنای بازگشت به حیات ابدی تعبیر میکند و نه به مفهوم قیامت برای مجازات. و در باب معنای اول می گوید: بدن مردگان به فساد پاشیده می شود و بی فساد برمی خیزد؛ در ذلت یاشیده می شود و در جلال برمی خیزد، در ناتوانی یاشیده می شود، در توانایی برمی خیزد، بدن حیوانی پاشیده می شود و بدن روحانی برمی خیرد. نمی توان در مورد بدن های کسانی که برای مجازات برمی خیزند چنین گفت. یس منجی ما نیز وقتی از سرشت انسان پس از رستاخیز سخن میگوید منظورش رستاخیز برای زندگی جاوید است نه برای مجازات. آیات ۳۴، ۳۵، ۳۶ از باب ۲۰ انجیل لوقابسیار پربارند: نکاح نمودن و نکاحدادن برای ابنای این دنیاست اما کسانی که سزاوارند تا آن جهان را به دست آورند و از میان مردگان برخیزند، نه ازدواج میکنند و نه به نکاح داده می شوند و بار دیگر هم نتوانند مرد زیرا که ایشان ملائکه را مانند، و فرزندان خداوندند زیرا فرزندان رستاخیزند. ابنای این دنیا که در همان وضعی هستند که آدم ایشان را در آن وانهاد، ازدواج و نكاح خواهند كرد، يعنى اينكه متوالياً كون و فساد خواهند يافت و اين خلود نوع بشر است و نه جاودانگی افراد آدمی؛ ایشان سزاوار آن نیستند که از زمرهٔ کسانی باشند که جهان دیگر را به دست می آورند و به طور مطلق از میان مردگان برمی خیزند؛ بلکه صرفاً همچون محبوسان آن جهان مدت کوتاهی برخواهند خاست و آن هم برای این مقصود که در حد لازم برای گناهان خود کیفر شوند. برگزیدگان تنها فرزندان قيامتاند يعنى تنها وارثان زندگي جاويدند؛ تنها ايشاناند كه ديگر مردن نتوانند؛ هم ایشان هستند که همطراز ملائکه و فرزندان خداوندند؛ و تبهکاران و فاسدان در عداد ایشان نخواهند بود. برای تبهکاران بعد از روز رستاخیز تنها امکان مرگ درم یا مرگ ابدی باقی میماند؛ و فاصلهٔ زمانی میان رستاخیز و همین مرگ دوم یا ابدی، تنها زمان مجازات و عذاب است و تا وقتی ادامه می یابد که نسل های متوالی گناهکاران فرا رسند و این توالی مادام که نوع بشر با تولیدمثل خود تداوم یابد، یعنی الی الابد، ادامه خواهد يافت.

عقیده به وجود عالم تطهیر ارواح (بهنظر من) مبتنی بر همین عقیده به جاودانگی پاسخ به متون مورد استناد طبیعی ارواح جدا از بدن است. زیرا اگر فرض کنیم که زندگی جاوید تنها به حکم لطف در خصوص عالم تطهیر ارواح [خدا] ممکن باشد، در آن صورت هیچ حیاتی جز حیات جسمانی، و هیچ خلودی تا روز رستاخیز متصور نخواهد بود. متون مورد استناد بلارمین در خصوص عالم تطهیر ارواح که مبتنی بر مکتوبات معتبر و اصیل عهد عتیق است، یکی روزهداری داوود به خاطر شائول و یوناثان است که (در کتاب دوم ملوک ۱:۱۲) مذکور است؛ و نیز (در کتاب دوم شمونیل ۳:۳۵) بهخاطر ابنیر ذکر شده است. گفته می شود که روزهداری داوود به منظور کسب چیزی برای آن دو از دست خدا پس از مرگ آنها بود. زیرا پیش تر، بعد از آنکه بهمنظور تأمین سلامت فرزند خودش روزه گرفته بود، به محض آنکه دانست که وی مرده است، گوشت طلب کرد. پس چون روح وجودی مجزا از جسم دارد و هیچ چیز را نمی توان از طریق روزهداری برای ارواحی که یا در بهشت و یا در جهنم هستند، بهدست آورد، در نتیجه چنین برمی آید که برخی ارواح آدمیان مرده وجود دارند که نه در بهشت و نه در دوزخاند و بنابراین می بایست در جای سومی باشند که می باید همان عالم تطهیر ارواح باشد. و بدین سان [نویسنده] با فشار زیادی که بهخودش آورده، آیات حاکی از وجود عالم تطهیر ارواح را، استنتاج کرده است؛ درحالی که آشکار است که مراسم سوگواری و روزهداری وقتی به خاطر مرگ آدمیانی اجرا شود که زندگی شان برای سوگواران سودمند نبوده است، به منظور احترام نسبت به ایشان انجام می گیرد؛ ولی وقتی سوگواری به خاطر مرگ کسانی باشد که سوگواران از زنده بودن ایشان منتفع گشته بودند، آنگاه چنین مراسمی ناشی از خسران خودشان است؛ و بههمینسان داوود با روزهداری خود به شائول و ابنیر احترام گذاشت؛ اما در مرگ فرزند خودش با طلب غذای روزانه خویش به خود آرامش بخشيد.

در آیات دیگری که وی از کتاب مقدس عهد عتیق برای اثبات مدعای خود می آورد، حتی هیچ نشانه یا رنگ و بویی از دلیل یافت نمی شود. وی هر آیه ای را که در آن واژه خشم یا آتش یا سوختن یا تصفیه کردن یا پاک کردن ذکر شده باشد، نقل می کند، زیرا احتمال می دهد که کشیشان حتی در یکی از موعظه های خود هر یک از آن آیات را برای اثبات عقیده به عالم تطهیر ارواح که پیشاپیش مورد اعتقاد و باور ایشان بوده است، آورده باشند. مثلاً نخستین آیهٔ مزمور ۳<sup>۸</sup> را می آورد: ای خداوند مرا در غضب خود تنبیه مکن و در غیظ خود تأدیبم منماد اگر اگوستین خشم و غضب را به آتش دوزخ و غیظ را به آتش عالم تطهیر مرتبط نساخته بود، در آن صورت این آیه چه ربطی به عالم تطهیر ارواح می داشت؟ و نیز مزمور ۶۶ آیهٔ ۲۲ که وی نقل می کند چه ربطی به آن دارد: به آب و آتش می داشت؟ و ما را به زمین راحت برآوردی. و دیگر آیات مشابه نیز (که علمای دین آن

۱. در متن اصلی مزمور ۳۷ ذکر شده که نادرست است.م.

دوران با استفاده از آنها موعظهها و بیانات خود را تزیین میکردند و یا بسط میدادند) بهزور بر مقاصد مورد نظر ایشان تطبیق داده میشوند.

اما وی به برخی آیات دیگر از کتاب مقدس عهد جدید استناد میکند که پاسخگویی یاسخ به آیات عهد جدید در به آنها چندان آسان نیست. اولین آیه این است (انجیل متی ۱۲:۲۳): هر کسی که سخنی مورد عالم تطهير ارواح برخلاف فرزند انسان گوید بخشوده خواهد کردید؛ اما هر کس برخلاف روح القدس سخنی گوید نه در این جهان و نه در جهان آینده عفو نخواهد شد. در اینجا وی عالم تطهیر را به معنای جهاني آينده مي گيرد که در آن برخي گناهاني که در اين جهان بخشوده نشده باشند، عفو می شوند؛ با این حال آشکار است که تنها سه جهان وجود دارد؛ یکی عالَم در دورانی که از خلقت تا طوفان نوح ادامه بافت و بهواسطهٔ آن طوفان نابود شد و در کتاب مقدس به جهان قديم موسوم است؛ دوم عالَم دوران پس از طوفان نوح تا روز جزا که همين جهان فعلی است و بهواسطهٔ آتش نابود خواهد گشت؛ و سوم عالَمی که از روز جزا به بعد پیدا خواهد شد و جاوید خواهد بود و آخرت خوانده می شود؛ و همگان اتفاق نظر دارند که در آن نشانی از عالم تطهیر ارواح نخواهد بود. بنابراین آخرت و عالم تطهیر ارواح با هم ناسازگارند. پس در این صورت معنای کلمات مذکور از منجی ما چه تواند بود؟ اقرار میکنم که این سخنان را بهسختی می توان با همهٔ عقاید مقبول و مورد اتفاق امروز سازش داد؛ همچنین نباید از اقرار این مطلب شرمسار شویم که کتاب مقدس چنان عميق است كه فهم قاصر انساني ما را به عمق آن دسترسي نيست. با اين همه اين مطالب را به حكم خود متن براي ملاحظهٔ بيشتر متألَّهين دانش آموخته تر در ايـنجا تـبيين و تفسير مىكنم. و نخست اينكه چون سخن گفتن برخلاف روحالقدس بهعنوان شخص ثالث تثليث به معنى سخن گفتن برخلاف كليسا است كه مسكن و مأمن روحالقدس است؛ پس بهنظر می رسد منظور آن آیه مقایسه میان آسانگیری منجی ما در تحمل نارواییهایی که در دوران اقامت و تبلیغش بر روی زمین به وی روا میداشتند، و سختگیری پیشوایان پس از وی نسبت به کسانی باشد که منکر اقتدار و اختیار ایشان اند، و این اختیار خود ناشی از روحالقدس بهشمار می رود. چنانکه گویی [مسیح] می گوید: ای کسانی که منکر قدرت و عظمت من هستید و ای کسانی که مرا به صلیب میکشید، هر چه بیشتر به من بازگردید و توبه کنید، شما را عفو خواهم کرد؛ اما اگر شما قدرت کسانی راكه از این پس با الهام از فیص روح القدس به شما تعلیم خواهند داد، انكار نمایید، ایشان ملايمت نخواهند كرد و شما را نخواهند بخشيد بلكه در اين جهان به شما عذاب خواهند داد و شما را (تا آنجا که بتوانند) بی وساطت و شفاعت به دست مجازات های آخرت خواهند سیرد (و شما [بهنظر آنها] به من باز نمیگردید، مگر آنکه به ایشان نیز باز بگردید). و بدین معنا می توان کلمات مسیح را به عنوان پیشگویی یا پیش بینی دوران طولانی استقرار کلیسای مسیحی تلقی کرد؛ و یا اگر معنای کلمات او این نباشد (زیرا من

در چنین آیات سختی بر نظر خود اصرار نمیورزم) در آن صورت شاید جایی برای توبهٔ برخی گنهکاران پس از روز رستخیز باقی بماند؛ و آیهٔ دیگری نیز هست که با آن معنا سازگاری دارد. زیرا با ملاحظهٔ سخنان یولس رسول (در نامهٔ اول به اهل قرنتس ۱۵:۲۹) که می گوید: و اگر این است که مردگان اصلاً برنمی خیزند، پس چه می کنند آنان که در راه مردکان غسل می یابند و جرا غسل می یابند در راه مردکان؟ آدمی ممکن است چنین استنباط کند \_ چنانکه برخی استنباط کردهاند \_ که در دوران پولس رسول رسمی رایج بود که بهموجب آن امکان داشت با غسل گرفتن در راه مردگان از جانب دوستان متوفی آمادگی ایشان را برای اطاعت از منجی ما و قبول وی بهعنوان سلطان در هنگام بازگشت مجدد او، اعلام کرد (مثل کسانی که امروزه معتقدند که ضامن و متکلف ایمان کودکانی هستند که قادر به داشتن اعتقاد نیستند)؛ و در آن صورت دیگر عفو گناهان در آخرت نیازی به آتش تطهیر ارواح ندارد. اما در هر دو تفسیر فوق آنقدر غموض و تضاد هست که به هیچیک اطمینان ندارم؛ و آن دو را به کسانی که کاملاً در کتاب مقدس متبحرند وامیگذارم تا تفحص کنند و ببینند که آیا آیات صریح تری در نقض آنها وجود دارد یا نه. به نظر من تنها در این خصوص در نصوص کتاب مقدس صراحت هست که نه ذکری از نام و نه از واقعیت عالم تطهیر ارواح در هیچیک از متون یافت نمی شود و هیچ چیز نیز در آنها نیست که ضرورت وجود چنان مکانی را برای ارواح بدون اجسام اثبات کند، نه برای روح العاذار در طی چهار روزی که مرده بود و نه برای ارواح کسانی که به ادعای کلیسای روم هم اینک در آنجا عذاب میکشند. زیرا خدایی که بتواند به پارهای از گل حیات ببخشد می تواند دوباره به مردگان جان بدهد و اجساد بیجان و پوسیدهٔ آنها را در قالب بدنهایی روحانی و جاوید تجدیدکند.

آیهٔ دیگر از نامهٔ اول پولس به اهل قرنتس باب سوم است که در آن گفته می شود که آنان که بر روی مبنای واقعی، کاه و خاشاک و غیره بناکنند، کارشان تباه خواهد شد؛ اما خودشان نجات خواهند یافت ولی چنانکه از آتش گذر کرده باشند. [نویسنده] این آتش را آتش تطهیر ارواح می شمارد. چنانکه پیش تر گفته ایم سخنان حواری در اینجا به سخنان زکریا ۱۳:۹ اشاره دارد، آنجا که می گوید: و سومین حصه را از آتش خواهم گذرانید و ایشان را مثل قال گذاشتن نقره قال خواهم گذاشت و مانند خِلاص گذاشتن طلا خالص خواهم کرد؛ این آیه در خصوص بازگشت مسیح با قدرت و جلال یعنی بازگشت او در روز رستاخیز و این آیه در خصوص بازگشت مسیح با قدرت و جلال یعنی بازگشت او در روز رستاخیز و بلکه پالایش خواهند یافت؛ یعنی اینکه عقاید و سنتهای نادرست خود را فرو خواهند هم تو آنها را به اصطلاح مختومه خواهند ساخت و پس از آن نام خداوند راستین را استدعا خواهند نمود. به همین سان [پولس] حواری دربارهٔ کسانی که با اتکا بر این اصل اساسی که عیسی، همان مسیح است، با این حال عقاید نادرستی بر آن اساس بنا میکنند، میگوید که ایشان در آن آتشی که جهان را تجدید خواهد کرد نخواهند سوخت، بلکه از آن آتش خواهند گذاشت و به رستگاری خواهند رسید؛ اما البته به شرطی که به خطاهای پیشین خود واقف شوند و از آنها دست بکشند. [در این تمثیل] بنّایان، پیشوایان دینی هستند؛ مبنا همان اصل مسیح بودن عیسی است؛ زر و سیم و احجار کریمه، عقاید راستیناند؛ و پالایش و تصفیهٔ ایشان، ترک خطاها از جانب آنهاست. در این همه هیچ نشانی از سوزاندن ارواح غیرجسمانی یعنی غیرقابل حمل وجود ندارد.

رد مفهوم غسل تعمید برای براز مردگان چیست بیر بارا اره اب اب که اما

نص سوم همان باب ۱۵ از نامهٔ اول یولس به اهل قرنتس است که پیش تر در مورد غسل تعمید در راه مردگان ذکر شد؛ [نویسنده] بر آن اساس استنتاج میکند که اولاً نماز و نیایش برای مردگان خالی از فایده نیست؛ و از این نیز نتیجه میگیرد که آتش تطهیر ارواح وجود دارد. اما هیچیک از این دو استنتاج درست نیست. زیرا از بین تفاسیر مختلفی که دربارهٔ معنای کلمهٔ غسل تعمید وجود دارد، وی اصلاً این تفسیر و معنا را تأیید میکند که منظور از غسل تعمید (در معنای استعاری آن) غسل برای توبه و کفاره است؛ و در این معنا وقتی آدمیان روزه میگیرند و نماز میخوانند و صدقه میدهند، غسل تعميد مي گيرند؛ پس غسل تعميد به خاطر مردگان با نماز و نيايش براي آنها يکي و یکسان است. اما این تنها استعاره است و نمونهای از این معنای استعاری نه در کتاب مقدس وجود دارد و نه در هیچ شکل دیگری از کلام؛ و بهعلاوه این تفسیر با نظم کلی و چارچوب کتاب مقدس ناسازگار است. (در انجیل مرقس ۳۸: ۱۰ و در انجیل لوقا ۱۲:۵۰) کلمهٔ غسل تعمید به معنی غوطهور شدن در خون خود به کار رفته است، بدانسان که مسیح بر روی صلیب و بیشتر حواریون بهخاطر شهادتدادن دربارهٔ او، چنان شدند. اما مشکل بتوان گفت که نماز و نیایش و روزهداری و دادن صدقه شباهتی با غوطهورشدن داشته باشند. همچنین غسل تعمید در انجیل متی ۳:۱۱ به معنی تصفیه با آتش نیز به کار رفته است (که در اینجا قدری در تأیید عالم تطهیر ارواح است). اما آشکار است که آتش و پالایشی که در اینجا ذکر شده است، همان چیزی است که زکریای نبی (در کتاب زکریا ۱۳:۹) از آن بدینسان سخن میگوید: سومین حصه را از آتش خواهم گذرانید و ایشان را تصفیه خواهم کرد و غیره؛ و به تبعیت از او پطرس رسول (در نامهٔ اول پطرس ۱:۷) می گوید: [این سختی ها برای آن است] که ایمان شما را آزمایش نماید که از طلای فانی بسیار گرانبهاتر است، بعد از آنکه ایمان شما در بوته آتشین آزمایش رفت آنگاه روزی که عیسی مسیح بازگردد، باعث تمجید و جلال و سربلندی شما می شود. و نیز پولس رسول (در نامة اول به اهل قرنتس ٣٠١٣) مي كويد: أتش، اعمال هر كسى را أزمايش خواهد كرد تا معلوم شود که از چه نوعی است. اما یطرس رسول و یولس رسول از آتشی سخن میگویند که در ظهور دوم مسیح پیدا خواهد شد؛ و زکریای نبی از [آتش] روز قیامت سخن میگوید؛ و

بنابراین آیهٔ مذکور از انجیل متی را می توان به همین معنا تفسیر کرد؛ و در آن صورت نیازی به آتش تطهیر ارواح نخواهد بود.

تعبیر دیگری از غسل تعمید به خاطر مردگان همان است که پیش تر ذکر کردم و [نویسنده] این تعبیر را احتمالاً بر نص دوم ترجیح می دهد؛ و از همان نیز فایدهٔ نماز و نیایش برای مردگان را استنباط می کند. زیرا اگر پس از رستاخیز، کسانی که نام مسیح را نشنیده و یا به وی ایمان نداشته اند، می توانند به مملکت مسیح راه یابند؛ پس بیهوده نخواهد بود که پس از مرگ آنان، دوستان شان برایشان دعا کنند تا آن زمان که آنان دوباره در رستاخیز برخیزند. اما به فرض آنکه خداوند بر اثر دعا و نیایش مؤمنان، کسانی را که تعلیم و تبلیغ مسیح را نشنیده اند و در نتیجه امکان رد آن تعلیم و تبلیغ را نداشته اند، به ایمان به مسیح رهنمون شود و اعانه به ایشان نیز در این خصوص قابل سرزنش نباشد؛ لیکن این مطلب نتیجه ای دربارهٔ عالم تطهیر ارواح به دست نمی دهد؛ زیرا برخاستن از بازگشت به زندگی چیز دیگری است؛ که مانند برخاستن از زندگی و بازگشتن به زندگی و بازگشت به زندگی چیز دیگری است؛ که مانند برخاستن از زندگی و بازگشتن به زندگی و

نص چهارم در انجیل متی ۵۵:۵۱ست که میگوید: وقتی کسی از تو شکایت کرده و شما در راه دادگاه هستید، بکوش قبل از آنکه به دادگاه برسید و شاکی، تو را به دست قاضی بسپارد و قاضی تو را به دست ضابط بدهد و به زندان افکنده شوی، با شاکی خود صلح کنی. وگرنه در زندان خواهی ماند تا آنکه قران آخر را بپردازی. در این تمثیل، شخص خاطی همان گناهکار است؛ شاکی و قاضی، هر دو خداوندند؛ راه دادگاه، زندگی دنیوی است؛ زندان همان گور است و ضابط نیز مرگ است؛ و از این مرگ، شخص گناهکار بر نخواهد خاست تا به زندگی جاوید راه یابد بلکه تنها به مرگ دوم می رسد، تا آنکه آخرین قران را بپردازد و یا مسیح با مرگ خویش به جای وی آن را تأدیه نماید و تأدیه مسیح تاوان کاملی برای همهٔ گناهان

نص پنجم انجیل متی ۵:۲۲ است که می گوید: هر کس بی جهت نسبت به برادر خود خشمگین و عصبانی شود، در محاکمه گناهکار خواهد بود و هر کس که برادرش را ابله خطاب کند در دادگاه گناهکار شناخته می شود، اما هر کس که به برادرش دشنام دهد، سزایش آتش جهنم است. [نویسنده] از این آیه سه نوع گناه و سه نوع کیفر استنباط می کند؛ و از این سه نوع گناه، تنها گناه آخر با آتش دوزخ کیفر می شود؛ و در نتیجه پس از پایان زندگی دنیوی مجازات گناهان کوچک تر در عالم تطهیر ارواح داده می شود. در هیچ تفسیری که از این آیات صورت گرفته است نمی توان نشانی از چنین استنباطی یافت؛ آیا پس از زندگی دنیوی انواعی از محاکم وجود خواهد داشت که انواع مختلف جرائم را استماع کنند و در مورد آنها حکم دهند، همچنانکه در بین یهودیان در زمان زندگی منجی ما رایج بود که قضات جداگانه و دادگاههای جداگانهای داشتند؟ آیا کل امر قضا در دست مسیح و حواریونش نخواهد بود؟ پس برای فهم این نص نباید آن را به صورت مجرّد و خارج از متن در نظر بگیریم بلکه باید همراه با کلمات پیشین و پسین ملاحظه نماییم. منجی ما در این باب از انجیل متی، قانون موسی را تفسیر میکند؛ و یهودیان گمان میکردند که این قانون وقتی عمل و اجرا میگردد که ایشان معنای لغوی و ظاهری آن را نقض نکنند، هر چند خود در عمل نیت و معنای مورد نظر قانونگذار را نقض کرده بودند. بنابراین گرچه ايشان گمان ميكردند كه فرمان ششم جز با قتلنفس نقض نمي گردد، و يا اينكه فرمان هفتم جزبا همبستر شدن با زنی که همسر آدمی نیست، نقض نمی شود؛ اما منجی ما به آنها می گوید که خشم درونی آدمی نسبت به برادر خویش اگر بدون دلیل باشد، در حکم قتل نفس است؛ (مسیح میگوید): قانون موسی را میدانی که گفته است: آدم مکش و هر کس آدم بکشد در محکمهٔ قضات محکوم خواهد شد و یا در محکمهٔ آن هفتاد تن از مشایخ؛ اما من به شما می گویم که اگر بر برادر خود بی دلیل خشمگین شوید و یا او را دشنام دهید و ابله بخوانید، کار شما در حکم آدمکشی است و در روز جزا در حضور مسیح و حواریونش با آتش دوزخ مجازات خواهید شد؛ پس آن کلمات برای تشخیص انواع جرائم و انبواع مختلف محاكم وانواع مجازاتها به كار نرفتهاند بلكه منظور نفى تمايز ميان گناهان است، زیرا یهودیان تمایز در گناهان را نه از تفاوت در نیّت و ارادهٔ افراد برای اطاعت از خداوند. بلکه از تفاوت بین محاکم و دادگاههای دنیوی خود استنباط می کردند؛ منظور نشان دادن این نکته است که کسی که نیّت و قصد آزار برادرش را داشته باشد، هر چند اثر بیرونی آن تنها به شکل دشنام ظاهر شود و یا اصلاً اثر بیرونی نداشته باشد، آن کس در روز جزا بهوسیلهٔ قضات و دادگاه، که نه محاکم مختلف بلکه همگی محکمهٔ واحدی هستند، به درون آتش دوزخ افکنده خواهد شد. با توجه به این تفسیر معلوم نیست که چه مطلبی می توان از آن متن در تأیید عالم تطهیر ارواح استنباط کرد.

نصّ ششم انجیل لوقا ۱۶:۹ است که میگوید: و من شما را گویم که از ثروت ناصواب خویش دوستانی برای خود مهیتا کنید که چون ذلیل شوید شما را در اماکن جاودانی جای دهند. [نویسنده] ادعا میکند که این آیه اشاره به استدعا از قدیسان متوفی دارد. اما معنای آن روشن است؛ یعنی ما باید با استفاده از ثروت خود، از تهیدستان دوستانی برای خود مهیّا سازیم و از این طریق دعا و ثنای ایشان را مادام که زنده اند نصیب خود کنیم. آن کس که به بی چیزان پول بدهد، به خداوند قرض داده است.

نصّ هفتم انجیل لوقا ۲۳:۲۴ است که می گوید: خداوندا وقتی تو به سلطنت خود می رسی ما را به یاد دار. به گفتهٔ او، منظور از این آیه بخشش گناهان پس از مرگ است. اما این استنباط درست نیست که [بگوییم که] منجی ما در آن زمان او را بخشیده باشد ولی در هنگام بازگشت خود در شکوه و جلال به یاد آورد که وی را دوباره زنده کند و زندگی جاوید بخشد. نص هشتم کتاب اعمال رسولان ۲:۲۴ است که پطرس رسول در آنجا دربارهٔ مسیح میگوید: ولی خدا او را از درد مرگ نجات داد و دوباره زنده کرد، چون مرگ نمی توانست چنین کسی را در چنگ خود اسیر کند. [نویسنده] این آیه را چنین تفسیر میکند که مسیح به درون عالم تطهیر ارواح نزول میکند تا برخی ارواح را از عذاب رهایی بخشد؛ درحالیکه آشکار است که خود مسیح از مرگ خلاصی مییابد؛ خود اوست که نمی توانست در چنگال مرگ و یا در گور اسیر بماند؛ نه ارواح موجود در آن عالم. اما اگر در گفتههای بزا در طی یادداشتهایش در مورد این آیه دقت شود، بر همگان آشکار خواهد شد که بهجای کلمهٔ درد باید کلمهٔ بند باشد؛ و در این صورت دیگر هیچ دلیلی برای جستجوی معنای عالم تطهیر ارواح در این آیه نخواهد بود.

> فصل چهل و پنجم در باب داستان شیاطین و دیگر بقایای مذهب قبایل غیریهود

منشا داستان شیاطین تصوری که بهواسطهٔ اجسام شفاف بر روی اندام های بینایی ایجاد می شود خواه به شکل خط مستقیم واحد و یا خطوط چندگانه ای که از اجسام غیرشفاف بازتاب یابد و یا در مسیر خود با گذر از اجسام شفاف انکسار پیدا کند، در هر حال در موجودات زنده که خداوند چنین اندام هایی در وجود ایشان تعبیه کرده است، صورت خیالی آن شیء را ایجاد میکند و از همین صورت صورت خیالی است که آن تصور ناشی می شود و این صورت خیالی، رژیت خوانده می شود که بهنظر نمی رسد صورت خیالی صرف و ساده ای باشد بلکه خود جسم در خارج از ذهن ما موجود می میاید. به همین شیوه وقتی کسی چشمان خود را شدیداً فشار دهد، بهنظر او نوری در خارج و در جلو چشمانش ظاهر میگردد، که هیچکس جز خودش آن را نمی بیند؛ زیرا در حقیقت چنان چیزی در خارج از چشم آن کس وجود ندارد، بلکه تنها حرکتی در اندام های داخلی پیدا شده که با مقاومت خارج می شود و همین حرکت چنان تصوری را برای آن کس ایجاد میکند. و همان چیزی است که ما تخیل و صورت خیالی و خاطره و یا روی کس ایجاد میکند. و همان چیزی است که ما تخیل و صورت خیالی و خاطره و یا روی کس ایجاد میکند. و همان چیزی است که ما تخیل و صورت خیالی و خاطره و یا روی کس ایجاد میکند. و همان چیزی است که ما تخیل و صورت خیالی و خاطره و یا روی (که در خواب و گاه بهواسطهٔ ناراحتی شدید اندام ها بهواسطهٔ بیماری و شدت ظاهر می شود) می نامیم. در این باره پیش تر در فصل های دوم و سوم مختصراً سخن گفته ایم. این باره پیش تر در فصل های دوم و سوم مختصراً سخن گفته ایم.

چون مدعیان قدیمی معرفت طبیعی هیچگاه به ماهیت رؤیت و بینایی به این معنا پی نبردند، و برخی از ایشان بهویژه امور دور از دسترس را (که موضوع آن معرفت است) ملاحظه نمیکردند، پس مردم نمی توانستند درکی از آن صورتهای موجود در خیال و یا در حواس خود پیداکنند و تنها در مورد امور واقعاً موجود در عالم خارج چیزی میدانستند؛ و برخی (چون نمیدانند آن صورتها چگونه محو و نایدید میشوند) آنها را مطلقاً غیرجسمانی یعنی غیرمادی و یا صورت هایی خالی از ماده و یا چون رنگ و شکلی میدانستند که فارغ از هر جسم رنگ دار یا شکل داری وجود دارند و می توانند (چون لباس) اجسام هوایی به تن کنند تا آنکه خود را برای چشمان جسمانی ما مرئی و دیدنی سازند. و دیگران می گفتند که این چیزها اجسام یا موجودات زندهای هستند که از هوا یا مادهٔ اثیری و لطیف دیگری ساخته شدهاند که به هنگام رؤیت متراکم به نظر می آیند. لیکن هر دو گروه لقب واحدی به آنها دادهاند و توافق دارند که آنها را ارواح و شیاطین بخوانند. چنانکه گویی مردگانی که به خواب ایشان می آیند صرفاً در مغز خود ایشان خانه ندارند بلکه مقیم و ساکن آسمان و یا بهشت و جهنماند؛ یعنی خیالات نیستند بلکه ارواحاند؛ درست مثل آنکه کسی استدلال کند و بگوید که روح خود را در آیینه دیده و یا ارواح ستارگان را در آب مشاهده کرده است؛ و یا اینکه شبح معمولی خورشید را که به اندازهٔ دوازده اینچ است روح آن خورشید عظیمی بداند که کل عالم مرئی را منوّر می سازد. و بدان سبب ایشان از آن ارواح بهعنوان موجوداتی که دارای قدرت نامعلوم یعنی نامحدودند و می ترسند و آنها را قادر به رساندن سود یا زیان به خود می دانند؛ و در نتیجه از این طریق به حکام کشورهای غیرمسیحی فرصت و امکان دادهاند تا از ترس ایشان بهسود خود استفاده کنند و از طریق اساطیر و داستان شیاطین (که در آن شعرا به عنوان کاهنان اصلی مذاهب کفرآمیز عنوان می شدند و از این رو مورد احترام بودند) و به منظور حفظ صلح عمومي، اطاعت اتباع را نسبت به آنها جلب كنند؛ و برخى از آن شياطين را بهعنوان ارواح كريمه و برخى ديگر را بهعنوان ارواح خبيثه قلمداد نمايند؛ تا دستهٔ اول مشوّق اتباع به اطاعت و تبعیت و دستهٔ دوم مانع و مهاری برای جلوگیری ایشان از نقض قانون باشند

اینکه نام شیاطین به چه نوع از اشیا و موجوداتی اطلاق میشد، بعضاً از روی هویت شیاطین دوران شجرهنامهٔ خدایان ایشان که هزیود، یکی از قدیمی ترین شاعران یونانی، آن را به رشتهٔ باستان تحریر درآورده است و بعضاً از روی کتب تاریخی دیگر معلوم میگردد؛ به برخی از اینها پیش تر در فصل ۱۲ این رساله اشاره کردهایم.

یونانیان از طریق مستعمرات و فتوحات خود، زبان و ادبیات خویش را به آسیا، مصر، جگونه این آیین بسط یافت و ایتالیا تسری بخشیدند و از اینرو طبعاً داستانهای شیاطین (و یا به گفتهٔ پولس رسول) آیین و دین شیاطین را نیز در آن نواحی بسط دادند. و از آن طریق آن داستانها در بین یهودیان چه در یهودیه و چه در اسکندریه و نواحی دیگری که در آنها پخش و و چقدر مورد پذیرش پراکنده بودند، سرایت کرد. اما ایشان عنوان شیطان را (برخلاف یونانیان) به ارواح نیک و یهودیان قرار گرفت بد هر دو اطلاق نمی کردند بلکه تنها در مورد ارواح شریر به کار می بردند؛ و شیطان ها و

•۵۲ لویاتان

دیوهای نیکو را روح خدا مینامیدند؛ و کسانی را که چنین ارواحی در وجودشان رسوخ می کرد، انبیا می شمردند. خلاصه اینکه هر امر عجیب و غریبی را اگر نیکو و خوشایند بود به روح خدا و اگرید و ناخوشایند بودیه یکی از شیاطین یعنی شیطانی بد نهاد که همان ابليس باشد، نسبت مي دادند و شيطان بد به اين معنى [در يوناني] χαχοδάμων است. بنابراین آنها، کسانی را که ما بیعقل یا مخبط میخوانیم، دیوانه و مجنون یعنی تحت سلطهٔ دیو، و جنزده می خواندند و نیز این عنوان را برای کسانی به کار می بردند که دچار بيماري غشي و صرع بودند و يا چيزهايي ميگفتند که آنها بهدليل قصور فهم، بيهوده و بی معنا می ینداشتند؛ به همین سان آنها در مورد آدم کثیف و نایا کیزه می گفتند که روح ناباکی در وجودش خانه کرده است؛ و دربارهٔ افراد گنگ و لال می گفتند، شیطان لالی در او هست؛ و نیز در مورد بحبی تعمیدگر ( انجیل متی ۱۱:۱۸) به خاطر روزه داری عجیب و غریبش می گفتند که شیطانی در او هست. و نیز در مورد منجی ما، چون وی گفته بود که هر کس دستورهای مرا اطاعت کند، هرگز نمی میرد، [سران یهود گفتند]: حالا دیگر برای ما ثابت شد که تو شیطان در خود داری [و دیوانهای] زیرا ایراهیم و تمامی پیامبران يوحنا ٨:٥٢ مردند؛ (انجيل يوحنا ٨:٥٢)؛ ونيز جون منجى ما گفته بودكه (يوحنا ٧:٢٠) أنها می خواستند او را بکشند، مردم پاسخ دادند: تو با خود شیطان داری [و دیوانهای]؛ چه کسی می خواهد تو را بکشد؛ از این رو آشکار است که یهودیان عقاید مشابهی دربارهٔ ارواح و شیاطین داشتند یعنی اینکه آنها را خیالات و اوهام مغز انسان نمی شمردند بلکه چیزهایی واقعی و مستقل از خیال میدانستند.

جرا منجی ما آن را رد نکرد حال اگر این عقیده درست نبود (برخی ممکن است بپرسند) پس چرا منجی ما آن را رد نکرد و خلاف آن را تعلیم نداد؛ بدتر از این، چرا وی در موارد مختلف چنان شیوههای مسیح وقتی میگوید که روح گوشت و استخوان ندارد، گرچه او بر آن است که ارواح وجود دارند، لیکن منکر آن نیست که این ارواح جسمانی باشند؛ و پولس رسول آنجا که میگوید: ما در بدنهای دروحانی دوباره زنده خواهیم شد، ماهیت ارواح را تصدیق میکند و میگوید که آنها جسمانی هستند؛ و فهم این مطلب دشوار نیست. زیرا هوا و بسیاری میگوید که آنها جسمانی هستند؛ و فهم این مطلب دشوار نیست. زیرا هوا و بسیاری چیزهای دیگر هم جسم هستند، هر چندگوشت و خون و یا جسم سخت دیگری نیستند وجود انسانی خارج شود، اگر منظور از شیطان سخن میگوید و به او امر میکند تا از وجود انسانی خارج شود، اگر منظور از شیطان بیماری و مرضی مثل تشنج یا خبط دماغ. و یا روحی جسمانی و مادی باشد، آیا طرز بیان مطلب نادرست نیست؟ آیا امراض توانایی شنیدن دارند؟ آیا ممکن است در بدنی که از گوشت و خون ساخته شده و پیشاپیش و یا روحی جسمانی و مادی باشد، آیا طرز بیان مطلب نادرست نیست؟ آیا امراض توانایی شنیدن دارند؟ آیا ممکن است در بدنی که از گوشت و خون ساخته شده و پیشاپیش ارواحی وجود نامزد که نه بدن داشته باشند و نه صرف خیال و موم باشند؟ در پاسخ به ارواحی وجود ندارند که نه بدن داشته باشند و نه صرف خیال و موم باشند؟ در پاسخ به پرسش اول میگویم که خطاب منجی ما در امر خود به دیوانگی یا جنونی که وی شفا میداد، نابهجا نیست، به همان سان که خطاب شماتت آمیز او نسبت به تب و باد و دریا نابهجا نبود؛ زیرا اینها نیز توانایی شنیدن ندارند؛ و به همین سان امر خداوند خطاب به نور و افلاک و خورشید و ستارگان وقتی به آنها حکم داد که به وجود آیند، نابهجا نبود؛ زیرا آنها نمی توانستند پیش از آنکه موجود باشند، چیزی بشنوند. ولی این گونه خطاب ها نابهجا نیستند زیرا دلالت بر قدرت کلام خداوند دارند؛ پس به همین سان خطاب به دیوانگی و جنون (تحت عنوان شیطان و جن که معمولاً در آن زمان بدان عنوان شناخته می شدند) و حکم به اینکه بدن آدمیان را ترک کنند، نابهجا نیست. در پاسخ به پرسش دوم در خصوص غیرجسمانی بودن ارواح، تاکنون هیچ آیه ای در کتاب مقدس نیافته ام که بتوان از آن استنباط نمود که آدمی دارای روح جسمانی دیگری غیر از روح خودش باشد که جسم او را طبیعتاً به حرکت درمی آورد.

کتاب مقدس نمیگوید که ارواح غیرجسمانی هستند

منجی ما بلافاصله پس از آنکه روحالقدس به شکل کبوتر بر وی نازل شد، بنابه گفتهٔ متای رسول (انجیل متی ۴:۱) به وسیلهٔ آن روح به بیابان برده شد؛ و همین مطالب (در انجیل لوقا (۴:۱) با این کلمات بیان شده است: عیسی که پر از روح خدا شده بود، در همان روح به بیابان رفت. به حکم این آیه آشکار است که منظور از روح در اینجا روح القدس است. نمي توان اين حال را به جنزدگي تعبير كرد؛ زيرا مسيح و روحالقدس هر دو ذات واحد و یگانهای هستند؛ پس این به معنای حلول یک ذات یا جسم در ذات و جسم دیگر نیست. و چون در آیات بعدی گفته می شود که عیسی به وسیلهٔ شیطان به اورشلیم برده شد و در آنجا بر بالای گنبد خانهٔ خدا قرار داده شد [آیهٔ ۹]، پس آیا باید از این گفته چنین استنتاج کنیم که شیطان در قالب عیسی رفته بود و یا اینکه عیسی به روز و شدّت به آنجا برده شده بود؟ و نیز گفته می شود: که شیطان عیسی را به قلهٔ کوهی برد و در یک آن تمامی کشورهای جهان را به او نشان داد [آیهٔ ۵]؛ در این مورد نیز نباید تصور کنیم که شیطان به قالب عیسی رفته و یا او را بهزور با خود برده باشد؛ و یا اینکه واقعاً کوهی بدان بلندی (به مفهوم لغوي كلمه) هست كه عيسي نصف عالم را از نوك آن ديده باشد. پس معناي اين گفته غير از این چیست که عیسی به خواست خود به بیابان رفت؛ آیا حمل و نقل او از اینجا به آنجا و از بیابان به اورشلیم و از آنجا به کوهستان، خواب و رؤیا بود؟ عبارت انجیل لوقاکه میگوید [عیسی] نه بهوسیلهٔ روح بلکه در روح به بیابان برده شد، نیز با این معنا سازگار است؛ درحالیکه انجیل لوقا در خصوص اینکه عیسی به کوه و به بالای گنبد معبد خدا برده شد به همان شیوهٔ انجیل متی سخن می گوید. و این نحوهٔ بیان با ماهیت خواب و رؤیا مناسبت دارد.

همچنین در آنجا که انجیل لوقا دربارهٔ یهودای اسخریوطی میگوید که: شیطان در قالب وی وارد شد و در نتیجه او نزد کاهنان اعظم و سرکردگان یهود رفت و با آنها در این خصوص انجمن کرد که چگونه به مسیح خیانت ورزده در پاسخ می توان گفت که منظور از ورود شیطان (یعنی دشمن) به قالب [یهودا]، ظهور نیّت خصومتبار و خیانت آمیز وی در خصوص لودادن و فروختن خداوندگار و سرور خویش بود. زیرا همچنانکه اغلب در کتاب مقدس منظور از روح القدس الطاف و مراحمی است که از جانب روح القدس اعطا می شود؛ به همین سان می توان ورود شیطان را به معنی اندیشه های شرارت آمیز و دسیسه های دشمنان مسیح و حواریون او تعبیر کرد. زیرا همچنانکه نمی توان گفت که، شیطان، پیش از آنکه یهودا نقشه و توطئهٔ خصمانه ای در سر داشته باشد، در قالب او وارد شده بود، به همین سان نیز نمی توان به درستی گفت که یهودا اول در دل خود دشمن مسیح بود و ار آواحد و یکسانی بودند.

پس اگر ارواح غیرمادی موجود نباشند و نیز هیچ روح جسمانی هم در قالب آدمیان در نیاید، در آن صورت ممکن است باز این سؤال مطرح شود که چرا منجی ما و حواريونش چنين مطلبي را براي مردم بيان نكردند و چنان با صراحت در آن خصوص سخن نگفتند که دیگر هیچگونه شک و شبههای در آنباره باقی نماند. اما چنین سؤالاتی بیش از آن کنجکاوانهاند که مقتضی رستگاری مسیحیان باشند. آدمی ممکن است همچنین بیرسد که چرا مسیح که می توانست به همهٔ آدمیان ایمان و تقوا و همه گونه فضایل اخلاقی اعطاکند، این چیزها را تنها به برخی از کسان ارزانی داشت نه به همگان؛ و نیز چرا وی تحقیق در علل و عوامل طبیعی و علوم و دانشها را بر عهدهٔ عقل طبیعی و مساعی آدمی گذاشت و آن حقایق را برای هیچکس به شیوهای مافوق طبیعی افشا و اعلام نكرد؛ و نيز بسياري از اين گونه سؤالات. با اين همه شايد بتوان دلايل احتمالي و قابل قبولی برای آنها آورد. زیرا همچنانکه خداوند، وقتی بنیاسرائیل را به سرزمین موعود آورد، با منقادکردن همهٔ ملل پیرامون، بقای آنها را در آنجا تضمین نکرد، بلکه بسیاری از آن اقوام را همچون خاری در پهلوی ایشان ابقا نمود تا اینکه بدان سبب گهگاه فضیلت و حس کار و کوشش را در ایشان بیدار سازد؛ بههمینسان منجی ما در امر راهنمایی و ارشاد ما به سوی سلطنت آسمانی خویش، همهٔ دشواری های ناشی از مسائل طبيعي را از پيش ياي ما برنداشت؛ بلكه آنها را باقي گذاشت تا همّت و عقل ما را ورزيده سازد؛ از اینرو تنها موضوع تعلیم و تبلیغ او نشاندادن راه روشن و مستقیم رستگاری به معنای اعتقاد ما به این اصل اساسی بودکه: او خود مسیح فرزند خداوند حی بود و به این جهان فرستاده شد تا خود را برای غفران گناهان ما فداکند و در هنگام بازگشت مجدّد خود، با شکوه و جلال بر برگزیدگان خویش حکمرانی نماید و ایشان را الی الابد از دست دشمنانشان خلاصی بخشد. و عقیده به حلول شیاطین و ارواح واهی در قالب مؤمنان مانعی بر سر این راه نیست؛ هر چند ممکن است کسانی برای خروج از راه آن را بهانه قرار دهند تا بتوانند از جعلیات و اوهام خود پیروی کنند. اگر قرار باشد که تفسیر تمامی مسائلی را که برای ما در امر اجرای احکام خداوند، مزاحمت ایجاد می کنند، از کتاب مقدس جویا شویم، در آن صورت می توانیم به موسی اعتراض کنیم که چرا زمانِ خلقتِ چنان ارواح و شیاطینی را، مثل زمانِ خلقت زمین و دریا و انسان و حیوان معین و مشخص نکرد. در خاتمه باید گفت که در کتاب مقدس از ملائکه و ارواحی سخن رفته که هم صالح و هم شریرند؛ ولی گفته نشده که آنها مانند اشباحی که آدمیان در تاریکی و یا در خواب و رؤیا می بیند \_ و به زبان لاتین Spectra [شبح] خوانده می شوند \_ و آنها را شیطان می پندارند، غیرجسمانی باشند. اما در کتاب مقدس از ارواح جسمانی سخن رفته (هر چند که آنها به زبان لاتین می پندارند، عوانده می شوند \_ و آنها را شیطان می پندارند، فیرجسمانی باشند. اما در کتاب مقدس از ارواح جسمانی سخن رفته (هر چند که آنها لطیف و نامرئی باشند) ولی گفته نمی شود که آنها در قالب آدمیان رسوخ می کنند و در وجودشان مسکن می گزینند؛ و [نیز گفته می شود که] بدن های قدیسان، چنانکه پولس

دیگر کلیسا قدرت اخراج شیاطین را به شیوهٔ دوران اولیه دارا نیست با این حال خلاف این عقیده یعنی عقیده به اینکه ارواح غیرجسمانی وجود دارند، تاکنون آنچنان در نزد کلیسا مقبول و متداول بوده است که رویه و شیوهٔ احضار و اخراج ارواح از بدن (یعنی طرد شیطان بهواسطهٔ تاکنون آنچنان سحر و اوراد) بر همان عقیده استوار است و (گرچه به ندرت از این رویه استفاده می شود لیکن) هنوز هم متروک نگشته است. اینکه گفته می شود که در جماعت اولیهٔ مسیحیان افراد جنزده، بسیار ولی افراد مختل المشاعر و نظایر ایشان اندک بودند، در حالی که امروزه می بینیم که شمار افراد مختل المشاعر بسیار و تعداد جنزدگان اندک شده است، ناشی از تغییری طبیعی نیست، بلکه تغییری در اسامی و عناوین رخ داده است. اما باید پرسید که سبب چیست که در گذشته، حواریون و پس از ایشان برای مدتی، پیشوایان کلیسا آن بیماری های عجیب و غریب را شفا می بخشیدند، در حالی که امروزه دیگر چنین کاری نمی کنند؛ و یا این که چرا دیگر امروزه مؤمنان راستین نمی توانند آنچه را که مسیحیان مؤمن آن زمان بر طبق كفته انجيل مرقس ١٦:١٧ انجام مي دادند، به عمل آورند: [بر طبق اين آيه] كساني كه ایمان می آورند با قدرت من روحهای ناپاک را از جسم آدمیان بیرون میکنند و به زبانهای تازه حرف میزنند. حتی می توانند دست به مار بزنند و زهر مهلک بخورند و آسیب نبینند و دست روی سر بیماران بگذارند و آنها را شفا دهند و همهٔ این کارها را بدون ذکر نام دیگری جز نام عيسى انجام دهند. اين مسئلة ديگري است؛ احتمالاً أن توانايي هاي خارق العاده تنها تا زماني به پيشوايان كليسا اعطا شده بود كه آدميان كاملاً به مسيح اعتماد و ايمان داشتند و خرسندی و شادی خویش را تنها در مملکت آیندهٔ او میجستند؛ و در نتیجه وقتی آدمیان در پی قدرت و ثروت برآمدند و برای تأسیس مملکتی دنیوی بـر عـقل و ذكاوت خود اعتماد و تكيه كردند، چنان توانايي هاي خارق العادة الهي بار ديگر از أن پیشوایان سلب شد. یکی دیگر از بقایای آیینهای قبایل غیریهود قدیم، پرستش تمثالها و صورتها بود که نه موسی آن را در کتاب مقدس عهد عتیق مقرر کرده بود و نه مسیح در عهد جدید؛ و نه اینکه مستقیماً از آن قبایل گرفته شده بود بلکه پس از آنکه آنها نامهای آن تمثالها را بر مسيح نهادند، در ميان ايشان تداوم يافت. پيش از آنكه منجى ما به تبليغ آیین خود بپردازد مذهب عمومی قبایل خارج از دین پرستش اشباحی به جای خدا بود که به واسطهٔ تأثیر اجسام بیرونی بر روی اندام های حسی در ذهن ایشان ایجاد می شد؛ و این اشباح و صورتها اغلب به عنوان تصویرها، تمثال ها، خیالات و موهومات خوانده می شوند، زیرا بازتاب اشیای خارجی و موجودی هستند که آنها را ایجاد میکنند ولی آنها هیچ واقعیتی از آن خود ندارند، به همان سان که اشیابی که در خواب و رؤیا ظاهراً در نزد ما حضور دارند، خالی از واقعیتاند. و به همین دلیل است که یولس رسول میگوید: می دانیم که بت و تمثال چیزی نیست؛ نه اینکه منظورش این باشد که تمثالی فلزی، سنگی یا چوبی هیچ چیز نیست، بلکه مراد این بود که آنچه مردم در آن تمثال ها به عنوان چیزی قابل احترام و یا خوفناک می دیدند و به عنوان خدایی تلقی می کردند، تنها وهم و خیالی بود که هیچ مکان و مسکن و حرکت و یا وجودی جز در حرکات مغز ایشان نداشت. و پرستش این تمثالها و قائل شدن شأن و ارج الهی برای آنها، همان چیزی است که در کتاب مقدس، بت پرستی و طغیان در مقابل خداوند خوانده می شود. زیرا خدا، پادشاه یهودیان بود و جانشین او نیز نخست موسی و سپس کاهن اعظم بود؛ پس اگر قوم بنی اسرائیل مجاز می بودند که بتها و تمثال ها را (که بازتاب تخیلات خودشان بود) ستایش و نیایش کنند، در آن صورت هیچ اتکابی بر خداوند حقیقی که بی نظیر و بی بدیل است نمی داشتند و نیز بر کارگزاران اصلی او یعنی موسی و کاهنان بزرگ هم متکی نمی بودند؛ بلکه هر کس در آن حال بر حسب میل و ذوق خود بر خویش حکومت می کرد و نتیجهٔ این وضع، بیزاری کامل از دولت و نابودی خود قوم به علت تشتّت و پراکندگی می بود. و از این رو نخستین فرمان خداوند این بود که: قوم بنی اسرائیل نباید خدایان بیگانه یعنی خدایان اقوام دیگر را به عنوان خدای خود بیذیرند بلکه باید تنها خداوند راستین را که از سر لطف با موسى تكلم كرد و به واسطه او براى حفظ صلح در بين ايشان و نجاتشان از دست دشمنان، قوانین و رهنمودهایی عطاکرد، بیرستند. و فرمان دوم این بود که: آنها نباید برای خود بت و تمثالی از خویش بسازند و بیرستند. زیرا این کار به معنی سرنگونکردن یک یادشاه و تسلیم شدن به یادشاه دیگری است، خواه این یادشاه دیگر بهوسیلهٔ یکی از اقوام همسایه نصب شود و یا به وسیلهٔ خودشان.

نصوص موجود در کتاب مقدس که ظاهراً از تأسیس و برقراری تمثالها و تصویرها و پرستش آنها و یا از استقرار آنها در پرستشگاههای خداوند بهطور کلی حمایت میکنند، از این قرارند: مورد نخست که از آن دو مثال میآوریم: یکی تصویر ملائکه و کروبیان بر روی

یکی دیگر از بقایای عقاید قبایل غیریهود پرستش تمثالها بود که از قدیم باقی مانده بود نه آنکه از بیرون وارد کلیسا شود

پاسخ به آیاتی که ظاهراً مؤید پرستش تمثالها هستند در باب مملکت ظلمت ۵۲۵

صندوق عهد یهود؛ و دیگری تمثال مار برنجی. ثانیاً برخی از آیات به ما حکم میکنند که برخی اشیا را بهخاطر رابطهای که با خدا دارند بپرستیم؛ مثل پرستش چهارپایهٔ زیرپایی خدا. و سرانجام برخی آیات دیگر تعظیم و تکریم مذهبی اشیای مقدس را مجاز میدارند. اما پیش از آنکه قوّت و اعتبار آن آیات در اثبات مدعای فوق را بررسی کنیم، نخست میباید توضیح دهیم که مراد از پرستش، تمثال ها و تصویرها چیست.

پیش تر در فصل ۲۰ این رساله نشان داده ایم که تعظیم و تکریم به معنی تقدیر از پرستش چیست قدرت هرکسی است؛ و معیار و مقیاس تقدیر مقایسه ای است که میان آن کس و دیگران به عمل می آوریم. اما چون نمی توان هیچ چیز را از لحاظ داشتن قدرت با خداوند مقایسه کرد، پس اگر هر قدر و ارزشی جز قدر و ارزش بینهایت و مطلق برای او قائل شویم او را است. اما اندیشه های باطنی آدمیان که در گفتار و اعمال ایشان ظاهر و نمودار می شوند، علائم و نشانه های تعظیم و تکریم ما هستند که کلاً پرستش و در زبان لاتین تا علنی و قلبی خوانده می شوند. بنابراین نیایش، سوگند، فرمانبرداری و بندگی از روی مراقبت و رغبت و به طور کلی همهٔ کلمات و اعمالی که دلالت بر ترس هتک حرمت و یا میل به جلب نظر اشت. ای اشتد با شده، به معنی پرستش و ستایش انده ای میل به جلب نظر به طور کلی همهٔ کلمات و اعمالی که دلالت بر ترس هتک حرمت و یا میل به جلب نظر می شوند، به همین دلیل معمولاً عزت و احترام هم خوانده می شوند.

ستایشی که ما نسبت به کسانی بروز می دهیم که آنها را صرفاً انسان می شماریم، مثل تمایز میان پرستش الهی و پرستش مدنی شاهان و صاحبان اقتدار، ستایش مدنی است. اما ستایشی که نسبت به آن وجودی به عمل مي آوريم كه خدايش مي دانيم، قطع نظر از نوع كلمات، مراسم، حركات و يا اعمال دیگری که بدان منظور به کار میبریم، ستایش الهی است. به خاک افتادن در محضر سلطانی که صرفاً انسان بهشمار میرود، تنها ستّایش مدنی است؛ ولی آن کس که صرفاً كلاهش را در كليسا برمىدارد، به اين دليل كه أنجا را خانهٔ خدا مىداند، پرستش الهى بهعمل مى أورد. كسانى كه تمايز ميان يرستش الهى و مدنى را نه در نيّت شخص ستایشگر بلکه در تمایز میان کلمات  $\delta ov\lambda \epsilon i \alpha$  [بندگی] و  $\lambda lpha au 
ho \epsilon i lpha$  [خدمتکاری] میجویند خودشان را فریب میدهند. زیرا بندگان بر دو نوعاند: یک نوع کسانی که مطلقاً در اختیار ارباب خویش هستند مانند اسیران جنگی و فرزندان شان، که خود صاحب و مالک جسم و جان خویش نیستند (و زندگی ایشان به ارادهٔ خدایگان شان وابسته است بهنحوی که ممکن است بهخاطر کوچک ترین نافرمانی جان خود را از دست بدهند) و همچون حیوانات خرید و فروش می شوند؛ این بندگان به یونانی ۵۰٬۵۰ خوانده می شدند که در لغت به همان معنی بنده است و خدمات شان نیز  $\Delta ov\lambda \epsilon i lpha$  [بندگی] نام دارد. نوع دوم شامل کسانی است که (در مقابل اجر و اجرت و یا به امید یاداشی از سوی

ارباب خود) به صورت داوطلبانه خدمت می کنند؛ و اینان [در یونانی] Θήπεσ خوانده می شوند که به معنی خدمتکاران خانگی است؛ و ارباب ایشان نسبت به خدمات شان هیچ حقی جز آنچه در قراردادهای منعقده میان آنها مندرج است، ندارند. ایـن دو نـوع از خدمتكاران تنها از این حیث با یکدیگر وجه مشترک دارند که دیگری کارفرمای ایشان است. و واژهٔ Λάτεισ عنوان مشترک برای هر دو است و به معنای کسی است که برای دیگری کار میکند، خواه برده باشد و یا خدمتکار داوطلب؛ پس واژهٔ Λατρεία بهطور کلی بهمعنای خدمتکاری است؛ اما واژهٔ Δουλεία تنها به معنی خدمت بردگان و وضع و حال بردگی است. و هر دو واژه در کتاب مقدس به صورت مخلوط و متداخل (به معنای  $\Delta ov \lambda \epsilon i lpha$  خدمت به خداوند) به کار فتهاند. چون ما بردگان و بندگان خداپیم پس واژه استعمال می شود؛ و چون ما به او خدمت می کنیم، واژهٔ Λατρεία به کار می رود؛ و همهٔ انواع خدمتكارى نهتنها متضمن فرمانبردارى بلكه بهعلاوه حاوى يرستش يعنى اعمال، حركات وكلماتي است كه بر تعظيم و تكريم دلالت مي كنند.

تصور (به دقیق ترین معنای کلمه) صورت یا تصویر چیزی قابل رؤیت و مشهود تصورات چیستند: است؛ در این معنا اشکال خیالی، اشباح و یا ظهور اشیای مشهود در پیش چشم، صرفاً یکی خیالات مصورات با تصاویری هستند؛ مثل ظاهر شدن تصویر آدمی یا اشیا در آب به واسطهٔ بازتاب یا انکسار نور؛ و یا دیدن خورشید و ستارگان بهواسطهٔ رؤیت مستقیم در فضا؛ که همگی به شکلی که بازتاب می یابند واقعیت ندارند و آنجایی که بهنظر می رسد باشند، نیستند؛ و نيز حجم و اندازه و شكل شان با شيء واقعي مربوطه فرق دارد؛ و با تغيير در اندامهاي بینایی و باکاربرد ذرّهبینها آن حجم و اندازه تفاوت میکند؛ و این تصاویر اغلب اوقات وقتی اشیای واقعی مربوطه غایب اند در خیالات ما و یا در خواب هایمان حاضر هستند؛ و نیز همچون چیزهایی که صرفاً مبتنی بر خیالاند، به رنگها و شکلهای دیگر تغییر می یابند. و اینها تصویرهایی هستند که اصلاً و به معنی درست کلمه تصور با تمثال و مثال خوانده می شوند و از زبان یونانیان گرفته شدهاند که در نزد ایشان کلمهٔ  $E'_{i\delta}\omega$  به معنی ديدن است. اين تصاوير همچنين خيالات نيز خوانده مي شوند که در همان زبان يوناني، اشباح نام دارند. و از همین صورتهای خیالی است که یکی از قوای طبیعی انسان قوهٔ تخیل خوانده شده است. و از اینرو آشکار است که هیچ تصویر یا تصوری نیست که از اشیای نامشهود تشکیل شده باشد.

همچنین معلوم است که تصور و تصویری از امر نامتناهی نمی توان داشت؛ زیرا همهٔ تصورات و خیالاتی که به واسطهٔ تأثیر اشیای مشهود [بر ذهن] تشکیل می شوند، دارای شکل هستند؛ و شکل کمیتی است که از هر لحاظ محدود و متناهی است؛ و بنابراین نمی توان تصویر یا تصوری از خداوند، یا از روح انسان و یا از ارواح داشت، بلکه تنها اجسام مرئی و مشهود یعنی اجسامی که حاوی نورند و یا منوّرند، قابل تصورند. و همچنانکه آدمی می تواند شکل هایی را در خیال خود بسازد که هرگز ندیده است و دوم صورت های خیالی بدین سان با ترکیب اجزای موجودات مختلف، شکل و هیئتی جداگانه ایجاد کند، آنچنانکه شاعران سِنتورها <sup>۱</sup> و کیمراها<sup>۲</sup> و دیگر هیولاهایی را در خیال خود ساختهاند که هرگز ندیدهاند؛ به همین سان آدمی می تواند به آن شکل ها مادیت ببخشد و آنها را با سوم تصاویر مادی چوب و خاک و فلز بسازد. و این چیزها نیز تصویر و تمثال خوانده می شوند نه به این دلیل که تصوّری از اشیای مادی و جسمانی اند بلکه به این دلیل که برخی موجودات خیالی مستقر در خیال سازندهٔ خود را به تصویر می کشند. پس شکل این تمثال ها وقتی که اصلاً در خیال هستند و وقتی که به صورت مادی در می آیند و از طریق نقاشی، کنده کاری، مالب ریزی و ریخته گری، مادیت می یابند، با یکدیگر شباهت دارند، زیرا جسم مادی مصنوع آن به شکل هنری، تصویر همان تمثال خیالی است که طبیعت ساخته است.

اما در مفهوم کلی تر واژهٔ تصویر و تمثال، معنای نمایش یک چیز به وسیلهٔ چیز دیگر نیز نهفته است. پس می توان گفت که حکام دنیوی، نمایش و جلوهٔ خداوندند؛ و نیز حکام مادون را می توان نمایش و تصویری از حاکم اصلی دانست. و در سنت بت پرستی قبایل غیریهود، اغلب توجهی به شباهت بت و تمثال مادی با صورت خیالی بت نمی شد و با این حال آن بت، نمایش و جلوهٔ همان صورت خیالی خوانده می شد. زیرا آنها سنگ نتراشیده و نخراشیدهای را به عنوان مظهر نبتون (الههٔ اقیانوس) تصور می کردند و اشکال مختلف دیگری را برگزیده بودند که با تصویری که از خدایان خود در خیال خویش داشتند بسیار متفاوت بود. و امروزه نیز بسیاری از تمثال های حضرت مریم و قدیسان دیگر را مشاهده می کنیم که با یکدیگر تفاوت دارند و با صورتهای خیالی هیچ کسی منطبق نیستند؛ و با این حال این تمثال ها به کار تأمین هدف مورد نظر می آیند؛ زیرا مقصود از ترسیم آنها صوفاً نمایش اشخاص و شخصیتهای مذکور در تاریخ از طریق نامگذاری آنهاست؛ و هر است کسی چنان صورتی در خیال نداشته باشد. پس تمثال و تصویر در مفهوم کلی آن به معنای شباهت با چیزی مشهود و یا نمایش آن چیز و یا هر دو است، چنانکه اعلا مکن معنای شباهت با چیزی مشهود و یا نمایش آن چیز و یا هر دو است، چنانکه اعلا میکن

اما عنوان تمثال و بت در کتاب مقدس چنان بسط داده شده است که بر خورشید و ستارگان و یا هر موجود مرئی یا نامرئی دیگری نیز که بهعنوان خدایان مورد ستایش قرار گیرند، دلالت میکند.

حال که دیدیم پرستش چه معنایی دارد و تمثال و تصویر چیست، اینک این دو معنا بت پرستی چیست

۱. Centaures ، موجود اسطورهای در افسانههای یونانی که نیمی انسان و نیمی اسب است.م.

۲. Chimera ، در اساطیر یونان هیولایی که سرشیر، بدن ببر و دم مار مانند دارد.م.

را در کنار یکدیگر قرار میدهیم تا ببینم که بتپرستی که در فرمان دوم خداونـد و در آیات کتاب مقدس منع شده است، چیست.

پرستش تمثال و تصویر به معنای انجام داوطلبانهٔ آن اعمال ظاهری است که یا علامت و نشانهٔ تعظیم و تکریم صورت مادی تمثالی است که از چوب، سنگ، فلز و یا چیز قابل رؤیت دیگری ساخته شده است و یا اینکه بر تعظیم صورت خیالی موجود در مغز دلالت میکند که آن صورت مادی برای ترسیم و یا نمایش این ساخته شده است؛ و یا اینکه بر تعظیم و تکریم هر دو به عنوان جسم زندهٔ واحد و مرکب از ماده و صورت خیالی، همچون جسم و روح در موجود زنده، دلالت دارد.

برداشتن کلاه خود به نشانهٔ احترام در محضر صاحبان قدرت و اقتدار و یا در بارگاه سلطان و یا هر جای دیگری که سلطان به منظور ادای احترام به خویش در غیاب خودش مقرر کرده باشد، به منزلهٔ پرستش آنان به شیوهٔ پرستش مدنی است؛ زیرا حاکی از تعظیم تخت سلطان و یا مکان نیست بلکه بر تکریم شخص دلالت دارد و از این رو بت پرستی نیست. اما اگر کسی که کلاه خود را به احترام برمی دارد، روح سلطان را حتی و حاضر در تخت او تصور کند و یا به تخت او متوسل و ملتجی شود، در آن صورت کار او به شیوهٔ پرستش الهی و در حکم بت پرستی است.

استدعا از ملوک در اموری که از دست ایشان برمی آید، هر چند اگر ما در این کار خود را به خاک پای ایشان بیندازیم، صرفاً ستایش و پرستش مدنی است؛ زیرا ما با این کار هیچ قدرتی جز قدرت انسانی سلطان را در وجود او تصدیق و شناسایی نمیکنیم. اما اگر از ملوک استدعا کنیم که هوای خوب و یا هر چیز دیگری را که اعطایش تنها از دست خداوند برمی آید، به ما عطاکنند، کار ما پرستش به شیوهٔ الهی و در حکم بت پرستی است. از سوی دیگر اگر سلطان کسی را با توسل به تهدید مرگ و یا مجازات جسمانی دیگری، مجبور به چنان ستایش و پرستشی کند، کار آن کس در حکم بت پرستی نیست. زیرا وقتی حاکم حکم میکند که مردم بهدلیل ترس از قوانین وی را ستایش کنند، چنین ستایشی دلالت بر آن ندارد که ستایشگران حاکم باطناً او را همچون خدایی ستایش میکنند بلکه تنها حاکی از این است که ایشان می خواهند خود را از خطر مرگ و زندگی ناگوار خلاصی بخشند؛ و آنچه دلالت بر تعظیم و تکریم باطنی نکند، پرستش شمرده نمی شود و در نتیجه بت پرستی نیست. همچنین نمی توان گفت که کسی که بدان شیوه حاکم را میستاید، موجب آزردگی خاطر برادران دینی خود می گردد و یا مانع از ایمان ایشان می شود. زیرا هر قدر هم که چنان کسی دانا و دانش آموخته باشد، دیگران نمی توانند از عمل او چنان استنتاج کنند که گویی وی از سر قبول و تأیید چنان کرده باشد؛ بلکه او در واقع از روی ترس حاکم را ستایش کرده است و از این و چنان عملی، عمل خود وی نیست بلکه در حکم عمل خود حاکم است.

ستایش خداوند در مکانی خاص و روی کردن به سوی تمثال یا مکانی معین، به معنی يرستيدن يا تعظيم و تكريم آن مكان يا تمثال نيست بلكه مراد از آن تصديق قداست آن مكان يعنى تصديق اين مطلب است كه أن تمثال يا مكان [به خدمت خدا تخصيص یافته و] از دایرهٔ استفادهٔ عمومی خارج گشته است؛ زیرا معنای کلمهٔ مقدس همین است؛ منظور از آن این نیست که کیفیت تازهای در آن مکان یا تمثال پیدا شده باشد؛ بلکه تنها بهواسطهٔ تخصیص به خداوند رابطهٔ جدیدی در آن رخ داده است؛ و بنابراین یرستش آنها بهمنزلهٔ بت پرستی نیست؛ همچنانکه پرستش خداوند در محضر مار برنجین بت پرستی نبود؛ و یا وقتی یهودیان از وطن خود دور بودند و (در هنگام نماز) صورتهای خود را بهسوی معبد اورشلیم می گرداندند [بت پرستی نمی کردند]؛ و یا وقتی موسی هنگام حضور در آن بیابان تفتیده که سرزمینی متعلق به طور سینا بود، کفشهای خبود را می کند [بت پرستی نمی کرد] و این مکانی بود که خداوند برگزیده بود تا خود در آن ظاهر شود و قوانین خویش را به قوم پنی اسرائیل ایلاغ کند و از این رو نه به واسطهٔ قداست ذاتی بلکه به علت تخصیص به خدمت به خداوند، مکانی مقدس بود. و نیز ستایش مسیحیان در کلیساها که به همین منظور، به موجب اقتدار و اختیار یادشاه و یا دیگر نمایندگان راستین کلیسا، برای خدمت به خداوند تخصیص یافتهاند، [بت برستی نیست]. اما یرستش خداوند به این عنوان که بهچنان تمثال یا مکانی جان بخشیده و خبود در آن سکنی گزیده باشد، یعنی اعتقاد به اینکه ذاتی نامتناهی در مکانی متناهی جای گرفته است، بت يرستي است؛ زيرا چنين خدايان متناهي و محدودي صرفاً تصورات ساخته خیال اند و واقعیت ندارند و اغلب در کتاب مقدس فریب، دروغ و یوچ خوانده می شوند. همچنین پرستش خداوند نه به این عنوان که در آن مکان یا تمثال حضور یافته و بدان حیات بخشیده باشد، بلکه بهمنظور تذکار نام و اعمال کسی که بهموجب اختیار و اقتدار خصوصي خود آن مكان يا تمثال رابه خدمت خدا تخصيص داده است ـ بعني ابنكه آن مکان و تمثال بهموجب حکم پیشوای حاکم ما به خدمت خدا تخصیص نیافته باشند. بت پرستی است. زیرا فرمان خداوند این است که: هیچ بتی را برای خود برای پرستش قرار ندهید. خداوند به موسی فرمان داد تا مار برنجین را بسازد؛ یعنی موسی آن را به ارادهٔ خود نساخت و از این رو کار او برخلاف فرمان خداوند نبود. اما وقتی هارون و بنی اسرائیل گوسالهٔ طلایی را ساختند و ستودند، چون این کاربدون اجازهٔ خدا صورت گرفته بود، پس در حکم بت پرستی بود؛ نه تنها به این دلیل که ایشان آن گوساله را همچون خدایی می پرستیدند بلکه همچنین به این دلیل که بدون اجازهٔ خداوند که سلطان ایشان بود و موسی که نایب خداوند بود، از آن همچون دستاویزی مذهبی استفاده می کردند.

غیریهودیان، ژوپیتر و دیگرانی را بهعنوان خدایان می پرستیدند که آدمیانی بودند که هنگام زندگی اعمال پرشکوه و بزرگی از ایشان سرزده بود؛ و نیز مردان و زنان مختلفی را فرزندان خدا می شمردند، و تصور می کردند که ایشان از آمیزش خداوندی فنانایذیر و انسانی فناپذیر زاده شده باشند. و این کار ایشان بت پرستی بود زیرا آنها بدون کسب اذن و اجازه از خداوند خواه از طريق قانون عقل ابدي او و يا از طريق وحي و الهامات و قوانين موضوعة او، چنان می کردند. اما گرچه منجی ما انسانی بود که بنا به اعتقاد ما خداوند فنانایذیر و یسر خداوند نیز بود، ولی چنین اعتقادی بهمنزلهٔ بت پرستی نیست، زیرا، چنین اعتقادی را بر پایهٔ خیالات و نظرات خود بنا نکردهایم بلکه براساس کلام خداوند بهوجهی که در کتاب مقدس آشکار شده است، استوار ساختهایم. و در خصوص تمجید و ستایش نان در مراسم عشای ربانی، اگر منظور از کلمات مسیح که می گوید: (ین جسم من است، این باشد که هم خود او، و هم نان ظاهری در دست او و علاوه بر این همهٔ لقمه های نانی که از آن پس تاکنون در ظاهر وجود داشته اند و از این پس نیز در هر زمان از جانب روحانیون تقدیس شوند، همگی بدن های مسیح اند و با این همه جملگی یک بدن اند؛ در این صورت آن کار در حکم بت پرستی نیست زیرا منجی ما خود آن را مجاز داشته است؛ اما اگرنص فوق بدان معنا نباشد (زیرا هیچ نص دیگری نیست که برای این مقصود بتوان بدان استناد کرد)، در آن صورت، چون آن کار به معنی پرستش مصنوع انسان است، بت پرستی به شمار می رود. زیرا کافی نیست که بگوییم که خدا می تواند نان را به بدن مسیح تبدیل کند؛ زیرا قبایل و اقوام خارجی نیز خداوند را قادر مطلق میدانستند و به این دلیل می توانستند بت پرستی خود را همچون دیگران توجیه کنند و مدعی تغییر شکل و ماهیت تمثال های چوبی و سنگی خود به خداوند متعال گردند.

گرچه کسانی هستند که ادعا می کنند که الهام الهی به معنی ورود روح القدس به درون وجود انسان به شیوه ای فوق طبیعی است نه آنکه به معنی اکتساب لطف و مرحمت خداوند به واسطهٔ ایمان و مطالعه باشد؛ اما به نظر من چنین کسانی گرفتار تناقض خطرنا کی هستند. زیرا اگر آنها کسانی را که خود برخوردار از چنان الهامی می دانند نپرستند، در آن صورت مرتکب گناه می شوند؛ چنانکه گویی از تمجید و ستایش حضور مافوق طبیعی خداوند سرباز زده اند. و نیز اگر ایشان را بپرستند، در آن صورت مرتکب شرک و بت پرستی می شوند؛ زیرا حتی حواریون هرگز به کسی اجازه نمی دانند که ایشان را بدان شیوه بپرستند. بنابراین بهترین و بی خطرترین راه، پذیرش این معنی است که منظور از نزول کبوتر [روح القدس] بر حواریون، و دمیدن روح پاک خداوند از جانب مسیح در وجود ایشان و نیز اعطای روح و تقدیس پیشوایان از طریق دستگذاری، علائمی است که خداوند به دلخواه خود به کار برده و یا حکم به کاربرد آنها داده است تا وعدهٔ یاری خود به کسانی را باز نماید که می باید از طریق مطالعات خودشان به ترین خور بپردازند تا آنکه مکالماتشان با دیگران موجب رنجش خاطر نگردد بلکه آموزنده و مفید گذشته از پرستش شرک آمیز تمثال ها و تصاویر، پرستش آنها به شیوه ای ترس آمیز پرستش ترس آمیز تمثال ها نیز صورت می گیرد؛ و این نوع پرستش گناه هست اما شرک و بت پرستی نیست. زیرا واقعی باشند؛ اما پرستش به واسطهٔ علائمی است که حاکی از تعظیم و تکریم باطنی و احساس نفرت و بیزاری باطنی و قلبی نسبت به تمثال و یا شیطان موهوم یا بتی همراه باشد که موضوع پرستش است؛ و این نوع پرستش تنها از ترس از مرگ و یا مجازات های سخت دیگر ناشی می شود؛ و با این حال انجام آن برای کسانی که به چنان پرستشی روی می آورند، گناه است، زیرا ممکن است آنان کسانی باشند که اعمال شان مورد و یا مجازات های اقتباس دیگران قرار گیرد و سرمشق و راهنمای ایشان واقع شود؛ زیرا اینان با پیروی از چنان کسانی لاجرم در طریق دین به موانعی برخورد می کنند و فرو می افتند. اما سرمشق به حال خود یعنی به رعایت احتیاط و مراقبت وامی نهد و در نتیجه سبب سقوط ما به حال خود یعنی به رعایت احتیاط و مراقبت وامی نهد و در نتیجه سبب سقوط ما

> بنابراین اگر پیشوایی که قانوناً موظف به تعلیم و ارشاد دیگران است و یا هر کس دیگری که مشهور به برخورداری از معرفت و دانش بسیاری باشد، از روی ترس تمثال یا بتی را ظاهراً بپرستد، اگر ترس و عدم تمایل خود به این کار را به همان اندازهٔ ستایش و پرستش خویش آشکار نسازد، در آن صورت برادر دینی خود را آزرده خاطر میسازد زیرا به ظاهر شرک و بت پرستی را تأیید میکند. و برادر دینی وی با تکیه بر عمل آموزگار و پیشوای خود و یا عمل هر کسی که بهنظر وی از معرفت و دانش بسیار برخوردار است، به این نتیجه می رسد که آن عمل فی نفسه قانونی است. و این گونه اذیت و آزار روحانی گناه است و آزردگی ناشی از آن واقعی است. اما اگرکسی که پیشوای دینی نیاشد و یا از لحاظ علم و دانش نسبت به آیین مسیحیت از شهرت چندانی برخوردار نباشد، و چنان عملی انجام دهد و دیگران هم از وی پیروی کنند آزار روحی ناشی از آن واقعی نیست زیرا دلیلی ندارد که دیگران ازو سرمشق بگیرند؛ بلکه ممکن است به آزردگی روحی تظاهر کنند تا عذر و بهانه ای در نزد مردم داشته باشند. زیرا انسان بی علم و دانشی که در اختیار سلطان یا دولتی مشرک باشد، اگر بهوی حکم شود که بتی را بپرستد وگرنه جان خود را از دست خواهد داد، و وی قلباً از آن بت بیزار باشد ولی چنان کند، کار خوبی کرده است؛ هر چند اگر شهامت تحمل مرگ را داشته باشد و از پرستش خودداری کند، کار بهتری کرده است. اما اگر پیشوایی که بهعنوان پیامبر مسیح خود را موظف به تبلیغ آیین مسیحیت برای همهٔ اقوام و ملل ساخته باشد، چنان عملی انجام دهد، نه تنها عمل او برای وجدان و ایمان مسیحیان دیگر آزاردهنده و گناهآلوده است بلکه به معنای خیانت در انجام مأموريت و رسالت خود او نيز هست.

خلاصهٔ آنچه تا اینجا دربارهٔ ستایش و پرستش تمثال ها و بت ها گفته ایم این است که هر کس تمثال یا هر چیز دیگری را بپرستد، خواه موضوع پرستش او هیئت مادی آن چیز و یا صورت خیالی خود او از آن باشد که گمان میکند در آن شیء مقیم و حاضر است، و خواه هر دو باشند؛ و یا اعتقاد داشته باشد که آن اشیا نیایش های وی را می شنوند و اخلاص عمل او را می بینند، بدون آنکه گوش و چشم داشته باشند؛ چنان کسی مرتکب شرک و بت پرستی شده است؛ و آن کس که از روی ترس از مجازات به چنان پرستشی تظاهر نماید، اگر کسی باشد که برادرانش از وی سرمشق بگیرند، در آن صورت مرتکب گناه شده است. اما هر کس که آفریدگار عالم را در حضور چنان بت و تمثالی و یا در مکانی بپرستد که خود او برای این منظور نساخته و انتخاب نکرده باشد بلکه به حکم کلام خداوند تقدیس و تخصیص یافته باشد، مرتکب شرک و بت پرستی نشده است، چنانکه یهودیان در ستایش و پرستش خداوند مدتی در حضور فرشتگان و در محضر مار برنجین

حال در خصوص پرستش قدیسان و تمثالها و اشیای مقدس و چیزهای دیگری که امروزه در کلیسای روم معمول و متداول است باید بگویم که این پرستشها به حکم خداوند مجاز نشده و از آیین مسیحیت وارد کلیسا نگشتهاند بلکه بعضاً از دوران اولیهای بهجا ماندهاند که قبایل و اقوام خارجی ایمان آوردند، و بعدها هم از جانب اسقفها و پاپهای روم حمایت، تقویت و تأیید شدند.

و اما در خصوص شواهدی که از کتاب مقدس در این باره می آورند که خداوند خود دستور داد که برخی از تمثال ها ساخته و برقرار شوند، [باید گفت که] آنها را نساختند تا مردم و یا هیچ کسی به پرستش آنها بپردازند؛ بلکه منظور این بود که مردم در نزد آن تمثال ها خود خداوند را پرستش کنند، همچنانکه [قوم بنی اسرائیل] خدا را در نزد تمثال کروبیان که بر روی صندوق عهد بود و نیز در نزد تمثال مار برنجین می پرستیدند. زیرا در کتاب مقدس هیچ جایی نمی خوانیم که کاهنان و یا دیگران، کروبیان و فرشتگان را پرستیده باشند بلکه برعکس (در کتاب دوم تاریخ ملوک ۲۰:۸۱) گفته می شود که حزقیاه نبی مار برنجینی را که موسی ساخته بود در هم شکست زیرا که بنی اسرائیل تا آن زمان ما مطرح نشدهاند تا ما هم تمثال ها و بتهایی بسازیم به این بهانه که خداوند را در نزدشان بپرستیم، زیرا فرمان دوم خداوند که می گوید هیچ تمثال و بتی برای تقلید و اقتباس ما مطرح نشدهاند تا ما هم تمثال ها و بتهایی بسازیم به این بهانه که خداوند را در نزدشان بپرستیم، زیرا فرمان دوم خداوند که می گوید هیچ تمثال و بتی برای ستایش خود ما مطرح نشدهاند تا ما هم تمثال ها و بتهایی بسازیم به این بهانه که خداوند را در نزدشان بپرستیم، زیرا فرمان دوم خداوند که می گوید هیچ تمثال و بتی برای ستایش خود نزدشان بپرستیم، زیرا فرمان دوم خداوند که می گوید هیچ تمثال و بنی بهانه که خداوند را در نزدشان بپرستیم، زیرا فرمان دوم خداوند که می گوید هیچ تمثال و بتی برای متاید و استای نزدشان برای برای ساختن بتها به وسیلهٔ انسان را، و نیز از نوع پرستشی که خداوند بدان حکم کرده، پرستش های دلبخواهانهٔ انسان را، و نیز از نوع پرستشی که خداوند بدان

پاسخ به استدلالهای مبتنی بر تمثال کروبیان و مار برنجین

که همچنانکه حزقیاه مار برنجین را به این دلیل درهم شکست که یهودیان آن را می پرستیدند، پس وی آن را شکست تا دیگر ایشان آن را نیرستند؛ پس بههمینسان حكام مدنى بايد بتها و تمثال هايى راكه اتباعشان به پرستش آنها عادت كردهاند، درهم بشکنند تا آنکه دیگر فرصتی برای اینگونه شرک و بت پرستی باقی نماند. زیرا امروزه مردم نادان هر جا تمثالها و بتهایی می پرستند، واقعاً فکر میکنند که قدرتی الهی در آن تمثال ها وجود دارد و پیشوایان دینی ایشان نیز به آنها می گویند که برخی از آن بت ها و تمثالها سخن گفتهاند و برخی زخمی و خونین شدهاند، و نیز همگی معجزاتی بهعمل آوردهاند؛ و ایشان گمان میکنند که این معجزات را قدیسی انجام داده است که یا با همان بت و تمثال یکی و یکسان است و یا در درون آن نهفته است. بنی اسرائیل وقتی گوسالهٔ طلایی را می پرستیدند گمان می کردند که همان خدایی را می پرستند که ایشان را از مصر بیرون برد؛ و این کار بت پرستی بود زیرا گمان می کردند که آن گوساله همان خداست و یا ابنکه خدا در شکم اوست. وگرچه ممکن است برخی گمان برند که آدمی نمی تواند تا این حد احمق باشد که بتی را خداوند و یا قدیس بشمارد و یا آنکه آن را با چنان تصوری بیرستد؛ لیکن عکس این مطلب در کتاب مقدس مشاهده می شود؛ زیرا وقتی گوسالهٔ سفر خروج ۳۲:۲ طلایی ساخته شد، مردم گفتند: یا بنی اسرائیل اینها خدایان شما هستند؛ و (در سفر تکوین سفر تکوین ۳۱:۳۰ ۳۱:۳۰) بتهای لابان، خدایان او خوانده شدهاند. و ما به حکم تجربهٔ هر روزه در بین همهٔ اقوام میبینیم که کسانی که جز به خوراک و راحت خود به چیزی نمی اندیشند، حاضرند هر حرف یاوه و بیهوده ای را بپذیرند و زحمت وارسی آن را به خود ندهند؛ پس به ايمان خود به اصطلاح همچون ارث غيرقابل انتقال مي چسبند، مگر آنکه قانوني صريح و تازه آنان را [به تأمل در آن عقاید وادارد].

اما از برخی دیگر از آیات چنین استنباط میکنند که تصویر و ترسیم چهرهٔ فرشتگان ونیز خود خداوند مجاز است؛ از جمله از آیات راجع به راه رفتن خدا در بهشت؛ و دیدار یعقوب با خداوند در بالای پلگان و نیز از خوابها و رؤیاهای دیگر چنین استنباط مینمایند. اما خوابها و رؤیاها چه طبیعی باشند و چه مافوق طبیعی به هر حال خیال هستند؛ و آن کس که تصویری از آنها ترسیم کند، تصویر خدا را به دست نمی دهد بلکه خیال خود را به تصویر میکشد و این به معنی ساختن بت است. نمیگویم که به تصویر کشیدن صورتهای خیالی، گناه است؛ بلکه مرادم این است که پس از آنکه چنین تصویری ترسیم شود، اگر آن را نمایش خداوند بدانیم، در آن صورت برخلاف فرمان دوم خداوند عمل کردهایم؛ و چنان تصویری هیچ فایدهٔ دیگری ندارد جز آنکه مورد پرستش واقع شود. و همین مطلب را میتوان در خصوص تصاویر ملائکه و مردگان گفت مگر آنکه تصاویر، یادبود دوستان و یا آدمیانی باشند که شایستهٔ یادآوری هستند. زیرا چنین

ترسیم صورتهای خیالی بت پرستی نیست اما استفاده از آنها برای پرستش مذهبی شرک است غیرمذهبی و مدنی شخصی است که مرده است و دیگر وجود ندارد؛ اما وقتی به تصویری که از قدیسان ترسیم کردهایم، تعظیم و تکریم کنیم و معتقد باشیم که هر یک از آنها دعا و نیایش ما را می شنود و از احترام و عزتی که برایش قائل هستیم شاد می گردد، درحالی که مرده است و احساسی ندارد، در آن صورت به آن شخص قدرتی بیش از قدرت انسانی نسبت دادهایم و در نتیجه، این کار بت پرستی و شرک است.

پس چون هیچ جوازی، نه در قانون موسی و نه در انجیل برای پرستش مذهبی تمثالها و بتها و دیگر مظاهری که مردم از خداوند برای خود می سازند، و نیز برای پرستش تصویر هیچ موجودی در آسمان و زمین و زیر زمین وجود ندارد؛ و چون پادشاهان مسیحی که نمایندگان خی و حاضر خداوندند، نباید به موجب هیچ عملی که قدرتی بیش از قدرت طبیعی انسان فانی به ایشان نسبت دهد، از جانب اتباع مورد پرستش قرار گیرند؛ پس نمی توان گفت که پرستش مذهبی [تمثالها و تصاویر] به شکلی که امروزه رایج است به واسطهٔ سوء تفسیر کتاب مقدس وارد کلیسا شده باشد. بنابراین تنها می توان گفت که ایشان می پرستیدند، در هنگام ایمان آوردن قبایل و اقوام غیریهودی، بتهایی که ایشان می پرستیدند، درهم شکسته نشد و در کلیسا باقی ماند.

ما علت این امر ارزش گزاف آن بتها و هزینهای بود که صرف ساختن آنها می شد و این
 امر باعث شد که صاحبان شان (گرچه اینک به مسیحیت ایمان آورده و دیگر آن بتها را از
 لحاظ مذهبی به عنوان شیاطین نمی پرستیدند) آنها را همچنان در خانه های خود نگه
 دارند، به این بهانه که این کار را به افتخار و احترام مسیح و مریم عذرا و حواریون و دیگر
 آباء اولیهٔ کلیسا انجام می دهند؛ پس به آسانی می توانستند با دادن نام های تازه ای به آن
 بتها آنهایی را که پیش تر احتمالاً زهره [الههٔ زیبایی] و کوپید <sup>1</sup> خوانده می شدند،
 بتها آنهایی را که پیش تر احتمالاً زهره [الههٔ زیبایی] و کوپید <sup>1</sup> خوانده می شدند،
 بسازند و تمثال رب النوع عطارد را تمثالی از پولس قلمداد کنند، و نظایر آن. و جاه طلبی
 برای جلب نظر و خرسندی تازه مسیحیان برمی انگیخت و نیز چنان عزّت و احترامی را
 برای ایشان خوشایند می ساخت زیرا خود ایشان می توانستند پس از مرگ به داشتن
 برای ایشان و عزّتی امیدوار باشند، هماند کسانی که پیشاپیش از آن . و حامرامی را
 برای ایشان خوشایند می ساخت زیرا خود ایشان می توانستند پس از مرگ به داشتن
 برای ایشان خوشایند می ساخت زیرا خود ایشان می توانستند پس از مرگ به داشتن
 برای ایشان خوشایند می ساخت زیرا خود ایشان می توانستند پس از مرگ به داشتن
 برای ایشان خوشایند می ساخت زیرا خود ایشان می توانستند پس از مرگ به داشتن
 برای ایشان خوشایند می ساخ مای که پیشاپیش از آن برخوردار شده
 برای ایشان مود که پرستش تمثال های مسیح و حواریونش به نحو فزاینده ای مختلی و شرک آمیز شد؛ الا اینکه قدری پس از عصر کنستانتین، امپراتوران و پاپه مختلف و شرک مخلف و شاید کر مای مختان می توانستند و به مخالف و شرک آمیز شد؛ الا اینکه قدری پس از عصر کنستانتین، امپراتوران و پاپه مای مختلف و شرک آمیز شد؛ الا اینکه قدری پس از عصر کنستانتین می پرستش شدند و به مخالف با شرک آمیز شد؛ الا اینکه قدری پس از عصر کنستانتین و پاپه می مخالف با شرک آمیز شد الا می متوجه غیرقانونی بودن آن نوع پرستش شدند و به مخالف با شرک آمیز شد؛ از این می می می می به می می می می می می ماند کر با می پرستش می می می می می می

چگونه بت پرستی در کلیسا باقی ماند

۱. Cupid ، خدای عشق که به هیئت کودک برهنه و بالداری ترسیم می شد که کمانی در دست داشت.م.

در باب مملکت ظلمت ۵۳۵

آن برخاستند؛ اما دیگر برای این کار خیلی دیر شده بود و کوشش آنها نیز از قوّت لازم برخوردار نبود.

یکی دیگر از بقایای عقاید اقوام و قبایل غیریهودی و خارج از دین، رویّهٔ تهیهٔ فهرست رسمی اسامی فهرست رسمی اسامی قدیسان بوده است. این رویهٔ نه سوءتفسیر کتاب مقدس و نه قدیسان بدعت کلیسای روم، بلکه رسمی به قدمت خود دولت روم بوده است. نخستین کسی که قدیس شناخته شد، رومولوس بود و آن هم بنا به تأیید ژولیوس پروکلوس که در محضر سنا سوگند یاد کرد که با رومولوس پس از مرگ وی سخن گفته و رومولوس بدو اطمینان بخشیده بود که ساکن در بهشت است و در آنجا کوئیرینوس<sup>۱</sup> خوانده میشود و به مومی بر قداست وی داد. ژولیوس سزار و دیگر امپراتوران پس از وی از شهادت و گواهی برخوردار شدند، یعنی اینکه در فهرست رسمی قدیسان قرار گرفتند؛ زیرا امروزه بموجب چنین گواهی و شهادتی است که عضویت در جمع قدیسان تعریف میشود؛ این رویه همان است که کفّار روم *Αποθέωσισ* می کند؛

ه مچنین از سنت کفار رومی است که پاپها عنوان و اقتدار روحانی اعظم عنوان پاپ (Pontifex Maximus) را پیدا کردهاند. این عنوان از آن کسی بود که در دولت باستانی روم، تحت نظر سنا و مردم از اختیارات عالیه برای رسیدگی به امور مربوط به مراسم و عقاید و شعائر دینی برخوردار بود. و وقتی قیصر کبیر، دولت را سلطنتی کرد برای خود تنها همان منصب و نیز منصب نمایندگی و رهبری مردم (یعنی قدرت عالیه هم در دولت و هم در مذهب) را اختصاص داد و امیراتوران بعد نیز از این مناصب بهرهمند بودند. اما امیراتور کنستانتین که نخستین امیراتوری بود که به مذهب مسیحیت ایمان آورد و آن را مجاز ساخت، در دوران زندگی خود، واگذاری اختیار تنظیم امور مربوط به مذهب را به اسقف اعظم مردم (كه تحت اقتدار عالية خودش قرار داشت) متناسب با إيمان خود يافت؛ با اين حال بهنظر نمى رسد كه اسقف اعظم در أن دوران اوليه با عنوان Pontifex (روحانی اعظم) خوانده شده باشد؛ بلکه تنها پاپهای بعدی آن عنوان را بر خود نهادند تا قدرتی را که بر اسقفهای ایالات روم اعمالی میکردند، تقویت کنند. زیرا این عنوان نه از امتیازات یطرس رسول بلکه از امتیازات متعلق به شهر روم بود و امیراتوران روم نیز همواره میخواستند آن را برای خود حفظ کنند؛ و همین عنوان به پاپ در مقابل اسقفهای دیگر قدرت و اقتدار می بخشید؛ و این مطلب را می توان آشکارا از این واقعه دریافت که وقتی امپراتور، شهر قسطنطنیه را مقّر و مرکز امپراتوری ساخت، اسقف آن شهر مدعی شد که با اسقف روم همشأن و همطراز است؛ هر چند سرانجام در نتیجهٔ نزاع

۱. Quirinus ، از خدایان رومی۔م.

و کشمکش، یاپ آن عنوان را به خود اختصاص داد و روحانی اعظم و مقتدر امپراتوری (Pontifex Maximus) شد؛ اما حق او تنها مبتنى بر حق اميراتور بود؛ و در خارج از حدود و ثغور امیراتوری جاری نبود؛ و پس از آنکه امپراتور قدرت خود در روم را از دست داد، دیگر در هیچ جایی جاری نبود، هر چند پاپ خود قدرت خویش را از امیراتور گرفته بود. از اینجا می توانیم ضمناً استنتاج کنیم که پاپ در هیچ جایی هیچگونه تفوقی بر اسقفهای دیگر ندارد، مگر در سرزمینهایی که وی خودش در آنجا حاکم مدنی باشد و یا در ممالکی که امیراتور، که صاحب قدرت حاکمه مدنی است، پاپ را به عنوان پیشوای يزرگ اتباع مسيحي كشور خود تحت اقتدار عاليهٔ خويش صريحاً برگزيده باشد.

حمل تمثالها

حمل تمثالها و تصاویر در راهپیماییها و دستهها یکی دیگر از بقایای مذهب بونانیان و رومیان است؛ زیرا آنها نیز بتهای خود را بر روی نوعی ارابه که مخصوص آن كار بود و مردم لاتين زبان أن را Thensa و Vehiculum Deorum مى خواندند، از حابي به جابي حمل ميكردند. و تمثال را در داخل چارچوب يا رواقي قرار مي دادند كه Ferculum خوانده مي شد؛ و آنچه آنها Pompa مي خواندند همان است كه امروزه راهییمایی و دسته (Procession) نامیده می شود. بر این اساس از جملهٔ افتخارات مقدسی که سنا به ژولیوس سزار اعطا کرد یکی این بود که در دسته و گروه (Pompe) بازیگران در بازیهای منسوب به کیرکه <sup>۱</sup>، وی دارای ارابهٔ مقدس و رواق مقدس (Thensam & Ferculum) بود و مانند خدایی به این سو و آن سو برده می شد؛ درست مثل امروز که پاپها در زیر سایبانها بهوسیلهٔ مؤمنان سوئیسی خود حمل مىشوند.

شمعها و مشعلهای روشن

همین دسته ها در بین یونانیان و رومیان موظف به حمل مشعل ها و شمع های روشن در جلوی تمثالها و تصاویر خدایان بودند؛ زیرا بعدها امیراتوران روم از همین افتخار برخوردار شدند؛ چنانکه دربارهٔ کالیگولا نقل شده است که وقتی به منصب امپراتوری دست یافت، در میان تودهٔ بزرگی از مردم از میسنوم به روم برده شد و بر سر راه او در همه جا مذبحها و قربانگاههایی با حیواناتی برای قربانی و نیز مشعل های روشن گذاشته بودند. ونیز دربارهٔ کاراکالانقل شده است که در اسکندریه از او با روشن کردن بخور و پرتاب کردن گلها و آوردن مشعلها یا  $\delta lpha \delta ov \chi i lpha \sigma$ استقبال شد؛ زیرا  $\Delta lpha \delta o \tilde{v} \chi o \iota$ کسانی بودند که در بین یونانیان مشعلهای روشن در مراسم حمل خدایان خود، حمل میکردند. و در طی زمان مردم مؤمن اما نادان اغلب اسقفهای خود را در کلیسا با روشنکردن ردیفی از شمعها و حمل تصاویری از منجی ما و قدیسان به همان شیوه تعظیم و تکریم کردهاند؛ و از اینجا بود که استفاده از شمع رایج شد و برخی از شوراهای اولیهٔ کلیسا نیز آن را تأیید کردند.

۵۳۶ لویاتان

۲. Circaean ، منسوب به Circe در **اودیسه** : ساحرهای که در جزیره آیی یا ساکن بود.م.

کفّار رومی همچنان آب مقدس یا Aqua Lustrialis خاص خود را داشتند. کلیسای روم همچنین از روزهای مقدس آنها تقلید و اقتباس کرده است. آنها Bacchanalia [جشن میگساری] داشتند و ما در برابر آن مراسم سالانهٔ Wakes را داریم؛ آنها Saturnalia (جشن خدای زحل و روز عیاشی) داشتند و ما هم کارناوالها و مراسم یایکوبی<sup>۳</sup> خود و نیز روز عفو گناهان بندگان<sup>۴</sup> را داریم. آنها مراسم دستهجمعی Priapu (خدای باروری) خود را داشتند و ما هم مراسم برقرارکردن تیرکهای پوشیده از گل در روز اول ماه مه و پایکوبی بر گرد آن را داریم<sup>6</sup>؛ و پایکوبی نیز خود نوعی ستایش و پرستش است؛ أنها مـراسـم دسـتهجمعی خود را Ambarvalia (جشـن مـقدس روسـتایے) می خواندند و ما هم مراسم حضور در مزارع در هفتهٔ نیایش قدیسان در طی سه روز پیش از روز عروج مسیح <sup>2</sup> را داریم. گمان نمی *ک*نم که اینها تنها مراسمی باشند که از دوران اولیهٔ ایمان آوردن قبایل خارجی به مسیحیت، در کلیسا باقی مانده باشد، ولی تنها مراسمی هستند که فعلاً دریاد دارم؛ و اگر کسی به دقت در آنچه که در کتب تاریخ دربارهٔ مراسم و مناسک مذهبی یونانیان و رومیان مذکور است بنگرد، شکی ندارم که شمار بیشتری از این شیشههای قدیمی و خالی آیین دوران کفر را خواهد یافت که علما و حکمای کلیسای روم از سر نادانی و یا جاهطلبی آنها را دوباره با شراب مسیحیت پر کردهاند و وقتی هم لازم باشد در شکستن آنها تردید نخواهند کرد.

منظور از فلسفه معرفتی است که از طریق استدلال و استنتاج کیفیت اشیا از شیوه تکوین فلسفه چیست آنها و یا شیوههای ممکنهٔ ایجاد آنها از کیفیاتشان به دست می آید و غایت آن ایجاد اثرات و تبعاتی است که لازمهٔ زندگی است البته تا آنجایی که عوامل مادی و نیروی انسانی اجازه دهند. بدین سان هندسه دان با ایجاد اشکال هندسی، بسیاری از کیفیات آنها را می یابد و . منسوب به Bacchus، خدای یونانی شراب و مستی، مراسم سرودخوانی و پایکوبی به افتخار باکوس-م. ۲. از تعطیلات سالانه در انگلستان و در ایرلند؛ مراسم صرف شراب در شب پیش از تدفین مردگان-م. ۳. کارناوال در کشورهای کاتولیک مذهب در طی هفتهٔ پیش از دوران چهل روزهٔ قبل از عید پاک که مرف توبه و روزه داری می شود-م. ۴. شنیده می شود-م.

5. May-poles 6. Rogation Week

بهواسطهٔ استدلال و استنتاج، شیوههای جدید ساختن آن اشکال را از آن کیفیات بهدست می آورد؛ با این هدف که بتواند زمین و آب را اندازه گیری کند و این کار فواید بی شمار دیگری نیز دارد. همچنین ستاره شناس از روی طلوع و غروب و حرکت خور شید و ستارگان در بخش های گوناگون آسمان، علل وقوع روز و شب و فصول مختلف سال را درمی یابد و بدان وسیله حساب زمان را نگه می دارد؛ و به همین سان در مورد دیگر علوم و دانش ها.

> دوراندیشی و تجربه جزئی از فلسفه نیست

از این تعریف آشکار می شود که آن معرفت اصیلی را که تجربه خوانده می شود و دوراندیشی نتیجهٔ آن است، نباید جزئی از فلسفه قلمداد کنیم؛ زیرا تجربه به واسطهٔ استدلال حاصل نمی شود بلکه هم در میان جانوران وحشی و هم در نزد انسان ها یافت می گردد؛ و صرفاً عبار تست از خاطرهٔ توالی حوادث و وقایع در زمان گذشته، که در آن حذف هر حادثهٔ خرد و کوچکی که کل نتیجه را تغییر دهد، پیش بینی دوراندیش ترین کسان را ناکام می گذارد؛ در حالی که به واسطهٔ استدلال به راستی هیچ چیز جز حقیقت کلی، ابدی و تغییر ناپذیر به دست نمی آید.

همچنین نباید به استنتاجهای نادرست و کاذب عنوان فلسفه بدهیم، زیرا هر کس که برحسب کلماتی که خود دریابد، درست استدلال و استنتاج کند، هیچگاه نمی تواند به نتیجهای برسد که بر خطا باشد. و نیز نمی تواند به نتیجهای برسد که آدمیان تنها بهموجب وحی و الهام مافوق طبیعی بدان وقوف دارند؛ زیرا چنین نتیجهای بهواسطهٔ استدلال و استنتاج بهدست نمی آید. و نیز نمی تواند به نتیجهای برسد که بهواسطهٔ استدلال و استنتاج بهدست نمی آید. و نیز نمی تواند به نتیجهای برسد که از می اسطهٔ بهواسطهٔ استنتاج براساس اعتبار کتابها به دست آمده باشد؛ زیرا چنان نتیجهای نه بهواسطهٔ استنتاج معلول از علت و نه بهواسطهٔ استنتاج علت از معلول به دست آمده است و بنابراین دانش نیست بلکه ایمان و عقیده است.

هیج عقیدهٔ کاذبی جزء فلسفه نیست و نیز وحی و الهام مافوقطبیعی جزء فلسفه نیست، همچنین است دانش مبتنی بر اعتبار نویسندگان

در باب سرآغاز و پیشرفت فلسفه

چون قوهٔ استدلال برخاسته از توانایی نطق و تکلم است، بنابراین تنها در حالی ممکن بوده است که برخی حقایق عام و کلی که قدمتشان تقریباً به قدمت خود زبان باشد، به واسطهٔ استدلال کشف شده باشند. وحشیان امریکا از برخی اصول اخلاقی خوب برخوردارند و به علاوه اندکی حساب می دانند و می توانند اعداد نه چندان درشت را جمع و تقسیم کنند؛ لیکن ایشان به این دلیل فیلسوف محسوب نمی شوند. زیرا به همان سان که پیش از آنکه آدمیان به فواید ذرت یا انگور پی ببرند و یا از آنها برای تغذیهٔ خود استفاده کنند و یا اینکه به کشت و تولید آنها در کشتزارها و تاکستان ها بپردازند، یعنی در همان زمانی که آنها میوهٔ بلوط می خوردند و آب می آشامیدند، هم ذرت و هم شراب به مقدار کم در مزارع و جنگل ها یافت می شد؛ به همین سان نیز از آغاز اندیشه ها و افکار حقیقی و کلی و سودمندی وجود داشته است که محصولات طبیعی عقل آدمی بودهاند؛ اما شمار این اندیشه ها در آفته از آندک بود؛ و آدمیان براساس تجربهٔ صرف می زیستند و هیچ روشی در کار نبود، یعنی هیچ روشی برای کشت و برداشت دانش و معرفت بهجز گیاهان خودرو و علفهای هرزهٔ خطا و حدس و گمان وجود نداشت؛ و علت این امر فقدان فراغت از تلاش معاش و تأمین ضروریات زندگی و لزوم دفاع از خویشتن در برابر همسایگان بود؛ و تا وقتی دولتهای بزرگ تأسیس نشده بودند، غیر از این هم میسر نبود. فراغت، مادر فلسفه است؛ و دولت مادر صلح و فراغت. هر جا دولت \_ شهرهای شکوفا و بزرگی وجود داشت، در همانجا نیز مطالعهٔ فلسفه آغاز شد. فیلسوفان برهنهٔ هندی، مغان يارسي وكاهنان كلدانيه و مصر، كهن ترين فلاسفة جهان بهشمار مي روند و آن کشورها نیز باستانی ترین ممالک جهان بودهاند. در آغاز در بین یونانیان و دیگر اقوام مغرب زمین که دولت هایشان (که بزرگ تر از لوچا ( و ژنو نبودند و) هیچگاه روی صلح به خود نمی دیدند، جز آن زمان که به یک میزان از یکدیگر می ترسیدند، و هیچگاه نیز هیچ سرگرمی و فراغتی جز آن نداشتند که مراقب [حملات] یکدیگر باشند، فلسفه یدیدار نشد. سرانجام وقتی جنگ موجب وحدت بسیاری از شهرهای کوچک یونانی در درون دولت شهرهای معدود و بزرگ تری شد، تنها در آن زمان بود که هفت تن از مناطق مختلف يونان به دانايي و درايت شهرت يافتند؛ برخي به اين سبب كه دانش اخلاق و سیاست آموختند و برخی نیز به دلیل فراگیری علوم ستاره شناسی و هندسه از کلدانیان و مصریان. ولیکن در آن زمان هنوز خبری از هیچ مکتب فلسفی نبود.

مکاتب فلسفی در بین یونانیان

پس از آنکه آتنی ها به واسطهٔ شکست سپاهیان ایران بر دریا غلبه یافتند و از آنجا به همهٔ جزایر و شهرهای دریایی شبه جزیرهٔ یونان و نیز بنادر آسیایی و اروپایی دست پیدا یون کردند و ثروتی به هم زدند؛ از بین ایشان آنان که هیچ کار و مشغلهای در داخل یا خارج نداشتند، یا بدان مشغول شدند که (بنابه گفتهٔ لوقای رسول در کتاب اعمال رسولان برای ۲۱ (۱۷:۲۱) اخباری بگویند و بشنوند و یا در ملأعام برای جوانان شهر از فلسفه گفت وگو کنند. پس هر یک از استادان جایگاهی برای آن کار برای خود معین کرد. افلاطون در برخی معابر عمومی که آکادمی خوانده می شد و از نام کسی به نام آکادموس گرفته شده بود درس می داد] و ارسطو در معبر پرستشگاه بان که لوکیون خوانده می شد و دیگران نیز در و دیگران نیز در مکان های دیگر وقت فراغت خود را صرف تعلیم و یا مباحثه در خصوص عقاید خویش می کردند؛ و برخی نیز در هر جایی که می توانستند جوانان شهر را گرد و دیگران نیز در مکان های دیگر وقت فراغت خود را صرف تعلیم و یا مباحثه در خصوص مقاید خویش می کردند؛ و برخی نیز در هر جایی که می توانستند جوانان شهر را گرد و می بود تا به سخنان ایشان گوش دهند، [درس می دادند]. و کارنیادس<sup>7</sup> نیز وقتی در روم مورند تا به سخنان ایشان گوش دهند، در او کاتو<sup>7</sup> را برانگیخت تا به سنا توصیه کند که او

۳. مارکوس پورسیوس کاتو (۱۴۹-۲۳۴)، قانونگذار رومی..م.

۱. Lucca ، شهری در توسکان<u>ی. م</u>.

۲. Carniades (قم ۱۲۹-۲۱۴)، فیلسوف یونانی و رئیس آکادمی جدید آتن در اوج عصر شکاکیت.م.

**۵۴۰** لویاتان

را سریعاً روانهٔ کشورش سازند زیرا از فساد اخلاق و رفتار جوانانی می ترسید که (بهنظر خودشان) از سخنان شیرین و شیوای او لذت میبردند.

از همینجا بود که مکانی که هر یک از ایشان در آن تعلیم می داد یا مباحثه می کرد [Schola] مدرسه] خوانده شد که در زبان آنها به معنی فراغت است؛ و نیز مباحثات ایشان Diatribae نام داشت که به معنی وقتگذرانی است. همچنین برخی از خود آن فلاسفه نام گروه و فرقهٔ خود را از روی همین مدارس برگزیدند. زیرا پیروان آیین و عقیدهٔ افلاطون، اهل اکادمی؛ و پیروان ارسطو پریپاتیان [مشائیون]<sup>۱</sup> خوانده می شدند که از نام معبری گرفته شده است که وی در آنجا تعلیم می داد؛ و آنان که شاگردان زنون بودند رواقیان نام داشتند که از نام همان رواق گرفته شده؛ مثل اینکه کسانی را که در محلات مورفیلد و پولزچرچ و اکسچنج [در لندن] جمع می شوند و با تن آسایی و وراجی وقت

با این حال نفوذ این رسم در بین آدمیان چنان زیاد شد که در سراسر اروپا و بهترین نواحی آفریقا رواج بسیار یافت، تا بدانجا که تقریباً در هر کشوری مدارسی برای تدریس و مباحثه رسماً تأسیس شد.

همچنین از دیر باز چه پیش و چه پس از دوران زندگی منجی ما مدارسی در بین یهودیان وجود داشت. اما اینها مدارس حقوق و قانون بودند. زیرا گرچه نام آنها کنیسه (Synagogues) یعنی محل اجتماع مردم بود، اما چون قانون یهود هر روز سبت در آنجا قرائت و شرح و بسط داده میشد، پس آنها جز در نام هیچ تفاوت ماهوی با مدارس عمومی نداشتند؛ و نه تنها در اورشلیم بلکه در هر یک از شهرهای قبایل و اقوام غیریهودی که ساکنان یهودی داشتند نیز دایر بودند. در چنین مدرسهای در دمشق بود که پولس به منظور آزار [نومسیحیان] بدان پای گذاشت. مدارس دیگری در انطاکیه، ایکونیوم و تسالونیکا نیز وجود داشت که پولس به منظور مباحثه وارد آنها شد. و کنیسههای آزادشدگان، اهل قیروان، اهل اسکندریه، اهل قیلیقیه (سیسیل) و اهل آسیه. یعنی مدارس آن آزادشدگان و یهودیان بیگانهای که در اورشلیم بودند نیز وجود داشت. و کسانی که با استفان حواری مباحثه کردند (کتاب اعمال رسولان ۶۰۹) از همین مدرسه

## مکتبهای یونانیان سودی نداشت

ی اما فایدهٔ آن مدارس در چه بود؟ امروزه از مطالعه و مباحثه دربارهٔ آنها چه علم و ۲۰ دانشی نصیب ما میگردد؟ ما علم هندسه را که مادر همهٔ علوم طبیعی است مدیون مدارس و مکاتب یونانی نیستیم. افلاطون که بهترین فیلسوف یونانیان بود ورود هر کسی را که پیشاپیش تا اندازهای هندسه نمی دانست، به مکتب خود ممنوع ساخته بود. کسان

در باب مدارس یهودیان

<sup>1.</sup> Peripatetiques

بسیاری بودند که آن دانش را آموختند و نفع عظیمی به بشریت رساندند؛ اما هیچ ذکری از مکاتب ایشان در میان نیست و نیز هیچگاه فرقه و دار و دستهای از هندسهدانان تشکیل نشد و بهعلاوه ایشان در آن زمان اصلاً فیلسوف نامیده نمی شدند. فلسفهٔ طبیعی مدارس یونانی بیشتر خواب و خیال بود تا علم و دانش؛ و نیز به زبانی بیمعنا و مفهوم عرضه می شد؛ و البته کسانی که فلسفه می آموزند نمی توانند از کاربرد چنان زبانی بپرهیزند، مگر آنکه اوّل دانش بسیاری در هندسه به دست آورده باشند؛ زیرا طبیعت بهواسطهٔ حرکت کار می کند؛ و شیوهها و درجات حرکت را نمی توان بدون علم به نسبتها وكيفيتهاي خطوط و اشكال، فهميد. فلسفة اخلاقي [يونانيان] چيزي بيش از توصيف حالات نفسانی خودشان نیست. زیرا قاعدهٔ اخلاق و رفتار در غیاب حکومت مدنی همان قانون طبيعي است؛ و در همين قانون نيز قانون مدني نهفته است و همين قانون است که تعیین و مشخص میکند که صادق و کاذب و درست و نادرست و به طور کلی خوب و بد جيست؛ حال أنكه [فلاسفة يوناني] قواعد نيك و بد را از أنجه خوشايند يا ناخوشايند خودشان است، می گیرند. بدین سان با توجه به این همه تنوع در ذوق و سلیقه، هیچ چیز مورد اتفاق عمومی نخواهد بود؛ بلکه هر کس (تا آنجایی که جرأت کند) هر چه را که بهنظر خودش خوب برسد انجام میدهد و این خود به اختلال و آشفتگی دولت می انجامد. منطق ایشان که می باید روش استدلال و تعقل باشد، چیزی جز مجموعه ای از کلمات و حیله هایی نیست که برای گیچ کردن طرفداران آن به کار می برند. در خاتمه، هیچ عقیدهٔ بیهودهای نبوده است (چنانکه سیسرون که خود یکی از آنها بود می گفت) که برخی از فلاسفهٔ قدیم بدان پایبند و معتقد نبوده باشند. و گمان نمی کنم که در فلسفهٔ طبيعي مطلبي بيهوده تر وبي معناتر از آنچه اينک متافيزيک ارسطو خوانده مي شود، گفته شده باشد؛ و یا مطلبی بی ربط تر و ناسازگار تر با حکومت از مطالبی که وی در کتاب سیاست خود گفته است، نوشته شده باشد؛ و یا مطلبی به اندازهٔ بخش اعظم کتاب اخلاق او از سر جهل و نادانی عنوان گشته باشد.

مدارس يهوديان هم سودمند

مکتب یهودیان در اصل مکتب و مدرسهٔ قانون موسی بود که (سفر تنیه ۲۱:۱۰) مدارس دستور داده بود که در پایان هر هفت سال در جشن سایبانها آن قانون برای تمامی قوم <sup>نبود</sup> بنی اسرائیل خوانده شود تا ایشان آن را بشنوند و بیاموزند. بنابراین قرائت قانون در هر سبت (که پس از دوران اسارت متداول بود) هیچ هدف دیگری جز آشناکردن مردم با احکام و فرامین لازم الآتباع و شرح و بسط مکتوبات و نوشتههای پیامبران نداشت. اما از بسیاری از سرزنش های منجی ما نسبت به ایشان، آشکار می شود که آنها نصّ قانون را با تفسیرهای نادرست و سنتهای بیهودهٔ خود تحریف و تباه کردند و چنان فهم قاصری دربارهٔ مکتوبات پیامبران داشتند که ظهور شخص مسیح و اعمال او راکه انبیا پیشگویی مدارس، مكتب حقوقي خود را به نوعي فلسفة موهوم و خيالي درباب ماهيت غيرقابل فهم خداوند و ارواح تبديل كردند؛ و اين فلسفه را از تركيب فلسفه و الهيات بي معنا و بيهوده يونانيان با خيالات و اوهامي كه خود از آيات مبهم تر كتاب مقدس و يا از آيات مناسب تر با مقاصد خودشان، استنتاج کرده بودند و نیز با سنت های بی پایه و خیالی نیاکان خود، ساختند.

دانشگاه چیست

آنچه امروزه دانشگاه جامع خوانده می شود، از ترکیب و ادغام بسیاری مدارس عمومی در تحت نظام اداری واحد و در شهر واحدی فراهم می آید. در این دانشگاهها سه مدرسة اصلى براى سه دانش عملي اصلى يعنى مذهب و الهيات رومي، حقوق رومي و فن یزشکی مقرر شده است. و برای مطالعهٔ فلسفه هیچ مدرسهٔ جداگانهای در آن وجود ندارد جز اینکه فلسفهٔ کلفت الهیات کلیسای روم محسوب می شود. و چون تنها اقتدار ارسطو در حوزهٔ فلسفه ساری و جاری است، پس آنچه مطالعه می شود فلسفه نیست (که ماهیتاً نباید قائم به افراد و نویسندگان باشد) بلکه ارسطوفه ( است. و هندسه نیز تا همین اواخر هیچ مدرسهای از آن خود نداشت؛ زیرا هندسه تابع و خدمتکار هیچ چیز جز حقیقت دقیق و روشن نمی تواند باشد. و اگر کسی به حکم ذکاوت ذاتی خویش به میزانبی از ییشرفت در آن دانش دست می یافت وی را عموماً ساحر و جادوگر و دانش و فن او را شرارت آمیز و شیطانی می شمر دند.

حال به اصول خاص فلسفة بيهوده و بي معنايي مي رسيم كه بعضاً از عقايد ارسطو و متافیزیک ارسطو وارد دین بعضاً از کوردلی و کژفهمی ریشه گرفته و به دانشگاه ها و از آنجا نیز به کلیسا ره یافته است؛ و نخست مبانی آن را بررسی میکنیم. چیزی به اسم فلسفهٔ اولی وجود دارد که کل فلسفه های دیگر می باید میتنی بر آن باشد؛ و کار آن فلسفه اصولاً تحدید درست معانی و مفاهيم كلمات والفاظ ونامهايي است كه عام ترين وكلي ترين كلمات اند؛ اين گونه تحديد معنا موجب پرهيز از ايهام و ايهام در استدلال مي گردد و معمولاً تعريف خوانده مي شود. از آن جملهاند تعاريف جسم، زمان، مكان،ماده، صورت، ذات، موضوع، جوهر، عرض، قدرت، عمل، متناهى، نامتناهى، كميّت، كيفيت، حركت، كنش، ميل و بسيارى تعاريف دیگر که لازمهٔ توضیح تصورات آدمی در باب ماهیت و تکوین اجسام اند. شرح (یعنی تعیین معنای) چنین واژگانی، عموماً در مدارس، متافیزیک خوانده می شود که جزئی از فلسفهٔ ارسطو با همین عنوان است؛ ولی این عنوان در آنجا به معنای دیگری به کار رفته است؛ زیرا در آنجا منظور از [متافیزیک] کتبی است که بعد از فلسفهٔ طبیعی نوشته شده یا قرار گرفتهاند. اما مدرسیون آن کتب را به جای کتب فلسفهٔ مافوق طبیعی می گیرند؛ زیرا واژهٔ متافیزیک هر دو معنا [یعنی مابعد و مافوق] را افاده میکند. و در حقیقت محتوای آن

خطاهایی که از طریق فلسفه

۸. Aritotelity، که هابز آن را برای توصيف سلطهٔ ارسطو در فلسفهٔ آن دوران جعل کرده است.م.

کتب عمدتاً چنان غیرقابل فهم و چنان مغایر با عقل طبیعی است که هر کس که گمان برد که مطلب قابل فهمی در آن وجود دارد لاجرم میباید آن را مافوق طبیعی بشمارد.

تصورات خطا دربارة جواهر

مجرد

براساس متافیزیک به این معنا، که با کتاب مقدس درآمیخته و الهیات مدرسی را تشکیل می دهد، گفته می شود که در جهان برخی جوهرها وجود دارند که از اجسام جدا هستند و [مدرسیون] آنها را جواهر مجرد و صورتهای ذاتی میخوانند؛ برای تفسیر این الفاظ پیچیده به چیزی بیش از دقت و عنایت معمولی در اینجا نیاز هست. همچنین از کسانی که به این نوع مطالب عادت ندارند، به خاطر اینکه فعلاً در اینجا با آشنایان با چنین مطالبي سخن مي گويم، عذر مي خواهم. عالم (و منظور من از آن تنها دنيا نيست كه دوستارانش مردان دنیوی خوانده می شوند بلکه مرادم کل کیهان یعنی کل وجود همهٔ موجودات است)، مادی یعنی جسمانی است و دارای حجم یعنی ابعاد طول، عرض و عمق است و نیز هر جزء از یک جسم نیز جسم است و دارای ابعاد مشابهی است و در نتيجه هر بخش از عالم، جسم است و آنچه جسم نيست جزئي از عالم نيست. و چون عالم، کل است آنچه جزئی از آن نیست، هیچ است و در نتیجه در هیچجانیست. و البته از این مطلب چنین برنمی آید که ارواح هیچاند؛ زیرا آنها نیز دارای ابعادند و بنابراین واقعاً جسماند؛ هر چند این لفظ در زبان معمولی تنها بر اجسامی اطلاق می شود که مشهود یا ملموس هستند یعنی میزانی غلظت و تیرگی دارند؛ اما ارواح را غیرمادی میخوانند، که عنوانی احترام آمیزتر است و بنابراین ممکن است از سر تقوا به خود خداوند نیز نسبت داده شود؛ زیرا ما در وجود خداوند نه آن صفتی را که به وجه احسن مبیّن ماهیت غیرقابل فهم او باشد، بلکه آنچه را که به نحو احسن مبیّن تمایل ما به تعظیم و تکریم اوست، در نظر ميگيريم.

حال برای اینکه بدانیم که به چه دلیلی [مدرسیون] قائل بهوجود جواهر مجرد و صورتهای ذاتی هستند، باید ببینیم که معنای درست این کلمات چیست. فایدهٔ کلمات در این است که باکاربرد آنها اندیشهها و تصورات ذهنی خودمان را برای خودمان ثبت و ضبط و برای دیگران آشکار و واضح سازیم. از بین کلمات برخی نام اشیای قابل تصورند مثل نام انواع اجسامی که بر روی حواس تأثیر میگذارند و نقشی از خود در مخیله مینهند. برخی دیگر اسامی خود تصورات یعنی خود آن اندیشهها یا صورتهای فکری و ذهنیای هستند که از همهٔ چیزهایی که می بینیم و یا به یاد می آوریم، در ذهن خود داریم. و برخی دیگر هم اسامی کلمات یعنی اسامی انواع مختلف کلاماند. مثلاً کلی، جمع داریم. و برخی دیگر هم اسامی کلمات یعنی اسامی انواع مختلف کلاماند. مثلاً کلی، جمع و فرد اسامی کلماتاند؛ و تعریف، اثبات، نفی، صادق، کاذب، قیاس، استفهام، وعده و میثاق اسامی برخی از اشکال کلاماند. برخی دیگر از اسامی استنتاج یا عدم استنتاج کلمات را از یکدیگر نشان می دهند؛ مثلاً وقتی کسی بگوید: انسان جسم است، منظورش این است که واحد وجود دارد؛ و این نسبت یا استنتاج با جمع آن دو واژه بهوسیلهٔ واژهٔ است افاده می شود. و به همان صورت که ما فعلِ است را به کار می بریم، مردم لاتین زبان نیز فعل Est و یونانیان نیز فعل Eoru را در صیغه های مختلف آن به کار می برند. از اینکه آیا همهٔ اقوام جهان در زبان های خود کلمهٔ مشابهی دارند یا نه، اطلاعی ندارم، اما یقین دارم که لزوماً بدان نیازی ندارند؛ زیرا ترتیب دو واژه براساس رسم رایج ممکن است نسبت و توالی آن دو را نشان دهد (چون که کلمات به واسطهٔ رسوم معنای خود را به دست می آورند)، همچنانکه [در زبان ما] واژه های است، باشد، هستند و غیره نشان می دهند.

و حتی اگر زبانی فاقد فعل مشابه است یا هست باشد؛ با این حال کسانی که آن زبان را به کار می برند قدرتشان در استنباط و استنتاج و انواع دیگر استدلال یک ذره هم کمتر از قدرت مردمان یونانی و لاتین زبان نخواهد بود. اما در آن صورت تکلیف کلماتی چون وجود، ذات، ذاتی و ذاتیت که از همان فعل مشتق شدهاند و نیز کلمات بسیار دیگری که مبتنی بر این کلماتاند و رواج و تداول بسیار دارند، چه خواهد بود؟ پس این کلمات اسامی اشیا نیستند، بلکه نشانهها و علائمی هستند که ما به موجب آنها تصور خود در میگوییم: انسان، جسم زنده ای اصفت از کلمه یا صفت دیگری را اعلام می داریم؛ مثلاً وقتی که میگوییم: انسان، جسم زنده ای است، منظور مان این نیست که انسان یک چیز است، جسم زنده چیز دیگری و است یا بودن نیز چیز سومی. بلکه منظور این است که انسان و موجود زنده یکی هستند زیرا این استنتاج که به واسطهٔ واژه است افاده می شود، استنتاج درستی است که: اگر او انسان باشد، پس جسم زنده ای است. بنابراین جسم بودن، راه رفتن، سخن راست که: اگر او انسان باشد، پس جسم زنده ای سامت ای مامتاهی هستند، و نیز جسمانیت، سخن راهبیمایی، تکلم، زندگی، بینایی و نظایر آنکه مصدرهای نامتناهی هستند، و نیز جسمانیت، هیچ راهبیمایی، تکلم، زندگی، بینایی و نظایر آنکه در جای دیگر به تفصیل نشان داده ایم. چیز نیستند [یعنی تعیّن ندارند]؛ چنانکه در جای دیگر به تفصیل نشان داده ایم.

اما (ممکن است برخی بگویند) این همه جزئیات و ظرایف در رساله ای مانند این رساله که تنها به بحث از لوازم نظریهٔ حکومت و اطاعت می پردازد، برای چیست و چه منظوری از آن در نظر است؟ منظور این است که آدمیان دیگر خود را در معرض سوءاستفاده آنانی قرار ندهند که میخواهند با توسل به نظریهٔ جواهر مجرده که مبتنی بر فلسفهٔ بی معنا و بیهودهٔ ارسطو است، ایشان را از اطاعت از قوانین کشور خویش با کلمات میان تهی بترسانند و باز دارند؛ بدانسان که آدمیان با مترسکی میان تهی یا کلاه و یا عصای کجی، پرندگان را از مزارع ذرت می ترسانند و دور میکنند. زیرا بر همین اساس است که وقتی کسی می میرد و خاک می شود می گویند که روح او (یعنی جان او) می تواند جدا از بدنش راه برود و شب هنگام در بین گورها دیده شود. بر همان اساس نیز می گویند که شکل و رنگ و طعم قطعهای نان، جایی که خود نان موجود نباشد، باز هم وجود دارد. و تزریق میگردد و گاه نیز از آسمان در وجود ایشان دمیده میشود؛ چنانکه گویی آدم بافضیلت و فضیلت او ممکن است از هم جدا باشند؛ و بسیاری مطالب دیگر نیز بر آن اساس گفته میشود که موجب کاهش وابستگی اتباع به قدرت حاکمهٔ کشور خودشان میگردد. زیرا چه کسی اهتمام خواهد ورزید که از قوانین اطاعت کند، اگر انتظار داشته باشد که اطاعت و فرمانبرداری از بیرون به وی تزریق و یا در وی دمیده شود؟ و یا چه کسی از کشیشی که بتواند خداوند را حاکم مدنی او قلمداد کند، و یا از خود خداوند، اطاعت نخواهد کرد؟ و یا چه کسی که از ارواح بترسد برای آنان که آب مقدس تهیه میکنند و بدان وسیله ارواح را از وی دور میسازند، احترام بسیار قائل نخواهد شد؟ و کلیسا شده است کفایت میکند؛ و ممکن است خود او میدانسته که چنین فلسفه ای کاذب و نادرست است؛ لیکن به هرحال آن را به عنوان فلسفه ای هماهنگ با مذهب یونانیان و مؤید آن به رشته تحریر درآورده؛ زیرا که وی از گرفتار شدن به سرنوشت سقراط میترسید.

آدمیان چون یکبار گرفتار تصور خطای جواهر مجرده شوند، پس به حکم ضرورت بهواسطهٔ آن گرفتار بسیاری عقاید باطل و بیهودهٔ ناشی از آن تصور نیز خواهند شد. زیرا چون آن صورتها را واقعی می پندارند، پس لازم می دانند که جاپی برای آنها قائل شوند. اما چون در عین حال آنها را غیرجسمانی میشمارند و فاقد ابعاد کمّی میدانند، و نیز چون همهٔ آدمیان واقفاند که مکان دارای بعد است و جز با آنچه جسمانیت دارد اشغال نخواهد شد؛ پس ایشان مجبور می شوند که برای نظر خود شرطی قائل شوند و بگویند که آن صورتها در واقع دارای حدود معین نیستند بلکه دارای معنای معیناند؛ ولی این اصطلاحات حرف بیهودهاند و در این مورد معنایی ندارند، مگر در زبان لاتین که می توان بیهودگی آنها را در آن پوشیده نگه داشت. زیرا تعیین حدود یک چیزی، معنای دیگری جز تعريف و تعيين مكان آن ندارد؛ و از اين رو هر دو اصطلاح معناي يكساني دارند. و اين مطلب را به ویژه در مورد جوهر آدمی که (میگویند) روح است، تأکید می کنند و میگویند. که کل روح آدمی ممکن است در انگشت کوچک او و در هر جزء بدن او (هر قدر کوچک) موجود باشد و در عين حال دقيقاً همان روحي باشد كه در كل بدن او هست. آيا كسي تصور میکند که با این یاوه گوییها می توان به خداوند خدمت کرد؟ و با این حال کسانی که معتقد به وجود روحی غیرمادی و جدا از بدن هستند، باید به همهٔ این یاوه گویی ها باور داشته باشند.

و وقتی آنها به توضیح این مسئله میرسند که چگونه جوهری غیرمادی می تواند در د بکشد و در آتش جهنم یا عالم تطهیر ارواح عذاب و شکنجه شود، هیچ پاسخی ندارند الآ اینکه بگویند که آدمی نمی تواند به این موضوع پی ببرد که چگونه آتش روح را می سوزاند. همچنین، چون حرکت، تغییر مکان است و چون جواهر غیرمادی مکان پذیر نیستند، پس ایشان در زحمت میشوند که نشان دهند که چگونه ممکن است روح بتواند بدون جسم به بهشت یا دوزخ یا عالم تطهیر ارواح برود و چگونه ارواح انسانها (و بهعلاوه لباس هایی که آن ارواح در آنها ظاهر میشوند) می توانند شب هنگام در کلیساها و حیاط پیرامون آنها و دیگر اماکن دفن مردگان راه بروند. نمی دانم برای این مسئله چه جوابی دارند؛ مگر آنکه بگویند که آن ارواح به صورت معنوی راه می روند نه به معنی محدود و معین و یا به عبارت دیگر به صورت روحانی حرکت میکنند نه به صورت مادی و زیرا چنین تمایزات زننده و احمقانه ای به یک میزان در مورد همهٔ مشکلات و معضلات از هر نوعی قابل کاربردند.

توقف بی پایان زمان حاضر

ایشان معنای ادیت را توالی بی پایان زمان نمی دانند، زیرا اگر می دانستند نمی توانستند توضیح دهند که چگونه ارادهٔ خداوند و مشیت و تقدیر امور آینده از جانب وی نباید مقدم بر علم سراسری او نسبت به آینده باشد، همچنانکه علت کافی پیش از معلول و یا عامل پیش از عمل قرار می گیرد؛ و نیز در آن صورت نمی توانستند بسیاری از عقاید جسارت آمیز خود را در خصوص ماهیت غیرقابل فهم خداوند توضیح دهند. بلکه ایشان چنین تعلیم می دهند که ابدیت عبارت است از توقف همیشگی زمان حال (یا به گفتهٔ مدرسیون) Nunc-stans؛ و معنای این را نه خودشان و نه دیگران می فهمند، به همانسان که معنای دام از معای را نه مفهوم خصلت نامتناهی مکان فعلی را درنمی یابند.

و چون آدمیان جسمی را در اندیشهٔ خود با شمارش اجزای آن به چند جزء تقسیم میکنند و در شمارش آن اجزاء، بهعلاوه اجزای مکانی را که آن جسم اشغال میکند می شمارند؛ پس وقتی اجزاء را تقسیم میکنند، لاجرم برای آن اجزاء مکانهای بسیاری می سازند؛ از اینرو هیچکس نمی تواند در ذهن خود اجزای بیشتر یا کمتری نسبت به شمار مکانهای مورد نظر برای آنها تصور کند. با این حال [مدرسیون] می خواهند به ما بقبولانند که به حول و قوهٔ الهی یک جسم ممکن است در عین حال در مکانهای بسیاری باشد و نیز اجسام بسیار ممکن است در زمان واحد در مکان واحدی باشند؛ گویی وقتی بگوییم که آنچه هست در عین حال نیست و آنچه بوده در عین حال در مکانهای ب مواسطهٔ مجادلات فلسفی خود گرفتارش می شوند، درحالی که به جای این گونه مشاجرات باید به ستایش و تمجید ماهیت غیرقابل فهم خداوند بپردازند؛ خداوندی که مشاجرات باید به ستایش و تمجید ماهیت غیرقابل فهم خداوند بپردازند؛ خداوندی که و اوصافش مبیتن ماهیتش نیست بلکه بیانگر تمایل ما به تعظیم و تکریم او با بهترین القاب و اوصافی است که به نظرمان می رسد. اما آنان که جرأت می کنند براساس اوصاف و القاب

وجود یک جسم در مکانهای بسیار و وجود اجسام بسیار در مکان واحد اول از دست میدهند و گرفتار دشواریهای بینهایت و بیشمار میشوند؛ بههمان شیوه که کسی که از مراسم تشریفاتی و درباری آگاه نباشد وقتی به حضور شخص بزرگ تری برسد که طبعاً با وی حشر و نشر نداشته است، در مدخل خانهٔ او پایش میلغزد و برای آنکه از افتادن خود جلوگیری کند، قبایش را رها میکند و برای آنکه قبایش را بگیرد، کلاهش از سر میافتد و با چنین دست پاچگیهای مکّرری پی می برد که چقدر بی دست و پا و دهاتی است.

اباطیل فلسفة طبیعی مثل این عقیدہ کہ سنگینی علت سنگینی است و اما در خصوص فیزیک که دانش و معرفت نسبت به علل ثانوی و فرعیِ حوادت طبیعی است، چیزی جز کلمات میان تهی نمیگویند. اگر بخواهید بدانید که چرا برخی از اجسام طبیعتاً به طرف زمین فرو میافتند و برخی دیگر طبیعتاً از آن به سوی بالا میروند، مدرسیون براساس گفته های ارسطو به شما خواهند گفت که اجسامی که سقوط میکنند، سنگین اند و همین سنگینی است که موجب سقوط آنها میشود. اما اگر از ایشان بپرسید که منظورشان از سنگینی چیست، آن را به عنوان کوششی برای رسیدن به مرکز زمین تعریف میکنند؛ پس بدین سان علت سقوط اشیا کوشش برای پایین رفتن است؛ درست مثل اینکه بگوییم که دلیل سقوط یا صعود اشیا سقوط و صعود آنهاست. و یا اینکه به شما خواهند گفت که مرکز زمین محل استراحت و استقرار و نگهداری اشیای سنگین است و بنابراین چنین اشیایی میکوشند در آنجا قرار گیرند. گویی سنگها و فلزات امیالی دارند و میتوانند مانند آدمیان جای استقرار خود را تشخیص دهند و یا اینکه چون آدمیان دوستدار استراحتاند و یا اینکه گویی پاره شیشهای اگر در خیابان

اگر بخواهیم بدانیم که چرا جسم واحدی در یک زمان سنگین تر از زمان دیگر بهنظر افزایش کمیت به جسمی که می رسد (بدون آنکه چیزی بدان افزوده شده باشد) خواهند گفت که وقتی سبک تر بهنظر می رسد منقبض شده است و وقتی سنگین تر می نماید، منبسط گردیده است. اما معنی منقبض یا منبسط شدن چیست؟ [می گویند] ماده ای متراکم و منقبض شده است که در آن کمیت کمتری نسبت به قبل وجود داشته باشد و انبساط نیز به معنی افزایش کمیت ماده است. چنانکه گویی ماده ای می تواند وجود داشته باشد که کمیت معین و مشخصی نداشته باشد؛ در حالی که کمیت چیزی جز تعیین اندازهٔ ماده، یعنی تعیین اندازهٔ جسم نیست که بر است. می گوییم جسمی از جسم دیگر قدری سنگین تر یا سبک تر است. و یا اینکه ممان اساس می گوییم جسمی از جسم دیگر قدری سنگین تر یا سبک تر است. و یا اینکه جسم کمتر یا بیشتر متراکم و منقبض شود، کمیت بیشتر یا کمتری بدان بیفزاییم. و در خصوص علت پیدایش روح آدمی می گویند که از طریق ریختن از بیرون [به داخل

كلمات بيان مى شود: Creatur Infundendo & Creando. Infunditur.

حضور اشباح در همه جا و علت حواس را حضور سراسری نوعی تصاویر میدانند که همان مظاهر یا اشباح اشیا است که وقتی در چشم ظاهر شوند بینایی حاصل میشود و وقتی بر گوش ظاهر شوند، شنوایی، و وقتی بر دهان ظاهر شوند، چشایی، و وقتی بر بینی ظاهر شوند، بویایی و وقتی بر مابقی بدن ظاهر شوند، احساس ایجاد میشود.

اراده را به معنی علت و علت اراده برای انجام هر عمل خاصی را که [در لاتین] Volitio [اراده] خوانده خواستن میگیرند می شود توانایی و یا قدرت عمومی انسان ها برای خواست چیزهای مختلف در زمان های مختلف می دانند که [در لاتین] Voluntas [خواستن] خوانده می شود؛ و بدین سان توانایی و قدرت را علت عمل قرار می دهند؛ چنانکه گویی علت اعمال نیک و بد آدمیان، توانایی ایشان در انجام آنها باشد.

> جهل بهجای علت مخفی و نامعلوم

مت معفی و در بسیاری موارد ایشان جهل خود را در پوشش کلماتی دیگر به عنوان علت حوادت و نامعلوم طبیعی معرفی میکنند؛ مثل وقتی که می گویند بخت و اقبال علت امور تصادفی و احتمالی است، یعنی اموری که ما علت شان را نمی دانیم؛ و یا مثل وقتی که حوادث بسیاری را به کیفیات مرموز و پوشیده یعنی به اموری نسبت می دهند که خود شان آنها را نمی شناسند و بنابراین (به نظر خود شان) دیگران هم آنها را نمی شناسند؛ و یا وقتی آنها را به حب و بعض و مقاومت کیفیات ویژه و اصطلاحات مشابه دیگری نسبت می دهند که نه عامل موجده آنها را معلوم می سازد و نه شیوهٔ ایجاد شان را.

اگر این نوع متافیزیک و فیزیک فلسفه بیهوده و بیمعنا نباشد، پس هیچگاه چنین فلسفهای وجود نداشته است و پولس رسول هم لازم نبود ما را از آن برحذر دارد.

و فلسفهٔ اخلاقی و مدنی ایشان اباطیل مشابه یا عمده تری در بر دارد. مثلاً اگر کسی عمل خلافی انجام دهد یعنی عملی برخلاف قانون مر تکب شود. می گویند خداوند علت اولای قانون است و نیز علت اولای آن عمل و همهٔ اعمال دیگر است، لیکن اصلاً علت آن خلاف نیست زیرا خلاف به معنی تغایر و ناهماهنگی عمل با قانون است. چنین فلسفهای یاوه و بیهوده است. مثل این است که بگوییم که کسی در عین حال هم خط مستقیم و هم خط غیرمستقیمی رسم می کند ولی شخص دیگری ناهماهنگی میان آن دو خط را ایجاد می نماید. و چنین است فلسفهٔ همهٔ کسانی که پیش از آنکه به مبادی و مفروضات بحث أنچه را که فهم ناپذیر است، می فهمند؛ و از اوصاف تعظیم و تکریم [خداوند] اوصاف خود خداوند را می تراشند؛ در حالی که منظور از این تمایز، دفاع از آیین اختیار و آزادی اراده غداوند را می تراشند؛ در حالی که منظور از این تمایز، دفاع از آیین اختیار و آزادی اراده یعنی این آیین بوده است که ارادهٔ آدمی تابع ارادهٔ خداوند نیست.

ارسطو و دیگر فلاسفهٔ خارج از دین، خوب و بـد را بـرحسب امـیال انسـان تـعریف میکنند و این تعریف مادام که ما هر یک از آدمیان را تابع قاعده و قانون خاص خودش تلقی کنیم، درست است. زیرا در وضعی که آدمیان هیچ قاعده و قانون دیگری جز امیال و

یکی، خطوط ناهماهنگ را رسم میکند و دیگری موجد ناهماهنگی میان خطوط است خواهشهای خود نداشته باشند، هیچ قاعدهٔ کلی و عامی دربارهٔ اعمال خوب و بد خواهش و میل خصوصی نمی تواند وجود داشته باشد. اما در هنگام وجود دولت چنین ملاکی دیگر صادق نیست: به عنوان قاعدهٔ خیرعمومی در این حال نه امیال آدمیان خصوصی بلکه قانون که مظهر اراده و خواست دولت است، ملاک و معیار به شمار می رود. و با این حال آن عقیده همچنان معمول است و آدمیان نیکی و بدی اعمال خود و اعمال دیگران و اعمال خود دولت را بر حسب امیال و خواهش های خود تعریف و دربارهٔ آن داوری می کنند؛ و همگان همان چیزی راکه در نظر خودشان نیک و بد باشد، نیک و بد می شمارند، بدون آنکه اصلاً عنایتی به قوانین عمومی بالادستان خویش متعهد و پایبند ساختهاند که به راستی تمامی اتباع می می از بالادستان خویش متعهد و پایبند ساختهاند که به راستی تمامی اتباع می می یاز قانون طبیعی بدان سان خود شان را مطیع و فرمانبردار حاکم مدنی خویش بسازند. و معیار فی معیار خصوصی خیر و خوبی عقیده ای نه به به وی می یا بلکه به علاوه مخل دولت و نظم عمومی خیر و خوبی عقیده ای نه تنها بیهوده و بی معنا بلکه

همچنین بیان این مطلب که ازدواج با پاکی و پرهیزگاری منافات دارد و در نتیجه و اینکه ازدواج قانونی مانع یرهیزگاری است گناه و رذیلت اخلاقی به شمار می رود، جزئی از فلسفهٔ بیهوده و کاذب است؛ و کسانی این مطلب را میگویند که پاکی و پرهیزگاری را دلیل منع روحانیون از ازدواج میدانند. زیرا بهنظر آنها ساختار کلیسا اقتضا میکند که شئون مقدس [روحانیت] که مستمرأً در محراب حضور دارند و به امر ادارهٔ مراسم عشای ربانی و مصاحبهٔ روحانی با خداوند می پردازند باید برای حفظ پاکی و پرهیزگاری و عفت خود دائماً از زنان پرهیز کنند. از این روست که بهرهبرداری قانونی از زنان را بی عفّتی و ناپر هیزگاری می شمارند و از دواج را گناه و یا دستکم امری چنان پلید و ناپاک تلقی میکنند که آدمی را برای حضور در محراب وكليسا ناصالح مي سازد. اگر به اين دليل روحانيون بر طبق قانون از ازدواج منع شدهاند که بهرهبرداری از زنان موجب بی تقوایی و بی عفتی می شود و از همین روست که ازدواج گناه است؛ پس وقتی ازدواج برای کسی که خود را وقف خدا کرده باشد ناپاکی و بیعفتی بهشمار رود، در آن صورت باید دیگر حوائج و کارهای طبیعی و ضروری و روزمرهای که همهٔ آدمیان انجام میدهند، چون ناپاکتر از ازدواج هستند، نیز صلاحیت کل آدمیان را برای کشیش و روحانی شدن سلب کنند.

> اما اساس نهفته و پنهانی قاعدهٔ منع ازدواج برای کشیشان نمی تواند به همین سادگی مبتنی بر خطاهایی در فلسفهٔ اخلاقی و یا بر ترجیح تجرّد بر ازدواج بوده باشد؛ هر چند چنین ترجیحی ناشی از حکمت و صلاحدید پولس رسول بود که اعتقاد داشت که برای کسانی که در آن دورانِ تعقیب و آزار، به تبلیغ انجیل می پرداختند و مجبور بودند از کشوری به کشور دیگر بگریزند، پایبندی به زنان و کودکان بسیار دشوار و ناراحتکننده بود. بلکه [آن قاعده] به واسطهٔ طرح و توطئهٔ پاپان و کشیشان ادوار بعدی شکل گرفت که

میخواستند خود را روحانیون یعنی وارثان مملکت خداوند در این جهان بسازند؛ و برای این کار لازم بود که خود را از ازدواج منع کنند زیرا منجی ما می گوید که در هنگام برقراری سلطنت وی، فرزندان خداوند نه زن خواهند گرفت و نه شوهر خواهند کرد بلکه همچون فرشتگان آسمان خواهند بود؛ یعنی روحانی خواهند بود. پس چون ایشان عنوان روحانی را بر خود گذاشته بودند، از اینرو اگر خود را به تصاحب زنان مجاز می شمردند (درحالی که نیازی بدان نبود) دچار تعارض می شدند.

[مدرسیون] از فلسفهٔ مدنی ارسطو آموختهاند که همهٔ انواع دولت جز حکومت مردمی را (چون در آتن در آن دوران چنین حکومتی برقرار بود) جباریت بخوانند. پس همهٔ پادشاهان را جبار خواندهاند و نیز حکومت اشرافی حکام سیگانه را که از جانب اسپارتیها پس از غلبه آتنیها برقرار شد، حکومت جباران سیگانه نامیدهاند.

و اینکه همهٔ حکومتها جز حکومت مردم جباریت است

بههمینسان وضع مردم در تحت حکومت دموکراسی را بهعنوان آزادی توصیف کردهاند. معنای جبار (Tyrant) در اصل همان سلطان و یادشاه بود؛ اما وقتی بعدها در اغلب مناطق یونان آن نوع از حکومت کنار گذاشته شد، این عنوان نه تنها به معنای قبلی بلکه علاوه بر آن به معنایی به کار رفت که متضمن نفرت و بیزاری دولت های مردمی نسبت به آن بود. همچنانکه عنوان سلطان پس از سرنگون شدن پادشاهان و امپراتوران روم منفور واقع شد بهنحویکه برای همگان طبیعی بهنظر میرسید که آن عنوان را همچون عیب و نقص بزرگی تصور کنند که در هر لقبی که از روی نفرت به دشمنی بزرگ نسبت داده شود، مندرج است. و وقتی همین کسان از کسانی که ادارهٔ حکومت مردمی یا اشرافی را در دست دارند، ناخرسند باشند، لازم نیست که برای بیان خشم خود نسبت به آنها عناوین موهنی بیابند بلکه بدون آنکه نیازی به فکرکردن داشته باشند اولی را هرجومرج و دومی را الیگارشی یا استبداد گروه کوچک می خوانند. و آنچه موجب ناراحتی و آزردگی مردم می شود این است که بر آنها نه به شیوه ای که دلخواه هر یک از ایشان است. بلکه بدانسان حکمرانی شود که نمایندهٔ عمومی دولت، خواه شخص واحد و یا مجمعی از افراد باشد، مقتضى بداند؛ يعنى اينكه بهشيوهاي خودسرانه حكمراني شود؛ و بههمين دلیل مردم از بالادستان خود به بدی یاد میکنند و به آنها ناسزا می گویند، غافل از اینکه بدون چنین حکومت خودسرانهای جنگ داخلی الیالابد ادامه خواهد یافت؛ (ولی تنها اندکی پس از وقوع جنگ داخلی به این مطلب یی می برند) و از این رو آنچه موجب قوت و قدرت قوانین می شود، سپاه و سلاح است نه حرف و وعده.

اینکه قوانین حکومت کنند و بنابراین یکی دیگر از خطاهای سیاست ارسطو این است که در دولتی منتظم، باید نه آدمیان قوانین حکومت کنند نه آدمیان. اما کدام انسانی که از حواس طبیعی خود برخوردار باشد، هر چند خواندن و نوشتن نداند، به این مطلب پی نخواهد برد که در واقع امر، تحت سلطه و حکومت کسانی قرار دارد که از ایشان می ترسد و می داند که اگر از ایشان اطاعت نکند او را خواهند کشت یا آزار خواهند داد؟ و یا کدام انسانی است که معتقد باشد که قانون یعنی نوشته و کاغذ می تواند بدون آنکه دست و شمشیر آدمیان در میان باشد، او را بیازارد؟ و ایـن جـزء هـمان خطاهای مخّل و زیانبار است؛ زیرا چـنین خطاهایی آدمیان را برمیانگیزند تا هر گاه که از حکام خودشان خوششان نیاید، از کسانی که حکامشان را جبار مینامند هواداری کنند و توسل به جنگ بر علیه حکام خویش را قانونی بشمارند. و ایشان اغلب از جانب صاحبان منابر یعنی روحانیون حمایت می شوند.

خطای دیگری در فلسفهٔ مدنی ایشان هست (که آن را نه از ارسطو نه از سیسرون و نه قوانين حاكم بر وجدان از هیچیک از [فلاسفهٔ قوانین حاکم بر وجدان] بی دین گرفته اند) به این معنی که می خواهند قدرت قانون را، که تنها قاعدهٔ اعمال و رفتار است، به حوزهٔ اندیشهها و وجدانيات آدميان نيز بسط دهند؛ و اين كار را از طريق وارسي و تغتيش عقايد آدميان انجام می دهند، هر چند که میان گفتار و کردار ایشان سازگاری باشد؛ و از این طریق آدمیان یا به خاطر بیان حقیقت عقاید و اندیشههای خود مجازات می شوند و یا اینکه مجبور می گردند از ترس مجازات دروغ بگویند. درست است که حاکم مدنی وقتی بخواهد کارگزاری را به مسئولیت امر تعلیم بگمارد، می تواند از او بپرسد که آیا حاضر به تعلیم این یا آن عقیده هست یا نه؛ و اگر او حاضر نباشد می تواند از واگذاری آن مسئولیت به او خودداری کند؛ اما اگر حاکم او را مجبور به پذیرش عقایدی کند درحالیکه اعمال او بهموجب قانون ممنوع نباشد، كار حاكم برخلاف قانون طبيعي خواهد بود؛ بهويژه حكامي که تعلیم می دهند که آدمیان اگر با اعتقاد ناصوابی نسبت به اصول دین مسیح دنیا را ترک گویند به عذاب الیم و ابدی محکوم خواهند شد. اما کیست که با علم به اینکه چنان خطر بزرگی در چنین خطایی هست، خود بهواسطهٔ حس صیانت نفس طبیعی خویش از به خطر انداختن روح خودش براساس قوة تشخيص خود نيرهيزد بلكه براساس قضاوت و تشخیص شخص دیگری عمل کند که از محکومیت وی آسیبی نمی بیند؟ همچنین حق فرد خصوصی که فاقد جواز و اختیار از جانب دولت یعنی فاقد اجازه از تفسير خصوصي قانون

جانب نمایندهٔ دولت باشد، در امر تفسیر قانون بر طبق رأی و عقل خودش خطایی دیگر در علم سیاست [مدرسیون] است، ولی این خطا از فلسفهٔ ارسطو و هیچیک از فلاسفهٔ بیدین دیگر نشئت نگرفته است. زیرا هیچیک از این فلاسفه انکار نمیکنند که قدرت شرح و تفسیر قوانین در صورت نیاز مندرج در قدرت وضع قوانین نباشد. و آیا کتاب مقدس در آن بخشهایی که صرفاً حاوی قوانین است به حکم دولت به قانون نبدیل نمیشود و در نتیجهٔ آن به جزئی از قانون مدنی بدل نمیگردد؟

همچنین است وقتی کسی جز شخص حاکم قدرتی را که دولت به همگان روا داشته است از کسی دریغ دارد؛ مثل کسانی که تعلیم و تبلیغ انجیل را به گروه خاصی از آدمیان اختصاص می دهند، درحالی که قوانین آن را برای همهٔ آزاد ساخته است. اگر دولت به من اجازهٔ تبلیغ و تعلیم دهد یعنی اگر دولت مرا از آن کار منع نکند، پس هیچکس نمی تواند مرا منع کند. اگر من إتفاقاً در بین مشرکین و بت پرستان امریکا باشم، آیا من که یک مسیحی هستم با آنکه عضو طبقهٔ روحانی نیستم باید تبلیغ آیین عیسی مسیح را برای خود گناه بشمارم، مگر آنکه از کلیسای روم دستور گرفته باشم؟ و یا اگر به تعلیم و تبلیغ پرداخته باشم، آیا نباید به تردیدها و سؤالات ایشان پاسخ بگویم و کتاب مقدس را برایشان شرح و تفسیر کنم، یعنی اینکه نباید به آنها تعلیم دهم؟ اما در این مورد و نیز در مورد اجرای مراسم مقدس کلیسا برای ایشان، ممکن است برخی بگویند که نفس ضرورت تبلیغ به اندازهٔ کافی توجیهی برای مأموریت و احساس وظیفه است؛ و این گفته درست آن باشد، در همان مورد، اگر قانونی در منع آن موجود نباشد، نیازی به اجازه نیست. بنابراین منع انجام چنین اعمالی برای کسانی که حاکم مدنی ایشان را از آنها منع نگرده باشد، به منع انجام چنین اعمالی برای کسانی که حاکم مدنی ایشان را از آنها منع نگرده باشد، به منع انجام چنین اعمالی برای کسانی که حاکم مدنی ایشان را از آنها منع نگرده باشد، به منعی انجام چنین اعمالی برای کسانی که حاکم مدنی ایشان را از آنها منع نگرده باشد، به

مثالهای دیگری نیز می توان از فلسفهٔ بیهوده و بی معنایی که علمای الهیات مدرسی وارد مذهب کردهاند آورد؛ اما هر کس می تواند اگر بخواهد خودش آنها را بیابد. در اینجا تنها این مطلب را می افزایم که آثار و مکتوبات متألهین مدرسی عمدتاً چیزی جز بقایای زبان متألهین مدرسی بی معنای کلمات عجیب و غریب زبان لاتین و یا کلماتی نیستند که در آن زمان به معنای دیگری در آن زبان به کار می رفت؛ مثل کلماتی که سیسرون و وارو<sup>1</sup> و همهٔ علمای نحو روم قدیم به کار می بردند. و هر کس که بخواهد به این نکته پی ببرد باید (چنانکه قبلاً هم گفته ایم) ببیند که آیا می تواند نوشته های متألهین مدرسی را به هر یک از زبان های مدرن مانند زبان فرانسه و انگلیسی و یا هر زبان پرتوان دیگری ترجمه کند یا نه؛ زیرا آنچه در اغلب این زبان ها قابل فهم و معنی دار نباشد، در زبان لاتین نیز معنی دار نخواهد ورد. و همین زبان بی معنای لاتین، که گرچه از بیان معانی مربوط به فلسفهٔ بیهوده و کاذب قاصر نیست، اما مشخصهٔ اصلی اش این است که نه تنها حقیقت را پنهان و پوشیده نگه می دارد بلکه آدمیان را گول می زند که به حقیقت رسیدهاند و در نتیجه ایشان از را تان این این است که به می دارد باکه آدمیان را گول می زند که به حقیقت را پنهان و پرشیده

خطاهای ناشی از سنت

سرانجام به خطاهایی می پردازیم که از کتب تاریخی مشکوک و کاذب گرفته شدهاند [و باید پرسید که] آیا افسانه های مربوط به معجزات خیالی و موهوم در زندگی قدیسان و نیز تواریخ مربوط به اشباح و ارواحی که علمای کلیسای مسیح برای اثبات عقاید خود در مورد جهنم و عالم برزخ و تطهیر ارواح و قدرت احضار و اخراج اشباح و دیگر عقاید بی پایه ای می آورند که پشتوانه و مبنایی در عقل یا کتاب مقدس ندارند، و نیز آن همه

۱. Varro: مارکوس ترنتیوس وارو (ق.م ۲۷-۱۱۶)، نویسندهٔ بزرگ رومی\_م.

سنتهابی که قانون نامکتوب خداوند شمرده می شوند، چیزی جـز قـصههای یـیرزنان هستند؟ و گرچه بسیاری از این سنتها و افسانهها در آثار و نوشتههای آباء اولیهٔ کلیسا یراکنده بودند، لیکن همین آباء اولیه آدمیانی بودند که به سهولت به گزارشهای نادرست ایمان می آوردند؛ و عرضهٔ عقاید و آرای آنها بهعنوان شواهد و دلایل حقیقی بودن عقایدشان در نزد کسانی که (بر طبق اندرز یو حنای رسول در نامهٔ اولش ۴:۱) گزارش دربارهٔ ارواح را بهدقت می سنجند، هیچ اثری جز این ندارد که اینان در همهٔ امور مربوط. به قدرت کلیسای روم (که یا به سوءاستفاده از آن مظنون نبودند و یا از آن سود می بردند) شواهد ایشان را بهخاطر اعتقاد شتابزده به گزارشها، بی اعتبار بشمارند؛ و صادق ترین آدمیان که فاقد دانش کافی در مورد علل طبیعی امور باشند (چنانکه آباء کلیسا بودند) اغلب بیش از همه در معرض چنین گزارشهایی قرار می گیرند. زیرا طبیعتاً بهترین آدمیان کسانی هستند که کمتر از همه به مقاصد و اهداف فریب آمیز دیگران مشکوک می شوند. پاپ گرگوار و برنارد حواری برخی اشباح ارواحی را که می گفتند در عالم تطهیر ارواح وجود دارند دیده بودند و بید ( خودمان نیز به همین سان؛ لیکن همگی به گمان من براساس گزارش دیگران حرف زدهاند. اما اگر ایشان یا هر کس دیگری چنین داستان هایی دربارة علم خود [به ارواح] را مستقيماً هم روايت كنند، باز هم بدان وسيله چنين روايات و گزارشهای بیهودهای تأیید نخواهد شد؛ بلکه در آن صورت تنها ضعف و فریبکاری راويان آشكار خواهدگشت.

همراه با پیدایش فلسفهٔ کاذب می توانیم از سرکوب فلسفهٔ راستین سخن بگوییم که سرکوب عقل به وسیلهٔ کسانی انجام شد که نه به حکم اقتدار قانونی داور صالح حقیقت بودهاند و نه به موجب مطالعات کافی. اکتشافات و دریانوردیهای ما و نیز همهٔ کسانی که در علوم انسانی دانش آموختهاند، گواهی می دهند که بر روی زمین نقاط کاملاً متقاطر و متقابل یکدیگر<sup>7</sup> وجود دارد. و هر روزه بیشتر و بیشتر معلوم می شود که سال ها و روزها به وسیلهٔ گردش زمین تعیین می شوند. با این همه کسانی که در آثار خود تنها این نظریه را مفروض گرفته اند تا اینکه بتوانند دلایل موافق و مخالف آن را بیان کنند، به همین خاطر از جانب مقامات کلیسایی مجازات می شوند. اما دلیل این کار چیست؟ آیا دلیلش این نمی توانند با مذهب واقعی معایر با مذهب واقعی هستند؟ اما اگر آن نظریات درست باشند نمی توانند با مذهب واقعی مغایرتی داشته باشند. پس اولاً حقیقت امر باید از جانب داوران صالح وارسی شود و یا از جانب کسانی که مدعی اثبات عکس آن هستند، نفی و رد گردد. و یا اینکه آیا دلیلش این است که آن نظریه ها مغایر با مذهب مستقر و رایچ

Bede (۲۳۵-۶۷۳)، متألّه و عالم الهیات انگلیسی۔م.

هستند؟ در آن صورت صاحبان آن نظر باید به حکم قوانین مصوّب کسانی که حاکم بر آموزگاران آن نظریات اند، یعنی به حکم قوانین مدنی، خاموش گردانده شوند، زیرا مى توان نافرمانى كسانى راكه برخلاف قوانين رايج، حتى فلسفهاى راستين تعليم میدهند، قانوناً مجازات کرد. و یا اینکه آیا دلیلش این است که چنان نظریاتی بهواسطهٔ تأیید شورش و فتنه موجب اخلال و بینظمی در حکومت می شوند؟ در آن صورت باید آن نظریهها سرکوب شوند و آموزگاران آنها بهدست کسی که مسئولیت امنیت و آرامش عمومی به عهدهٔ اوست، مجازات گردند؛ و چنین مسئولیتی بر عهدهٔ صاحب اقتدار مدنی است. زیرا هر نوع قدرتی که اصحاب کلیسا (در هر جایی که تابع دولتی باشند) بهعنوان حق خود اكتساب كنند، هر چند هم آن را مبتنى بر حق الهي بدانند، باز هم أن قدرت غصبي است.

> فصل چهل و هفتم در باب منافعی که از تاریکاندیشی به دست می آید و کسانی که از آن بهره می برند

سیسرون ذکری به خیر از یکی از قضات (Cassii) رومی میکند که قاضی سختگیری هر کس که از عملی سود برد عامل آن تلقى مىشود بود زیرا عادت داشت در دعاوی کیفری (وقتی شهادت شهود کافی نبود) از شاکیان بیرسد که Cui bono [چه کسی سود میبرد] یعنی اینکه متهم از عمل خود چه سود و فایده و یا شأن و احترام و خرسندی و رضایت دیگری بهدست آورده و یا چشم داشته است. زیرا از بین امارات و قرائن هیچیک به اندازهٔ سود حاصل از عمل، آشکارا عامل آن را معلوم نمی سازد. براساس همین قاعده در اینجا در نظر داریم در این خصوص به تفحص بیردازیم که چه کسانی در طی این مدت مدید روح مردم در این بخش از عالم مسیحیت را بهواسطهٔ عقاید و آیینهایی که مغایر با استقرار جوامع صلح آمیز در بین آدمیان است به سود خود تسخیر کردهاند.

و نخست اینکه بر این تصور خطاکه کلیسای فعلی که اینک بر روی زمین مجاهدت می کند، همان مملکت خداوند است (یعنی همان سلطنت باشکوه و یا ارض موعود است نه سلطنت و مملکت لطف که تنها وعدهٔ ارض موعود است)، چندین منفعت دنیوی به شرح زیر مترتّب است: نخست اینکه بهموجب آن عقیده پیشوایان و واعظان کلیسا حق دارند. بهعنوان کارگزاران امور عمومی خداوند، امور کلیسا را اداره کنند؛ و در نتیجه (چون کلیسا و دولت از افراد یکسانی تشکیل شدهاند) مدیران و حکام دولت نیز باشند. به موجب همین حق و عنوان است که پاپ اتباع همهٔ شهریاران مسیحی را متقاعد ساخته است که نافرمانبرداری از وی به معنی نافرمانبرداری از مسیح است؛ و ایشان باید در همهٔ اختلافاتی که میان پاپ و شهریاران پیش آید (و پاپ در این مورد قدرت خویش را به

تصور اينكه كليساي فعلى همان سلطنت خداوند است نخست از جانب کلیسای روم تبليغ شد

صفت شیرین روحانی موصوف میکند) از اطاعت از حکام قانونی خود دست بکشند؛ و به این معنی [کلیسا] صاحب سلطنت سراسری بر کل عالم مسیحیت است. زیرا گرچه یاپها در آغاز از جانب امپراتوران روم این حق را بهدست آوردند که تحت اقتدار ایشان و در درون حدود و مرزهای امیراتوری روم (که مورد شناسایی خودشان بود) مبلغان عالیهٔ دین مسیح باشند و این کار را بهعنوان صاحب منصب روحانی اعظم (Pontifex Maximus) انجام دهند که منصبی تابع دولت مدنی بود؛ لیکن پس از آنکه امپراتوری تجزیه شد و منقرض گردید، برای ایشان دشوار نبود که بر مردمی که پیشاپیش مطیع و تابع ایشان شده بودند، عنوان دیگری تحمیل کنند و خود را صاحب حق یطرس رسول بدانند؛ و با این کار نه تنها کل قدرت مورد ادعای خود را حفظ کردند بلکه آن قدرت را بر ایالات مسیحی که دیگر جزئی از امیراتوری روم نبودند بسط دادند. همین منفعت حاصل از سلطنت جهانی و سراسری (با توجه به میل آدمیان به حکمرانی)، شاهد و دلیلی کافی است بر این مطلب که پاپهایی که مدعی آن بودند و مدتهای مدید از آن سلطنت بهره بردند، واضعان آیین و نظریهای بودهاند که بدان وسیله آن سلطنت حاصل می شد و آن آیین همین است که کلیسای موجود در دنیا همان سلطنت مسیح است. زیرا با پذیرش این فرض معلوم می شود که مسیح در بین ما نماینده و جانشینی دارد و اوست که باید فرامین و احکام مسیح را بر ما آشکار سازد.

یس از آنکه برخی از کلیساها قدرت و سلطنت سراسری و جهانی پاپها را رد و نفی كردند، عقلاً قابل انتظار بودكه حكام مدنى در حوزة همهٔ آن كليساها، آنچه را كه حق ایشان از آن قدرت و سلطنت بود و در دست ایشان قرار داشت (و قبلاً آن را از سر بي تدبيري از دست داده بودند) احيا و اعاده كنند. و در انگلستان در واقع چنين شد؛ جز اینکه آنان که کارگزاران پادشاهان در ادارهٔ امور مذهبی بودند چون منصب خود را مبتنی بر حق الهي ميدانستند، غاصبانه، ظاهراً استقلالي از قدرت مدني بهدست آوردند، هر چند نسبت به آن قدرت استیلا و تفوقی نداشتند؛ لیکن تنها به ظاهر چنان استقلالی غصب کرده بودند زیرا حق پادشاه را در سلب اختیارات شان در اجرای آن وظایف بهدلخواه خودش، تأیید و تصدیق مینمودند.

مذهبى

اما در سرزمینهایی که کشیشان آن منصب را تصرف کردند، هر چند تبلیغ و تعلیم استیلای کشیشان بر مناصب بسیاری از عقاید کلیسای روم را ممنوع ساختند، لیکن همان عقیدهٔ اصلی که بهموجب أن سلطنت مسيح هم اينك فرارسيده و از زمان رستاخيز منجى ما أغاز گشته است، همچنان مورد قبول بود. اما به سود چه کسی؟ ایشان چه سودی در آن میجستند؟

۰. Pontifex القب اعضای شورای روحانیون در روم باستان بود. در دوران جمهوری منصب روحانی اعظم تأسیس شد که رئیس شورای روحانیون بود و عهدهدار اجرای قوانین مذهبی از جانب دولت محسوب مے شدےم۔

مردم بودند. زیرا معنای تکفیر سلطان قانونی از جانب مردم جز این چیست که دست او را از مراکز عمومی خدمت و نیایش خدا در درون کشور خودش کوتاه کنند؛ و وقتی هم که او با اعمال قهر در پی اصلاح ایشان برآید، با زور و قهر در برابرش مقاومت نمایند؟ و یا معنای تکفیر هرکسی بدون اجازهٔ حاکم مدنی جز این چیست که آزادی قانونی آن کس را سلب کنیم؟ و این به معنای غصب قدرت به ناحق و اعمال آن بر برادران دینی [از جانب کلیسا] است. پس مسبتین و عاملان اینگونه تاریکاندیشی در مذهب همان روحانیون کلیسای روم و کلیسای مشایخی هستند. همهٔ عقاید و آیینهایی راکه در حفظ سلطه و حاکمیت روحانی ایشان پس از کسب خطانايذيري ياپ آن، مؤثرند، تحت همين عنوان مي آوريم. اولاً اين عقيده كه ياب نمي تواند در حوزة صلاحیت عمومی خود دچار خطا شود. زیراکیست که معتقد به حقیقت این گفته باشد و از هر أنچه پاپ امر میکند بی چون و چرا اطاعت نکند؟ ثانياً اين عقيده كه همة اسقفان در همة دولتها حق خود را نه بلاواسطه از خداوند و انقباد اسقفان نه بالواسطه از حکام مدنی بلکه از پاپ کسب میکنند؛ و این عقیدهای است که بهموجب آن در همهٔ دولتهای مسیحی بسیاری افراد قدر تمند (زیرا اسقفها صاحب قدرتاند) به پاپ وابسته میشوند و از وی اطاعت میکنند، هر چند که وی حاکمی بیگانه باشد؛ بدین شیوه پاپ می تواند بر ضد دولتی که نخواهد خود را بر طبق میل و منفعت وی تسليم حكومت اوكند، جنگ داخلي به راه اندازد. (همچنانكه به كرات راه انداخته است). ثالثاً این عقیده که همهٔ اسقفها و روحانیان دیگر و همهٔ راهیان و درویشان از دایره معافيت روحانيون شمول قوانین مدنی مستثنا هستند. زیرا بدین شیوه بخش بزرگی از مردم کشور که از منافع حاصل از قوانین برخور دارمی شوند ومورد حمایت و حراست قدرت دولت مدنی قرار می گیرند، با این حال هیچ سهمی از هزینههای عمومی را نمی پردازند؛ و بهعلاوه برخلاف اتباع دیگر بهخاطر جرائمی که مرتکب می شوند، قابل مجازات نیستند؛ و در نتیجه از هیچکس جز از یاب نمی ترسند و تنها از وی جانبداری میکنند تا سلطنت جهانی او را نگه دارند. چهارم عقيده به اعطاى نام و عنوان عاليجناب قدسى يعنى تقديس كننده، كه وقتى عناوين عاليجنابان مقدس و قربانیهای آنها خداوند در بین یهودیان سلطان و حاکم بود، عنوان حاکم مدنی و عاملان وی بهشمار میرفت، بهروحانیون و کشیشان (درحالیکه در کتاب مقدس عهد جدید عنوان آنها صرفاً مشایخ و شیوخ است). همچنین تبدیل مراسم عشای ربانی به مراسم نذر و قربانی، این باور را در بین مردم بهوجود می آورد که پاپ بر مسیحیان همانقدر قدرت دارد که موسی و هارون بر یهودیان داشتند، یعنی کل قدرت مدنی و دینی که در آن زمان متعلق به کاهن اعظم بود. ینجم عقیده به اینکه ازدواج جزء مراسم مقدس است، حق داوری دربارهٔ صحت و تبديل ازدواج به مراسم قانونیت ازدواج را به روحانیون می بخشد و در نتیجه حق داوری دربارهٔ مشروعیت کودکان و مقدس

همان سودی که خود پاپها می جستند، یعنی اینکه خواهان حق اعمال قدرت حاکمه بر

به تبع آن در دربارهٔ حق جانشینی در حکومتهای موروثی به ایشان تعلق میگیرد.

ششم، عقیده به منع ازدواج برای کشیشان ضامن قدرت و استیلای پاپ بر پادشاهان تجرّد کشیشان است؛ زیرا اگر پادشاهی، کشیش باشد نمی تواند ازدواج کند و سلطنت خود را به اخلاف خویش منتقل نماید؛ و اگر کشیش نباشد در آن صورت پاپ مدعی اقتدار و استیلای دینی بر وی و بر اتباع او خواهد بود.

هفتم اینکه کشیشان بهواسطهٔ اعترافات بیخگوشی، اطلاعات بهتری دربارهٔ طرحها و اعتراف بیخگوشی نقشههای شهریاران و شخصیتهای برجستهٔ دولت مدنی، در جهت تحکیم و تضمین قدرت خودشان بهدست میآورند درحالیکه شهریاران و دولتمردان نمی توانند چنان اطلاعاتی دربارهٔ دولت کلیسایی بهدست آورند.

هشتم اینکه کشیشان با تهیهٔ فهرست رسمی اسامی قدیسان و اعلام نام شهیدان فهرست رسمی قدیسان و قدرت خود را تضمین میکنند؛ زیرا اگر حکام مدنی بهواسطهٔ حکم تکفیر از جانب پاپ، شهیدان بدعتگذار یا دشمن کلیسا یعنی (به تعبیر خودشان) دشمن پاپ معرفی شوند، در آن صورت کشیشان می توانند مردمان سادهدل را تا پای جان به مقاومت سرسختانه در مقابل قوانین و احکام حکام مدنی خویش تحریک کنند.

نهم اینکه کشیشان با ادعای برخورداری از قدرت [تبدیل نان و] ایجاد جسم مسیح، قدرت تبدیل نان به جسم و قدرت تعیین مجازات لازم برای پذیرش توبه و نیز قدرت عفو و بخشش و یا تـوقیف عیسی و پذیرش توبه و عفو گناهان، باز هم استیلای خود را تضمین میکنند.

دهم اینکه کشیشان به واسطهٔ آیین عالم برزخ [و تطهیر گناهکاران در آن] و تبرّی و عالم برزخ و خلاصی از جزا، رستگاری افراد به واسطهٔ اعمال ظاهری و آزادسازی گناهکاران از مجازات به واسطهٔ اعمال ظاهری مراسم مقدس، بر مکنت و ثروت خود می افزایند.

یازدهم اینکه کشیشان با داستانهای شیاطین و احضار و اخراج ارواح و دیگر چیزهای داستانهای شیاطین و مربوطهمردمرادرحالت ترسورعبازقدرتخویشنگهمیدارند(ویاچنین تصورمیکنند). احضار ارواح

سرانجام اینکه متافیزیک، اخلاق و سیاست ارسطویی و تمایزات سست و احمقانه و آلهیات مدرسی الفاظ خشک و بیمعنی، و زبان مغلق و پیچیدهٔ مدرسیون که در دانشگاهها تدریس میشود (و دانشگاهها براساس قدرت و اقتدار پاپ ایجاد و اداره میشوند) به کشیشان امکان میدهد تا خطاهای مذکور را از چشم مردم پنهان بدارند و موجب شوند تا آنها دروشنایی موهوم و گمراه کنندهٔ، <sup>(</sup> فلسفه بیمعنی و بیهوده را بهجای نور انجیل بگیرند و دچار اشتباه شوند.

اگر اینها کافی نباشند باز هم می توان موارد دیگری از عقاید تاریک اندیشانهٔ ایشان را مسببّین تاریک اندیشی ذکر کرد که آشکارا به نفع استقرار قدرتی غیرقانونی در مقابل حکّام قانونی مردمان روحانی کیستند مسیحی، و یا تثبیت و ابقای قدرت مستقر و موجودی از آن نوع؛ و یا تأمین ثروت و عزت

Ignis Fatuus .۱ روشنایی گمراه کننده بر روی اراضی باتلاقی به هنگام شب.م.

و افتخار دنیوی پاسداران آن قدرت، تمام میشود. پس براساس قاعدهٔ فوق یعنی این قاعده که [آن عقاید] به نفع چه کسی است، می توانیم به درستی، پاپ و روحانیون کلیسای روم و همهٔ کسان دیگری را که در پی القای این عقیدهٔ غلط در اذهان آدمیان اند که کلیسای موجود بر روی زمین همان سلطنت الهی مذکور در عهد عتیق و جدید است، به عنوان بانیان و واضعان تاریک اندیشی روحانی معرفی کنیم.

اما امیراتوران و دیگر فرمانروایان مسیحی که نخستین بار تحت حکومت ایشان چنان تصورات خطا و چنان دستاندازیهایی از جانب کشیشان به منصب ایشان آغاز شد و موجب اختلال و بینظمی در متصرفات آنها و سبب پریشان حالی اتباع ایشان گشت؛ گرچه به علت فقدان بينش و دورانديشي نسبت به تبعات آينده و بي توجهي به طرحها و توطئه های روحانیان و مبلغان کشور خود متحمل چنان مشکلاتی شدند؛ لیکن خودشان هم شریک جرم بودند و در خسران و زیان خودشان و عموم مردم سهم و نقش داشتند؛ زيرا بدون جواز و اجازهٔ ايشان امكان تبليغ عمومي هيچ عقيده و آيين مخَّل و فتنهانگیزی در آغاز وجود نمی داشت. منظورم این است که حکام می توانستند در آغاز امر از این قضیه جلوگیری کنند؛ اما پس از آنکه روح مردم به وسیلهٔ آن روحانیون تسخیر شد، دیگر هیچکس نمی توانست برای رفع آن مشکل هیچ تدبیر و چارمای بیندیشد. و اما در مورد چاره و تدبیری که خداوند همواره به موقع میاندیشد تا همهٔ دسیسهها و توطئههای آدمیان بر علیه حق و حقیقت را خنثی کند و بی شک هم چنین میکند، باید به صبر جمیل او توجه داشته باشیم زیراکه او اغلب اوقات رفاه و سعادت دشمنان خویش را تحمل میکند و به آنها اجازه می دهد که در جاهطلبی های خود تا بدانجا پیش بروند که شدت و خشونت ناشی از آن چشمها [ی مردم] را باز کند، همان چشمهایی که پیشتر بهواسطهٔ تنآسایی و کسالت اسلاف ایشان بسته مانده بود؛ و [خداوند] آدمیان را وامي دارد كه با تصرف نعمات بيش از حد و اندازه، همهٔ آنها را از دست بدهند، همچنانكه تور ماهیگیری یطرس بهواسطه ازدحام شمار کثیری از ماهیان موجود در آن، یاره شد؛ حال آنکه بی صبری و شتابزدگی حکامی که کوشیدند، پیش از آنکه چشم اتباعشان به حقیقت باز شود در مقابل تعدیات و دستاندازی های [کشیشان] مقاومت کنند، برعکس موجب تشدید و افزایش قدرتی شد که در مقابل آن مقاومت می کردند. بنابراین امیراتور فردریک را بهخاطر گرفتن رکاب پاپ آدرین هموطن ما، شماتت نمیکنم؛ زیرا تمایل اتباع او در آن زمان بر این بود؛ و اگر آن کار را نمی کرد، احتمالاً نمی توانست به امیراطوری برسد؛ اما کسانی را سرزنش میکنم که در آغاز کار که قدرتشان کامل و تمامعیار بود، از طریق جواز و تحمل عقایدی که در دانشگاههای متصرفاتشان ساخته و برداخته می شد، رکاب همهٔ پاپهای بعدی را گرفتند و به آنها اجازه دادند تا بر تخت سلطنت همهٔ حکام مسیحی صعود کنند و پیش بتازند و هم بر آن حکام و هم بر اتباع ایشان به دلخواه

خود سواری کنند و ایشان را خسته و فرسوده سازند.

اما منسوجی که بافته می شود، رشته های آن هم از یکدیگر جدا می گردد؛ شیوهٔ عمل یکی است اما ترتیب آن دو معکوس است. منسوج [مذهب] اول با رشته های قدرت که همان حکمت، تواضع، صداقت و دیگر فضایل حواریون باشد بافته شد و مردم نه از روی تکلیف بلکه از سر احترام به ایشان گرویدند و از ایشان اطاعت کردند. در آن زمان وجدان مردم آزاد بود و گفتار و کردارشان تابع هیچ چیز دیگر جز قدرت مدنی نبود. بعدها (با افزایش رعایای مسیح) مشایخ و کشیشان گردهم آمدند تا دربارهٔ آنچه باید تعلیم دهند، مشورت کنند، و از آن طریق خود را ملزم ساختند که چیزی بر ضد تصمیمات و فرامین انجمنهای خود تعلیم ندهند، و بر این اساس مردم مکّلف به پیروی از عقاید ایشان شدند و ایشان با کسانی که از پیروی از این عقاید سرباز زدند، ترک معاشرت کردند (و ترک معاشرت در آن زمان تکفیر نامیده شد)؛ نه به این دلیل که آن کسان ایمان خود را از دست داده بودند، بلکه به این دلیل که سر به اطاعت نمی نهادند. و این اولین گرهای بود که بر رشتهٔ اسارت ایشان زده شد و آزادی ایشان بدینسان آسیب دید. و با افزایش شمار مشایخ و کشیشان، مشایخ شهرهای بزرگ و استانها، بر مشایخ محلی قدرت و سلطه یافتند و نام اسقف بر خود نهادند؛ و این دومین قید و بند بر آزادی مسیحی بود. سرانجام اسقف روم [پاپ] چون در شهر مرکزی امیراتوری بود، بر همهٔ اسقفهای امیراطوری اقتدار و سلطه پیدا کرد (بعضاً بنابه خواست خود امیراتوران و با عنوان روحانی اعظم (Pontifex Maximus) که از ایشان گرفتند و سرانجام هم وقتی امیراتوران ضعیف شدند با استفاده از امتیازاتی که به یطرس رسول نسبت میدادند، به این منصب دست یافتند) و این سومین و آخرین قید و بند [بر آزادی مسیحیان] بود و کل منسوج یا فرآورده قدرت پایی بدین شیوه شکل گرفت.

و بنابراین تجزیه یا رشتن آن بافته نیز به همان شیوه صورت می گیرد، منتها این کار از آخرین گره آغاز می شود؛ و می توان این روند را در تجزیه و انحلال حکومت غیرسیاسی کلیسا در انگلستان دید. نخست قدرت پاپها از جانب ملکه الیزابت کلاً منهدم شد؛ و اسقف هایی که پیش تر وظائف خود را براساس حق پاپ اجرا می کردند، بعداً آنها را براساس حق ملکه و جانشینانش ایفا نمودند؛ هر چند عبارت حق الهی (Jure Divino) را حفظ کردند و بر این اساس تصور می شد که ایشان براساس حق بلاواسطهٔ الهی خود متقاضی آن حق اند. و بدین سان گره اول گشوده شد. سپس کلیسای مشایخی در این اواخر حق برقراری سلطه و حکومت برابر اسقفان را به دست آورد. و بدین سان گره دوم نیز گشوده شد. و تقریباً در همان زمان آن قدرت و سلطه نیز از دست کلیسای مشایخی گرفته شد؛ و بدین سان به استقلال مسیحیان اولیه بازگشت نموده ایم که می توانستند از

• ۵۶ لویاتان

یولس، یطرس ( یا آیولو و یا هر کسی که می خواستند پیروی کنند؛ و این وضع اگر خالی از نزاع و کشمکش باشد و اگر ما علاقهٔ شخصی خود به کارگزاران امور مذهبی را ملاک و معيار آيين مسيح قرار ندهيم، (يعني همان خطابي كه يولس حواري، اهل قرنتس را بهخاطر آن سرزنش کرد)، احتمالاً بهترین وضع خواهد بود؛ اولاً به این دلیل که نباید هیچ قدرتی بر وجدان مردم مسلط باشد مگر قدرت کلام خداوند که در همگان ایمان بهوجود مي آورد و البته نه همواره بر طبق اهداف كساني كه [دانهٔ ايمان] را ميكارند و آبياري میکنند بلکه بر طبق خواست و اهداف خود خداوند که موجب از دیاد محصول [ایمان] می شود؛ و ثانیاً به این دلیل که از کسانی که ما را از خطر هر خطای کوچکی بر حذر میدارند بعید است که از کسی که خود دارای عقل است بخواه ند که از عقل شخص دیگری و با از خواست اکثریت مردمان دیگر پیروی کند؛ زیرا این کار بهتر از آن نیست که آدمی رستگاری خود را با «انداختن شیر یا خط» آتعیین نماید. و بهعلاوه مبلغان دینی نیز نباید از از دستدادن اقتدار دیرینهٔ خود ناخرسند باشند، زیرا هیچکس به اندازهٔ ایشان از این مطلب آگاه نیست که قدرت با همان فضایلی حفظ می شود که به واسطهٔ آنها بهدست مى آيد، و اين فضايل همان حكمت و تواضع و صراحت عقيده و صداقت بيان هستند وگرنه نمی توان با سرکوب دانش های طبیعی و اخلاق مبتنی بر عقل طبیعی و یا با زبان و بیان مغلق و غیرصادقانه و یا با تظاهر به دانش و معرفت به میزانی بیش از آنچه به ظاهر دارند، و یا با فریبکاری های خوش ظاهر و یا با دیگر تقصیراتی به قدرت دست یافت که اگر از پیشوایان کلیسای خدا سر زند نه تنها تقصیر بلکه رسوایی هایی هستند که بالاخره موجب سقوط آنان پس از تضعیف قدرت و اقتدارشان می شوند.

اما پس از آنکه این عقیده که: کلیسای مجاهد فعلی همان سلطنت خداوند است که در کتب عهد عتیق و جدید از آن یاد شده است، در غرب اشاعه یافت، جاه طلبی و مطالبه و تصرف مناصب متعلقه و به ویژه رقابت بر سر منصب بزرگ نیابت مسیح و تکبر و طمطراق کسانی که مسئولیتهای عمومی عمده را به دست آورند، به تدریج چنان آشکار شد که ایشان احترام و ایمان درونی خود به منصب پیشوایی را از دست دادند؛ تا آنجا که مردان دانایی که قدرتی در دولت مدنی داشتند، به چیزی جز اجازهٔ شهریاران خود محتاج نبودند تا از ادامهٔ اطاعت از آنان سرباز زنند. زیرا از زمانی که اسقف روم با تظاهر به جانشینی پطرس رسول، اسقف سراسری و عمومی شناخته شد، کل سلسله مراتب و سلطنت ظلمت پاپ وکلیسا را می توان با سلطنت اجنّه و پریان یعنی با قصههای پیرزنان

مقایسهٔ حکومت پاپ با حکومت اجنّه و ارواح

۱. در متن Cephas به معنی سنگ آمده است که چنانکه خود هابز پیش تر توضیح داده منظور پطرس رسول است.م.

منشأ سلطهٔ عظیم کلیسا را بررسی کند، به سهولت خواهد دید که دستگاه پاپ چیزی جز روح و شبح امپراتوری مردهٔ روم نیست که با تاج بر سر گور آن نشسته است؛ زیرا دستگاه پاپ از درون ویرانههای قدرت کافران رومی بدان سرعت پدیدار شد و گسترش یافت.

زبانی که ایشان هم در کلیسا و هم در مصوّبات عمومی خود به کار می برند، زبان لاتین است که امروزه هیچ ملتی در جهان به طور عمومی بدان سخن نمی گوید، و این زبان نیز چیزی جز روح و شبح زبان رومی قدیم نیست.

پریان و جنیان در هر ملتی که باشند تنها یک سلطان عمومی دارند که برخی شعرای ما او را اوبرون<sup>۱</sup> مینامند اما کتاب مقدس او را بعل زبوب یعنی سلطان شیاطین نامیده است. کشیشان نیز در سراسر قلمرو سلطهٔ خود تنها یک سلطان عمومی و سراسری دارند که همان پاپ است.

کشیشان، آدمیان روحانی و آباء روحی هستند. اجنّه و شیاطین نیز ارواح و اشباحاند. اجنّه و ارواح در ظلمت و اماکن خلوت و گورها سکونت میکنند. کشیشان نیز در ظلمت عقیده و در خلوت صومعهها، کلیساها و قبرستانها بهسر میبرند.

کشیشان دارای کلیساهای جامع خود هستند که در هر شهری که بنا شوند، به واسطهٔ آب مقدس و برخی اوراد و افسون ها که احضار و اخراج روح خوانده می شود، می توانند آن شهرها را به مقر قدرت و استیلای اسقفان تبدیل کنند. اجنه و شیاطین نیز دارای قلعه های افسون شدهٔ خود و برخی ارواح غول آسا هستند که بر مناطق پیرامون خودشان سلطه و استیلا دارند.

اجنّه و شیاطین را نمی توان دستگیر کرد و به خاطر آسیب هایی که رساندهاند مؤاخذه و محاکمه نمود. به همین سان کشیشان از محضر محاکم مدنی همچون جن ناپدید می شوند.

کشیشان با اوراد و افسونهای خاصی که از متافیزیک، معجزات و سنتها و کتب مقدس تحریف شده، ساخته شدهاند، عقل جوانان را می ربایند و در نتیجه این گونه کسان هیچ ثمری در وجود خود ندارند جز آنکه اوامر و فرامین کشیشان را اجرا کنند. به همین سان گفته می شود که اجنّه و شیاطین بچه های کوچک را از گهواره می ربایند و آنها را به کودن های مادرزاد تبدیل می کنند و همین ها را مردم عادی بچه شیطان می خوانند که چون تخم جن بدذات و نابکارند.

پیرزنها روشن نکردهاند که اجنّه و شیاطین در چـه کـارگاه یـاکـارخـانهای اوراد و افسونهای خود را تهیه و تولید میکنند، اما همه میدانند که کارگاههای کشیشان همان دانشگاههایی هستند که از جانب دستگاه پاپ سامان و انضباط می یابند.

وقتی اجنه و شیاطین از کسی بدشان بیاید، بچه شیطانهای خودشان را ظاهراً

۱. Oberon، در اساطیر قرون وسطی بهمعنی شاه اجنه است.م.

می فرستند تا آن کس را نیشگون بگیرند. کشیشان نیز وقتی از هر دولت مدنی بدشان بیاید، بچه شیطانهای خود را که اتباع خرافاتی و افسون شدهای هستند، می فرستند تا شهریاران خویش را نیشگون بگیرند و از طریق تبلیغ فتنه و آشوب بیازارند؛ و یا شهریاری را با وعدههایی افسون میکنند تا شهریار دیگری را نیشگون بگیرد.

اجنّه و شیاطین ازدواج نمیکنند اما در میان ایشان بختکهای اهریمن صفتی هستندکه [شبها روی زنها میافتند] و از طریق گوشت و خون خود عمل جنسی انجام میدهند کشیشان نیز ازدواج نمیکنند.

کشیشان بهواسطهٔ اعانات افراد مهمی که از ایشان می ترسند و نیز از طریق عشریهها، بهترین ثمرات کشور را همچون سرشیر می گیرند. به همین سان در قصهٔ اجنه و شیاطین هست که آنها وارد شیرفروشی ها می شوند و خامهٔ شیر ها را می برند و نوش جان می کنند و جشن می گیرند.

در قصهها معلوم نیست که چه نوع پولی در کشور اجنّه و شیاطین رایج است. اما کشیشان در دریافتهای خود همان پولی را که ما می پذیریم، قبول دارند، لیکن وقتی میخواهند پرداحتی به عمل آورند، واحد پول شان، اعطای شأن تقدس و شهادت و غفران گناهان و برگزاری مراسم مقدس است.

به چنین شباهتهایی میان دستگاه حکومت پاپ و مملکت اجنّه و شیاطین شباهت دیگری می توان افزود و آن اینکه همچنانکه اجنّه و شیاطین جز در خیالات مردم نادانی که متأثر از سنت پیرزنان و شاعران قدیماند، وجود ندارند، به همین سان قدرت روحانی پاپ (خارج از حدود سلطهٔ مدنی خودش) تنها مبتنی بر ترسی است که مردمان فریب خورده از قدرت تکفیر ایشان دارند که به بهانهٔ گوش دادن به معجزات کاذب و سنت های نادرست و تفسیرهای ناروا از کتاب مقدس مردم را تکفیر میکنند.

پس برای هنری هشتم و ملکه الیزابت چندان دشوار نبود که از طریق اخراج ارواح [روح کلیسای روم را از کالبد کشور انگلستان] بیرون بیندازند و آن را تطهیر کنند. اما چه کسی یقین دارد که روح کلیسای روم که اینک خارج گشته و بهواسطهٔ مبشّرین خود در صحاری چین و ژاپن و مستعمرات امریکایی راه می پیماید، چون چندان شمری در آنجا به دست نمی آورد، دوباره باز نگردد و یا اینکه بهجای آن و بدتر از آن انجمنی از ارواح دوباره سر بر نیاورند و این خانهٔ آب و جارو شده و پاک را دوباره اشغال نکنند و پایان کار را بدتر از آغاز آن نسازند؟ زیرا تنها روحانیون کلیسای روم نیستند که سلطنت خداوند را از آن این جهان میدانند و بر آن اساس مدعی قدرت و سلطه ای مجزا از قدرت و سلطهٔ دولت مدنی هستند. و این کل آن چیزی است که در نظر داشتم در باب نظریهٔ سیاست بگویم. و پس از آنکه در پایان مروری به آن بنمایم به طیب خاطر آن را برای ملاحظهٔ هموطنان خودم تقدیم خواهم

## مرور و نتیجه گیری

از مغایرت برخی از توانایی ها و قوای طبیعی ذهن با یکدیگر، و از مغایرت امیال نفسانی با یکدیگر و نیز از ارتباط آن قوا با توانایی تکلم، این استدلال استنتاج شده است که هیچکس نمی تواند به کفایت از عهدهٔ انواع مختلف تکلیف مدنی برآید. بهنظر چنین کسانی شدت قوهٔ تعقل، آدمیان را خرده گیر و نامتساهل می سازد به نحوی که نمی توانند خطاها و ضعف های دیگران را ببخشند؛ و از سوی دیگر سرعت و فعالیت قوهٔ مخیله فکر و اندیشه را سست می سازد و از قوتی که لازمهٔ تشخیص دقیق میان صواب و خطاست تهی میکند. همچنین در همهٔ تأملات و تفکرات و در تمامی احتجاجات بهرهمندی از قوهٔ تعقل درست ضروری است؛ زیرا بدون آن تصمیمگیری های آدمیان شتابزده و احکام ایشان ناصواب خواهد بود؛ و با این حال اگر قوهٔ فصاحت و بلاغت، که موجب جلب توجه و اقناع میگردد، در میان نباشد، تأثیر عقل و استدلال اندک خواهد بود. اما اینها قوایی مغایر با یکدیگرد، زیرا [عقل و استدلال] مبتنی بر اصول حقیقت است؛ درحالی که افصاحت و بلاغت] مبتنی بر آرا و عقاید مقبول و رایج است قطعنظر از اینکه آن عقاید درست یا نادرست باشند، و نیز مبتنی بر حالات نفسانی و علائق مردم است که متفاوت و درست یا نادرست باشند، و نیز مبتنی بر حالات نمی این و میان مواب و نیکه آن عقاید

و دربین حالات نفسانی، شجاعت (که منظور من از آن کوچک شمردن درد و آسیب و مرگ است) آدمیان را به انتقام جویی های خصوصی و گاه به کوشش برای ایجاد اختلال در صلح عمومی متمایل می سازد. و ترسویی اغلب افراد را به ترک وظیفهٔ دفاع از جامعه مایل می نماید. چنین استدلال می شود که این دو حالت نفسانی در یک شخص قابل جمع نیستند.

و در مورد مغایرت عقاید و اخلاق آدمیان بهطور کلی با یکدیگر، گفته می شود که ما با همهٔ کسانی که بـه حکـم مشـاغل دنـیوی مـجبوریم بـا ایشـان سـروکار داشـته بـاشیم، نمی توانیم حالت دوستی و مودّت مدنی را حفظ کنیم؛ زیرا کـار و مشـغلهٔ دنـیا تـقریباً چیزی جز نزاع دائمی بر سر شأن و ثروت و قدرت و اقتدار نیست.

در پاسخ به این مطلب باید گفت که اینها بهراستی مشکلات بزرگی هستند لیکن از محالات نیستند. زیرا گاه می توان [چنان مغایرتهایی] را از طریق آموزش و انضباط با بکدیگر سازش داد. تعقل و تخیل ممکن است در شخص واحدی موجود باشند لیکن به اقتضای هدف مورد نظر او متناوباً ظاهر شوند؛ همچنانکه بنیاسرائیل وقتی که در مصر مقیم بودندگاه مقید به حرفهٔ خشتزنی خود و گاه نیز در پی گردآوری کاه سرگردان بودند؛ ( بههمین شبوه ممکن است گاه عقل بر اندیشهٔ خاصی متمرکز گردد درحالیکه قوهٔ خیال در زمانی دیگر در سراسر جهان سرگردان باشد. به همین سان قوهٔ استدلال و قوهٔ فصاحت ممکن است بهخوبی با یکدیگر جمع شوند (شاید در علوم طبیعی چنین نباشد اما در دانش های اخلاقی چنین است). زیرا در هر جایی که امکانی برای ستایش و تمجید و ترجیح خطا باشد، امکان بسیار بیشتری برای ستایش و ترجیح حقیقت وجود خواهد داشت، البته در صورتی که لزومی به ستایش و ترجیح در کار بوده باشد. به همین ترتیب مغایرتی میان ترس از قوانین و نترسیدن از دشمن عمومی وجود ندارد؛ و نیز میان خودداری از ایراد آسیب، و بخشش آن در مورد دیگران مغایرتی نیست. پس برخلاف تصور برخی از کسان، طبع بشر چندان مغایرتی با وظایف مدنی ندارد. من خود روشنی قوهٔ تعقل و داوری و وسعت دامنهٔ تخیل، توانایی قوهٔ استدلال و فصاحت و بلاغتی پر لطف، و دلیری در جنگ و ترس از قوانین همه را یکجا بهشیوهٔ بارز و برجستهای در انسان واحدی مشاهده کردهام؛ و این شخص دوست محترم و والامقام من آقای سیدنی گودولفین بود که از هیچکس نفرت نداشت و هیچکس هم از او بیزار نبود و با این همه بدبختانه در آغاز جنگ داخلی اخیر در نزاعی عمومی و بهدست شخصی نامعلوم و بی تمیز کشته شد.

به قوانین طبیعی به وجهی که در فصل پانزدهم آوردیم این اصل را می افزایم که: هر کس در حدود توانایی خود به حکم طبیعت ملزم و مکلف است که در شرایط جنگی از قدرت و اقتداری که از وی در شرایط صلح حراست می نماید، حمایت کند. زیرا هر کس که به عنوان حقی طبیعی مدعی حفظ و حراست جسم و جان خویش باشد، نمی تواند به عنوان حقی طبیعی مدعی نابودکردن کسی باشد که با قدرت خودش از او حراست می کند؛ چنین چیزی به معنی در تناقض افتادن با خویشتن به شیوه ای آشکار است. وگرچه ممکن است این قانون از برخی از قوانینی که در آن فصل ذکر شد، منطقاً استنتاج گردد؛ لیکن زمانهٔ فعلی تکرار و تأکید و تذکار آن را اقتضا می کند.

و چون براساس کتب انگلیسی مختلفی که اخیراً منتشر شده است دریافتهام که جنگهای داخلی هنوز به اندازهٔ کافی به آدمیان نیاموختهاند که در چه لحظهای اتباع ملزم به اطاعت از فاتحان می شوند و یا اصلاً فتوحات چیست و یا چگونه و به چه ترتیبی

۱. <mark>در سفر خروج</mark> ۵:۷ چنین آمده است: مثل ایام سابق دیگر کاه به خصوص ساختن خشتها به قـوم مدهید...م.

فتوجات، إفراد را به اطاعت از قوانين شخص فاتح ملزم مي سازند؛ بنابرايين براي اقناع سشتر آدمیان در این خصوص چنین پاسخ می گویم که لحظهای که در آن افراد به تبعیت از شخص فاتح درمی آیند همان لحظه ای است که ایشان، در حالی که در امر تسلیم خود به فرمان وی آزادند، بهواسطهٔ کلمات صریح و یا از طریق علائم مکفی دیگری به تبعیت از وی رضایت دهند. این مطلب را که در چه زمانی افراد از آزادی برای اطاعت و تسلیم خود [به حکم فاتح] برخوردارند، پیشتر در پایان فصل ۲۱ توضیح دادهام؛ به این معنی که این زمان در مورد کسی که هیچ تکلیف و التزامی نسبت به حاکم پیشین خود [مثل تكليف سربازي] جز تكليف و احترام اتباع معمولي ندارد، وقتى است كه وسايل زندگي و معاش وی در بد اختیار پاسداران و سیاهیان دشمن قرار بگیرد؛ زیرا در این حال وی دیگر از جانب حاکم حراست نمی شود، بلکه از جانب طرف مخاصم در مقابل مالیاتی که می پردازد، حفظ و حراست می گردد. پس چون چنین مالیاتی در همه جا به عنوان امری اجتناب نایذیر، قانونی به شمار می رود (هر چند پرداخت آن مساعدت به دشمن محسوب شود) در نتیجه، تسلیم کلی که باز هم مساعدت به دشمن بهشمار میآید، نمی تواند غیرقانونی تلقی شود. به علاوه اگر در نظر بگیریم که آنان که خود را تسلیم میکنند تنها بهواسطهٔ بخشی از اموال و املاک خود دشمن را یاری میدهند، درحالیکه آنان که مقاومت می کنند با کل آن املاک و اموال بهوی مساعدت می نمایند [چون حاکم همه را تصرف میکند]؛ در آن صورت نمی توان تسلیم یا انفعال ایشان را پاری و مساعدت نامید بلکه در واقع این کار به زیان دشمن است. اما اگر کسی به جز التزام به تبعیت بهشیوهٔ اتباع دیگر، خود را بهعنوان سرباز ملتزم به تعهد دیگری ساخته باشد، در آن صورت مادام که قدرت مستقر در صحنه حاضر و مسلط است و در درون سیاه با استحکامات نظامی خود، وسایل معاش وی را تأمین میکند، وی آزاد نیست سر به اطاعت قدرت تازهای بنهد؛ زیرا در این حال نمی تواند از فقدان مصونیت و امنیت و وسایل معاش لازم برای زندگی سربازان شکوه و شکایت کند؛ اما وقتی در ایـن امـر خـللی وارد شـود، هـر سربازی می تواند هر جاکه امید بیشتری به کسب مصونیت و حراست داشته باشد به آنجا روی آورد و قانوناً خود را تسلیم حاکم جدید خویش سازد. و همینقدر دربارهٔ زمان تسليم قانوني اتباع در صورت تمايل به حاكم جديد كفايت ميكند. پس اگر وي چنان کند بی شک می باید فرمانبرداری راستین و مطیع باشد؛ زیرا قرار دادی که به شیوهٔ قانونی منعقد شده باشد، قانوناً قابل نقض نيست.

از همین مطلب می توان پی برد که در چه زمانی باید گفت که آدمیان موضوع فتوحات واقع شدهاند و ماهیت فتح و حق فاتحان در چیست. زیرا چنان تسلیمی نهایتاً شامل حال همگان می گردد. فتح، نفس پیروزی نیست؛ بلکه کسب حقی برای حکومت بر آدمیان به واسطهٔ پیروزی است. پس آن کس که کشته شود مغلوب است اما موضوع فتوحات واقع نشده است. به همین سان آن کس که اسیر و یا محبوس و در بند کشیده شود، فتح نشده هر چند مغلوب گشته است. زیرا وی همچنان دشمن است و ممکن است خود را رهایی بخشد؛ اما آن کس که با وعدهٔ اطاعت و فرمانبرداری جان و آزادی خود را تأمین کرده باشد، تنها در آن حال و نه پیش از آن، بدینسان فتح گردیده و به یکی از اتباع تبديل شده است. روميان ميگفتند كه فرماندهان ايشان چنين يا چنان ايالتي را آرام کردهاند که معنای آن در زبان انگلیسی این است که آنجا را فتح کردهاند؛ و زمانی سرزمینی به واسطهٔ پیروزی آرامش می یافت که مردمان آن عهد می کردند که انجه را که روميان حكم نمايند اطاعت كنند (يعني به زبان لاتين Imperata Facere) يعنى وعده می کردند که فتح شوند. اما این عهد و پیمان ممکن است صریح یا ضمنی باشد؛ صریح است وقتی به واسطهٔ قول و قرار شفاهی بیان گردد؛ و ضمنی است وقتی با علائم دیگری افاده شود. مثلاً اگر از کسی خواسته نشده باشد که صریحاً قول [فرمانبرداری] بدهد (شاید به این دلیل که قدرت وی چندان قابل توجه نباشد) و با این حال اگر وی آشکارا تحت حمایت و حراست [فاتحان] به سر برد، باید گفت که خود را تسلیم حکومت کرده است. اما اگر وی در آن سرزمین به طور مخفیانه زندگی کند، هر عملی را که بتوان در مورد جاسوسان و دشمنان دولت روا داشت، بر وی روا خواهد بود. منظورم این نیست که وی با این کار مرتکب عمل ناروا یا نادرستی می شود؛ (زیرا اعمال خصمانه با چنین عنوانی توصيف نمي شوند)، بلكه منظور اين است كه وي ممكن است به حق اعدام شود. به همین سان، اگرکسی در هنگامی که کشورش فتح می شود، خارج از آن به سر ببرد، خود وی فتح نشده و در نتیجه تابع فاتح نخواهد بود؛ اما اگر در بازگشت به وطن خود را تسلیم حکومت کند، در آن صورت ملزم به اطاعت از آن خواهد بود. پس فتح (در تعریف) کسب حق حاكميت از طريق پيروزي و غلبه است؛ و اين حق با تسليم مردم حاصل مي شود كه بهواسطهٔ آن ایشان با فاتح عهد می بندند و در مقابل [امنیت] جان و آزادی خود، قول فرمانېردارې پهوې مې دهند.

در فصل ۲۹ یکی از علتهای انحلال دولتها را در تأسیس و تکوین ناقص و نارسای آنها یافتیم و این نقیصه عبارت است از فقدان قدرت قانونگذاری مطلق و مستقل [حاکم]؛ و به همین دلیل است که حاکم مدنی شمشیر عدالت را به صورت ناپیوسته به کار میبرد چنانکه گویی مثل چیز داغی نمی تواند آن را پیوسته در دست نگه دارد. یکی از دلایل این امر (که آن را در فصل مذکور بیان نکردیم) این است که همهٔ حکام، جنگی را که قدرت ایشان در آغاز از آن طریق به دست آمده است به نحوی توجیه میکنند که گویی (به نظر خودشان) حق حکومت آنها مبتنی بر آن است و نه بر نفس تصاحب فعلی قدرت. مثل اینکه بگوییم که حق پادشاهان انگلستان مبتنی بر حقانیت داعیه ویلیام فاتح و فرمانبرداری قرار دهیم در آن صورت در کل جهان امروز، هیچ پیوند اطاعتی میان اتباع و حکام ایشان وجود نمی داشت؛ و بدین سان درحالی که بی جهت گمان می کنند که بدان وسیله قدرت خود را توجیه می نمایند، در واقع هر گونه شورش توفیق آمیزی را که به واسطهٔ جاه طلبی های مختلف بر ضد ایشان و جانشینان شان رخ دهد، توجیه می کنند. پس یکی از مؤثر ترین عوامل مرگ و زوال دولت ها وقتی پیدا می شود که فاتحان نه تنها خواستار آن باشند که مردم در همهٔ اعمال آیندهٔ خود تسلیم ایشان شوند بلکه از آنها بخواهند که اعمال گذشتهٔ ایشان را نیز تأیید کنند؛ در حالی که به ندرت دولتی در جهان یافت می شود که بتوان منشأ آن را اخلاقاً و وجداناً توجیه کرد.

و چون واژهٔ جباریت معنایی بیشتر یاکمتر از واژهٔ حاکمیت ندارد؛ خواه حاکمیت در دست یک و یا چند تن باشد؛ جز اینکه کسانی که واژهٔ اول را به کار می برند، ظاهراً از کسانی که جبار خوانده می شوند، خشمگین و ناخر سندند؛ بنابراین به نظر من تحمل و تساهل نسبت به نفرت و خصومت آشکار با جباران به معنی تساهل نسبت به خصومت آشکار با دولت به طور کلی است و این هم یکی دیگر از عوامل زوال دولت هاست که با عامل اول چندان تفاوتی ندارد. زیرا تقبیح داعیهٔ مغلوبان برای توجیه داعیهٔ فاتحان اصولاً ضروری است. لیکن هیچیک از آن دو لازمهٔ اطاعت و التزام مردم مغلوب نیست. و همین قدر به نظر من در مرور بر بخش های اول و دوم این رساله کفایت می کند.

در فصل ۳۵ براساس کتاب مقدس به کفایت توضیح دادیم که در دولت یهودیان، خداوند خودش بهواسطهٔ میثاق با مردم، یادشاه ایشان شد؛ و از این و بود که یهودیان قوم ویژهٔ خدا خوانده شدند تا از اقوام دیگر جهان متمایز گردند. زیرا خداوند بر اقوام دیگر نه براساس رضایت و توافق ایشان بلکه براساس قدرت خویش حکومت میکرد؛ و نیز گفتیم که در مملکت یهودیان، موسی جانشین و نمایندهٔ خداوند بر روی زمین بود و هم او بود که قوانینی را که خداوند برای یهودیان فرستاده بود، برایشان اعلام می داشت. اما در آنجا به این مطلب اشاره نکردیم که چه کسانی برای اجرای احکام و بهویژه برای اجرای حكم مجازات اعدام منصوب گشته بودند، زيرا در أن فصل بررسي أن مطلب را لازم نمی دانستیهٔ درحالی که طرح آن اینک ضروری است. می دانیم که عموماً در همهٔ کشورها اجرای مجازاتهای بدنی، برعهدهٔ محافظان و یا دیگر سربازان یاسدار قدرت حاکمه است و یا به کسانی واگذار میشود که بهواسطهٔ فقر و سنگدلی و حقیر شمردن شأن و مقام، مشتاق تصدی چنان منصبی باشند. اما در بین بنی اسرائیل، به حکم قانون موضوعهٔ خداوند که حاکم ایشان بود، هر کس که مرتکب جرم بزرگی می شد می بایست به وسیلهٔ مردم سنگسار شود؛ و شهود آن جرم می بایست اولین سنگها را بیندازند و پس از ایشان بقية مردم به آن كار ادامه دهند. همين قانون تعيين ميكرد كه مجريان مجازات جه کسانی باشند لیکن حکم نمی کرد که کسی به تنهایی پیش از محاکمه و محکومیت مجرم،

به وی سنگ بیندازد، زیرا کل جماعت میبایست قاضی و داور باشد. با این حال شهود میبایست پیش از آغاز اجرای مجازات شهادت خود را ابراز کنند، مگر آنکه جرم در حضور کل جماعت و یا در پیش چشم قضات قانونی واقع شده باشد؛ زیرا در آن صورت جز خود قضات نیاز به شهود دیگری نبود. با این حال، این شیوهٔ دادرسی چون کاملاً مفهوم واقع نشده است، به ظهور عقیدهای خطرناک انجامیده است مبنی بر اینکه هر کس میتواند به موجب حق غیرت و حمیّت در برخی موارد دیگری را بکشد؛ چنانکه گویی اجرای احکامی که در مملکت خداوندی [موسی] در عهد قدیم بر خطاکاران اعمال میشد، ریشه در حکم حاکم نداشت بلکه از غیرت و حمیت شخصی افراد به عنوان مجوز جزا ناشی می شد. ولی وقتی نصوصی را که ظاهراً مؤید آناند ملاحظه کنیم، میبینیم که قضیه معکوس است.

اولاً وقتى يسران لاوى به جان كساني افتادند كه گوسالهٔ طلايي را ساخته و می پرستیدند، و سه هزار تن از اینان را کشتند، این کار چنانکه از سفر خروج ۳۲:۲۷ برمیآید حکم خداوند بود که از زبان موسی جاری شد. و نیز وقتی پسر یکی از زنان در بین بنی اسرائیل مرتکب کفر و اهانت نسبت به خداوند شد، آنان که سخنان او را شنیده بودند وی را نکشتند بلکه نزد موسی بردند و موسی نیز او را تحت توقیف قرار داد تا آنکه خداوند حکم وی را صادر کند؛ چنانکه از سفر لاوبان ۱۲و۲۵:۱۱ برمی آید. همچنین (بر طبق سفر اعداد لاو ۲۵:۶۶) وقتی فینحاس، زمری و کزبی راکشت، کار او براساس حق غیرت و حمیّت شخصی نبود؛ بلکه جرم آن دو در حضور جماعت انجام شده بود و نیازی به شهود نداشت؛ قانون، شناخته شده و معلوم بود فینحاس نیز جانشین مسلّم موسی در حاکمیت بود؛ و نکتهٔ اصلی این است که قانونیت و مشروعیت عمل او مبتنی بر تأیید بعدی موسی بود که وی در آن باره تردیدی نداشت. و فرض تأیید اعمال بعد از انجام آنها، گاه لازمهٔ امنیت دولت است؛ مثلاً هنگام وقوع شورشی ناگهانی هر کس که بتواند آن را در هر منطقهای که آغاز میشود، با تکیه بر قدرت خود و بدون وجود قانون یا مأموریتی صريح، سركوب كند، عملش قانوني است، به شرط آنكه اقدامات لازم را معمول دارد تا عملش در هنگام انجام یا پس از اتمام تأیید و یا بخشوده شود. همچنین در سفر اعداد ۳۵:۳۰ آشکاراگفته می شود: هر کسی که شخصی را بکشد آن قاتل به گواهی شاهدان کشته شود. اما واژهٔ شاهدان متضمن رسیدگی قضایی به شیوهای رسمی است و در نتیجه داعیهٔ حق مبتنی بر غیرت را نفی میکند. قانون موسی در مورد کسی که مردم را به شرک و بت پرستی تشویق کند (یعنی کسی که در مملکت خداوند مردم را به نقض عهد با خداوند برانگیزد \_سفر تثنیه ۱۳:۸)، مخفی کردن چنان کسی را مجاز نمی دارد بلکه شاکیان را امر میکند که وی را بکشند و خود اولین سنگ را بر او بیندازند؛ لیکن با این حال او را پیش از محاکمه و محکومیت نکشند. و نیز (در سفر تثنیه ۶و۵و۱۷:۴) آیین رسیدگی به جـرم شرک و بت پرستی دقیقاً معین شده است؛ زیرا خداوند در آنجا با مردم به عنوان قضات سخن می گوید و به آنها دستور می دهد که وقتی کسی متهم به شرک و بت پرستی شود، باید به دقت در مورد جرم او تفحص کنند و اگر واقعیت آن را تصدیق کردند پس وی را سنگسار نمایند؛ لیکن باز هم نخستین سنگ به دست شاهد انداخته شود. این نیز حکم غیرت و حمیت شخصی نیست بلکه حکم عمومی است. همچنین اگر پدری، پسر طاغی و را نزد قضات شهر ببرد تا آنکه همهٔ مردم شهر وی را سنگسار کنند. و بالاخره، براساس همین قوانین بود که استیفان حواری سنگسار شد و نه براساس غیرت شخصی و مطرح کرده بود. پس نه در این آیات و نه در هیچ بخشی از انجیل از اجرای مجازات براساس غیرت خصومی حمایت نمی شود؛ زیرا غیرت شخصی اغلب آمیزهای از نادانی و مطرح کرده بود. پس نه در این آیات و نه در هیچ بخشی از انجیل از اجرای مجازات براساس غیرت خصومی حمایت نمی شود؛ زیرا غیرت شخصی اغلب آمیزهای از نادانی و

در فصل ۳۶گفتیم که معلوم نیست خداوند به چه صورتی با موسی به شیوهای مافوق طبیعی سخن گفت. منظور این نیست که وی گهگاه از طریق خواب و رؤیا و به واسطهٔ صوتی مافوق طبیعی با موسی سخن نمی گفت، همچنانکه با انبیای دیگر می گفت. زیرا طریقه ای که خداوند از جایگاه رحمت خود با موسی سخن گفت آشکارا در سفر اعداد ۲۰۸۹ با این کلمات بیان شده است: و هنگامی که موسی جهت تکلم نمودن با خدا به خیمه گاه جماعت داخل می شد صدایی می شنید که با وی از بالای جایگاه آمرزش سخن می گفت که بر فراز صندوق عهد قرار داشت و از بین کروبیان می شنید که با وی سخن می گوید. اما معلوم نیست که امتیاز و ویژگی برجستهٔ طریقهٔ تکلم خداوند با موسی در مقایسه با آنها نیز به واسطهٔ صوتی (یعنی رؤیایی) سخن می گفت، مگر آنکه بگوییم که تفاوت در صراحت و روشنی رؤیا بود. زیرا عبارت رو در رو و دهان به دهان [در سخن گفتن خدا با موسی] با توجه به عدم تناهی و فهم ناپذیری ماهیت خداوند، در معنای لغوی آن قابل فهم نیست.

و اما در مورد کل نظریهٔ این رساله، به نظر من میرسد که اصول اساسی و شیوهٔ استدلال مندرج در آن درست و منسجم باشند. زیرا حقوق مدنی حکام و تکالیف و آزادی اتباع را، بر تمایلات شناخته شده و طبیعی آدمیان و نیز بر اصول قانون طبیعی استوار ساختهام؛ و هر کس که مدعی برخورداری از عقل و درایت کافی برای تمشیت امور خانوادهٔ خصوصی خود باشد باید از آن اصول آگاه باشد. و قدرت دینی حکام مدنی را نیز بر نصوص و متونی استوار ساختهام که هم فینفسه صریحاند و هم باکل چارچوب کتاب مقدس سازگاری دارند. و از اینرو بر این باور هستم که هر کس این رساله را صرفاً به منظور کسب آگاهی بخواند، مطلع و آگاه خواهد شد. اما کسانی که پیشاپیش از طریق نگارش یا مباحثهٔ عمومی و یا دیگر اعمال آشکار خود، خویشتن را پایبند عقاید مغایر و مخالفی کرده باشند، بدان سهولت راضی و قانع نخواهند شد. زیرا در چنین مواردی آدمیان بالطبع در عین حال هم به خواندن مطلب ادامه می دهند و هم برای یافتن ایرادات و اشکالات مطالبی که خوانده اند، توجه خود به مطلب را از دست می دهند؛ و در زمانه ای که علائق آدمیان تغییر یافته است (چون بخش عمدهٔ این نظریه که برای تأسیس حکومت جدید عرضه شده است لاجرم با نظریه ای که به انحلال حکومت قدیم انجامید مغایرت دارد) از این نوع آدمیان بسیار یافت می شود.

در آن بخش از رساله که دربارهٔ دولت مسیحی است، به برخی عقاید و آیینهای جدید اشاره شده است که احتمالاً در دولتی که عقایدی مغایر با آن آیینها پیشاپیش استقرار یافته باشد، اگر اتباع بدون اجازه آن عقاید را ابراز دارند، به عنوان غاصب مقام مبلغان مقصر شناخته خواهند شد. اما در این زمانه که آدمیان نه تنها خواهان صلح بلکه در جستجوی حقیقت نیز هستند، عرضهٔ چنین عقایدی که به نظر من هم درستاند و هم آشکارا به صلح و فرمانبرداری میانجامند، برای کسانی که هنوز در حال غور و تصمیم گیری باشند، مثل آن است که شراب تازهای در شیشهٔ تازهای بریزیم تا آنکه هر دو بمانند و کهنه شوند. و گمان میکنم که وقتی بدعت و نواندیشی مشکل و یا اختلالی در دولت ایجاد نکند، آدمیان عموماً چندان تمایلی به پاسداری از میراث گذشته نخواهند داشت و خطاهای قدیم و عتیق را به حقایق جدید و اثبات شده ترجیح نخواهند داد.

 در سر دارند. ششم اینکه ندیدهایم که خود متقدمینی که امروزه سخنانشان نقل می شود همین کار را به منظور تزئین کلام خود با سخنان نویسندگان سلف خویش کرده باشند. هفتم اینکه وقتی عبارات یونانی و لاتین به همان شکل قلنبه و ناجویده نقل شوند در فکر آدمیان هضم و جذب نمی گردند. سرانجام اینکه گرچه من برای آن دسته از متقدمینی که صراحتاً حقایق را مطرح کرده و یا ما را به طریق بهتری برای دستیابی به آنها رهنمون شدهاند، احترام می گذارم؛ لیکن خود را مدیون عهد باستان نمی دانم؛ زیرا اگر به قدمت و درازی عمر احترام می گذاریم، در آن صورت عصر حاضر قدیمی ترین و پرسال ترین عصر است. و اگر برای قدمت خود نویسندگان احترام قائل می شویم، در آن صورت معلوم نیست که نویسندگانی که معمولاً چنین شأن و منزلتی به ایشان داده می شود وقتی کتب خود را می نوشتند، قدیمی تر از منی بوده باشند که الان کتاب می نویسم. اما اگر نیک بنگریم، تمجید و ستایش نویسندگان قدیم، ناشی از احترام به مردگان نیست بلکه از رقابت و حسادت متقابل در بین زندگان برمی خیرد.

در خاتمه، در کل این رساله و نیز در آنچه پیش تر دربارهٔ همین موضوع به زبان لاتین نوشتهام، تا آنجایی که به نظر خودم می رسد، هیچ مطلبی مغایر با کلام خداوند یا اخلاق حسنه و یا نظم و آرامش عمومی وجود ندارد. بنابراین گمان می کنم که طبع و نشر این رساله، سودمند و تدریس و تعلیم آن در دانشگاهها سودمندتر باشد، البته اگر کسانی که حـق داوری دربارهٔ آن را دارنـد، آن را نافع تشخیص دهـند. زیرا چـون دانشگاهها سرچشمههای عقاید مدنی و اخلاقی هستند و از همان جاست که مبلغان و عالی جنابان سیراب می شوند و از آبی که می یابند (هم از بالای منبرها و هم در مکالمات خود) بر سر مردم می پاشند، از این رو باید مراقبت بسیار به عمل آید تا دانشگاهها از زهـر سـخنان سیاستمداران بی دین و از سحر و افسون مکاران و فریبکاران مصون و مبرا بمانند. و از آن طریق اغلب آدمیان با وظایف خود آشنا می شوند و در نتیجه دیگر در معرض خدمت به نمی گیرند و از مالیاتی که برای حفظ صلح و حراست کشور می پردازند، چـندان دلگیر نمی گیرند و از مالیاتی که برای حفظ صلح و حراست کشور می پردازند، چـندان دلگیر نمی گیرند و خود حکام نیز دیگر دلیلی نمی بیند که سپاهی بزرگ تر از آنچه لازمهٔ تأمین آزادی عمومی در مقابل تعدیات و دستاندازیهای دشمنان خارجی است، به خـرج

و بدینسان رسالهٔ خود در باب حکومت مدنی و دینی را در چنین اوضاع ناآرامی که اینک وجود دارد، به پایان میآورم و در این کار هیچ غرض یا خواسته و یا نقشهٔ دیگری جز این نداشتهام که رابطهٔ متقابل میان امنیت و اطاعت را در پیش چشم عموم مردم روشن سازم؛ و حفظ امنیت و اطاعت به حکم طبع بشر و قوانین الهی (چه قوانین طبیعی و چه قوانین موضوعه) ضروری است. وگرچه دولتها در انقلابات خود، نمی توانـند در صورتِ فلکی چنین حقایقی به دَوَران بپردازند (زیرا ویرانکنندگان حکومتهای قدیم نگاه خَشمآلودی به آن حقایق دارند و مؤسسین دولتهای جدید هم بدانها پشت میکنند) با این حال گمان نمیکنم که چنین حقیقتی در حال حاضر از جانب داور و ممیز عمومی عقاید و یا از سوی هر کسی که خواستار استمرار صلح عمومی باشد، محکوم گردد. و با این امید به تأملات خود دربارهٔ پیکرها و اجسام طبیعی باز میگردم که مدتی متوقف مانده است و در این مورد (اگر خداوند به من سلامت عطاکند تا آن را به پایان ببرم) امیدوارم که تازگی بحث به همان اندازه دلنشین باشد که تازگی نظریهٔ پیکرهٔ مصنوعی [دولت] موجب رنجش و آزردگی شده است. زیرا همگان از هر حقیقتی که مغایر با نفع و خوشی کسی نباشد، استقبال میکنند. *لویاتان ب*زرگترین و نخستین اثر فلسفهٔ سیاسی و اولین شرح جامع دربارهٔ دولت مدرن و ویژگی ها و کارگردهای آن است . هابژ در *لویاتان* به بهره برداری از تمثیل های ابراروار و انداموار دولت را همچون انسان مصنوعی قلمداد میکند، که ممکن است دچار انواع بیماری ها شود و یکی از علایق اصلی هابز تشریح کالبد دولت و بیماری های آن است. هابز همچنین در تحلیل ماهیت قدرت آن را همچون پدیده های سیال و فراگیر می داند که اساس کل زندگی اجتماعی را تشکیل می دهد و حوزه های مختلف زندگی همچون مالکیت اقتصادی، علم و دانش، اخلاق، قانون و حقوق و غیره، همگی در پرتو آن شکل میگیرند و در حقیقت با آن همذات هستند.

كتابذانة كوجك سوسي

نشـر نے



لمرح جلد برويز بيانى